

## JAINACHARYA SHRI ATMANAND CENTENARY COMMEMORATION VOLUME

# Edited by Mohaniai Dalichand Desai

B. A., LL. B. Adovcate Righ Court, Bombay.

The state of Printer of Sware Annual Printers of Print

Samuat 1992

Verut 246?

£1936. أكسين

Fahl her

JAINACHARYA SHRI ATMANAND JANMA-SHATABDI SMARAK SAMITI Formed at the initiatic of Acharya Shri Vijayn-Vallebh Shri

Price Rupees

Printed by
Shah Gulubchand Lollubhai
at the
Shri Mahodaya Printing Press
Danapith, Bharmagar.

THEST IDITION , OOD COPILS

Published by
Magniful Mulchand Shah
How Secretary
Junarhanya Shir Atmanand
Junar Shutand, Smarak Sanuta
Godyi New Building, Pythownie, Bombay 3.

म्त्र-परञास्त्रपरमार्थप्रपंचप्रवीण-बृहत्तपागच्छान्तर्गतसंविग्नशाग्वीय-आद्याचार्य-पंजाबदेशोद्धारक न्यायाम्भोनिधि-



# जैनाचार्य श्री आत्मानंद जन्म शताब्दि स्मारक ग्रंथ

### : સંપાદક :

માહનલાલ દલીચંદ દેશાઇ B. A. LL B. Advocate, High Court, મુખક

ા શ્રી જિન્દે (૧૦ તે અને પિલ્સ્ટ્રિંગ કેંગ્રેન બચ્ચુ પ્રવેશ નથકમિકા જન ઐતિહાસિત રાસન્કા કેંગ્રેન ૧૦ વિચા નાગ ર⊢ર જેન સ્વાઇ પના રાક્ષિત ઇનિદ્રાર ત્યારિના પ્રયોજ અને ધી તિવે (નેટને વધે તો સ્વક્રવે શ્રી પહેલીવજવજી વિશ્વિત અર્જે સાહિત્વ સગ્રહ ભગ ૧ ના સસાવક વગરે)

વિ. સં. ૧૯૯૨

COCOCOE DE PARTO COCOCOCOE DE PARTO COCOE DE PARTO COCOCOE DE PARTO COCOCOE DE PARTO COCOCOE DE PARTO COCOCOCOE DE PARTO COCOCOCO DE PARTO COCOCOCE DE PARTO COCOCOCOCE DE PARTO COCOCOCE DE PARTO COCOCOCOCE DE PARTO COCOCOCE DE PARTO COCOCE DE PARTO C

વીરાત્ ૨૪૬૨

ઇ. સ. ૧૯૩૬

### : પ્રકાશક :

અાચાર્ય શ્રી વિજયવલ્લભ સુરિજીની પ્રેરણાથી સ્થાપિત જૈનાચાર્ય શ્રી આત્માનંદ જન્મ શતાબ્દિ સ્મારક સમિતિ, મુંબઇ

िंभन 🛭 🗸 ३पीथा

સુંદંકઃ—્શાહ સુલાયગંદ લલ્લુભાઇ, વેંે શ્રી મહાદય પ્રિન્ટિંગ પ્રેસ દાષ્યુપીઠ રાહ-ભાવનગર

2005 DK

ં પ્રકાશક : જૈનાચાર્ય શ્રી આત્માન દ જન્મ શતાબિદ સ્મારક સમિતિ તરફથી **મગનહાલ મૂળચંદ શાહ**્યો માનદ વજી ગાડીજી નવા બિલ્ડિંગ પાયધુ**ની સું અ**ધ્ય

## वडौदा शहर के सुप्रसिद्ध प्रभाविक-



श्री दादा पार्श्वनाथ भगवान (यह मूर्ति वहौत चमत्कारी और प्राचीन है)

आपके पाटनगर बडौदा शहरमें शताब्दी नायक की जन्मशताब्दिका महोत्सव धूमधामसे किया गया. मार्च मन १९३६.



**શ્રીમંત સરકાર સયાજરાવ મહારાજા ગાયકવાડ.** મેના ખાસ ખેલ સમશેર બહાદુર છે. સી. એસ. આઇ.; છે. સી. આઇ. ઇ.; એલ. એલ. ડી.

## ॐ अईम्।

## जैनाचार्य श्री आत्मानंद जनमज्ञानाब्दि स्मारक ग्रन्थ.



ગત વર્ષમાં મુંખઇમાં આચાર્ષશ્રી વિજયવદ્ભભસરિ વિરાજતા હતા તે સમયે તેમની પ્રેરણાથી વીસમી સદીના યુગપુરુષ, જૈન ધર્મની ખુઝાતી જ્યાંતિ પ્રક્રટ કરનાર, લણાને ખુઝવનાર, પરમ સાધુ તરીકે રહી અનેકને શિષ્ય—પ્રશિષ્ય કરી સાધુગણ ઉત્પન્ન કરી ધર્મોપદેશને પ્રસારનાર, અમેરિકામાં પણ જૈન ધર્મના સુવાન શ્રેજ્યુએટ વીરચંદભાઇદ્વારા ફેલાવનાર, શાસનરક્ષક, ધર્મપ્રભાવક શ્રીમદ્ વિજયાનન્દસરિ (આત્મારામછ)ની જન્મશતાબિદ ઉજવવા માટે એક સમિતિ નીમાઈ, તે સમિતિએ આ શતાબિદના રમારક તરીકે જીદા જીદા લેખકાના જીદી જીદી ભાષામાં લેખવાળા મન્ય બહાર માનદ પાડવાનું નક્કી કર્યું. તેના માનદ સંપાદક તરીકે મને નિયુક્ત કર્યો શ્રંચના રંગરૂપ (get—up)નું કાર્ય રા. ભાઇશ્રો 'સુશીલ'ને સોંપ્યુ મુદ્રણકાર્ય ભાવનગરના શ્રી મહોદય પ્રિન્ટિંગ પ્રેસને આપ્યુ. હિદી અને ખાસ કરી અંગ્રેજી ભાષામાં જીદા જીદા પૌર્વાસ વિદ્વાના પાસેથી લેખા મેળવવાનું માનદ કાર્ય લાહારના પ્રસિદ્ધ પુસ્તક—વિક્રતા મોતીલાલ બનારસીદાસવાળા શ્રીયુત સુન્દરલાલ જૈનને સુપ્રત કરવાનું દરાવ્યું.

મેં ગૂજરાતીમાં અને દિન્દીમા આમંત્રણ પત્રિકા છપાયી જાણીતા લેખક મહાશયા પર ગત આગસ્ટ–મપ્ટે બરમા માેકલવી શરૂ કરી. તે પૈકા ગૂજરાતી પત્રિકા તીચે પ્રમાણે હતીઃ—

> है सत्य आत्माराम यदि इस भूमि पर आते नहीं। तो आज ऐसी जैनसंस्था देख हम पाते नहीं।। जिसकी दयासे पुस्तकालय और विद्यालय बने। कैसे न आत्माराम वह संसार प्रेमालय बने?।। वे धन्य विजयानंदसूरि त्यागियोंमें गेय थे। जिन धर्मके आधेय थे सुश्रावकोंके ध्येय थे।

સુજ્ઞ શ્રી,

સંવત્ ૧૮૯૨( ગુજરાતી )માં જન્મ પામેલા આચાર્ય શ્રી મ્માત્મારામછ, અપરનામ શ્રી વિજયાન-દ–એ બે નામના અનુક્રમે પ્રથમ અને બીજો શબ્દ લઇ બનેલા શ્રી 'સ્પાત્માનન્દ 'ની

#### સંપાદકીય વક્તવ્ય

વિદ્વાવર્ય શ્રી કેશ્વવલાલ હર્ષ દરાય ધ્રુવ તરક્ષ્યી ૩-૧૨-૩૫ નું કાર્ડ એ પ્રકારનું મન્યું ' આપના તા. ૨૮-૧૧-૩૫ ના પત્ર મન્યો. જૈનાચાર્ય શ્રી આત્માનન્દજીની શતાનિદ ઉજવા છે! તે જાણીને હું ઘણા ખુશી થયા છું. એના સ્મારક શ્રંથ માટે લેખ માગવાના તમારા સંપૂર્ણ હક છે પરંતુ મારી દષ્ટિ છેક નબળી પડી જવાના લીધે હું દિલગીર હતું કે મારાથી તમારી એ માગણી પૂરી પાડી શકાતી નથી. આ પત્ર પણ જોશા કે બીજાના હાથે લખાયેલા છે. '

શ્રીયુત દુર્ગાશંકર શાસ્ત્રીએ જણાવ્યું કે 'એમના વિષે તથા જૈન સાહિત્ય, ફિલસુરી વગેરે વિષે મારુ જ્ઞાન એટલું અલ્પ છે કે એને આધારે કાંઇ લખવું એ ધૃષ્ટતા લાગે છે, તેા મારી અશક્તિ માટે ક્ષમા કરશા. '

સહ્દય સમર્થ લેખક શ્રી ઝવેરચંદ મેઘાણી ૨૪-૧-૩૬ ના ક્રાર્ડથી કહે છે કે 'કાગળ મળ્યો છે. આપના સ્તેહ તા મારા પર એટલા છે કે મારે સામા વિનય કરવાનું ન ઘટે, પણ લેખ તા હું પુરસ્કાર વગર ક્યા ય ન આપવાના નિયમ રાખી ખેઠા છું. કલમ પર જીવનારને એમ કર્યા વિના છૂટંકા નથી. આવા શતાબ્દિ-મંથને માટે બહાેલા ખર્ચ કરશા, તેમા કલમને જ એક્લીને શા માટે વેઠે પકડા લલા !'

વગેરે વગેરે ઉત્તરા ઉપલબ્ધ થયા હતા. જે જે લેખકાએ લેખા માકલી આપ્યા છે તે સર્વના કુ હૃદયપૂર્વક આલાર માનુ છું. જેમણે સહાનુભૂતિ દાખવી છે તેમને પણ કું ભૂલી શકતા નથી. સાહિત્યાપજીવી મહાશ્યોને પુરસ્કાર આપીને પણ તેમની પાસેથી લેખ મેળવવાની ઇચ્છા હતી, પણ તેવા પુરસ્કાર આપવા અન્ય સહકારીને ઠીક ન લાગ્યા એટલે તે ઇચ્છા જતી કરવામાં આવી.

પ્રેરક આચાર્યશ્રી વિજયવક્ષભસ્રિ આદિના, શ્રી આત્મારામછ જન્મ-શતાર્રિક સમિતિ તથા તેના મંત્રી શ્રી મગનલાલ મૃળચંદ શાહના, રા. સુશીલતા, શ્રી મુન્દરલાલ જૈનના, શ્રી જૈન આત્માન દ સભાના મત્રી શ્રી વક્ષભદાસ ગાંધીના, મહાદય પ્રિ. પ્રેસના માલિક શેઠ ગુલાબચંદ લલ્લુભાઇના તથા અન્ય જે બધા આ પ્રથના પ્રકાશનકાર્યમાં એક યા બીજ રીત ઉપયોગી, નિમિત્તભૂત, સદકારી થયા છે તે સર્વતા ઉપકાર સ્વીકારું છું.

મુદ્રણુદાષ, પુક્શાધનમા ખામી, યા બીજા કારણે આ પ્રથમા રહેલી બૂલ-સ્ખલન, ઉાબુપ, તેના કાઇ લેખામા રહેલ વ્યલ્પમૂલ્યતા યા કચાશ વગેર માટે હુ ક્ષમા યાચું છુ. સુત્ત વાચકવર્ગ મને જરૂર ક્ષમા આપશે.

એટલું છેવટે કહી દેવાનું પ્રાપ્ત થાય છે કે આ પ્રંથ માટ તૈયારી કરવાના વિશેષ મમય લાંબા લેવાયા હત, મને કોંદું બિક ઉપાધિ-વ્યાધિ નહી ન હત અને શાતિથી નિર્બંધપણે કાર્ય કરવાની તક સાંપડી હત તો આ શ્ર થ છે તેથી વિશેષ મૂલ્યવાન્, વિવિધતામય, ઉચ્ચ કાર્ટિના બનાવી શકાન; છતાં આ પ્રંથમા આપણા ચરિત્રનાયક શ્રીમાન્ આત્મારામજીના જીવન અને કથન મંબંધી વિધવિધ દર્શિયી લખાયલા અનેક લેખા સાપત્રા છે તે પરથી આપણા જીવનમા ઉતારવાનુ ઘણુ મળી રહે છે, તેમજ અન્ય વિષયો પર નવીન પ્રકાશ ફેક એવું કેટલું ય બીજા લેખામાંથી મેળવી શકાય છે. બાદી તો સફ્લસ્ટર્શી સત્ય વિવેચક વિદ્વાન્ જે અલિપ્રાય આપે તે પ્રમાણ.

મું બઇ તા. ૧૬- ૮-૩૬.

ઃ સંતચરણોપાસક ઃ **માહનલાલ દલીચંદ દેશા**ર્ધ સંપાદક.

## આ પ્ર<mark>'ધના સ</mark>'પાદક



શ્રીયુન માહનલાલ દલીચંદ દેશાર્ધ.

[ 4. 164, 89, 34

#### થી. માહનલાલ ક્લીયંદ દેશાઇ

તા. ક. ઉપરનું વક્તવ્ય જીન ૩૬ માં આ મન્ય બહાર પાડી નાંખવાના આચાર્યશ્રીના આદેશ મળતાં લખાયું હતું, પરન્તુ તેમ કરતાં કેટલાક વિદ્વાનાના આવેલા લેખા અપ્રકટ રહે એવી વિષમ સ્થિતિના સંભવ દૂર કરવા, તે લેખાને અને કેટલાક લેખા આવ્યે જતા હતા તેને અને વિશેષ વિશેષ કેટાઓના બ્લોકાને દાખલ કરવાના આદેશને પહેાંચી વળવા આ મન્યના પ્રકાશનનું કાર્ય લખાયું. પછી આ સર્વ લેખાનાં પુરે સંશોધન કરવાનું મારે શિરે આવ્યું, અને પછી ચારિત્રનાયક સંખંધી એક વિસ્તૃત લેખ પણ સંધાદક તરીકે લખી શક્યો.

આ મન્યમાં ભાષાની દરિએ ચાર વિભાગ પાડવામાં આવ્યા છે:—૧ અંગ્રેજી વિભાગ ર હિન્દી વિભાગ ૩ ગૂજરાતી વિભાગ-શ્રી આત્મારામજી વિષયક ૪ ગૂજરાતી વિભાગ-ઇતરવિષયક, દરેકની પૃષ્ઠ મંખ્યાના અલગ અલગ ૧ થી ક્રમ રાખવામા આવ્યો છે. પહેલાના પૃ. ૩૪ થી, બીજાના પૃ. ૯૧ થી, ત્રીજાના પૃ. ૧૦૨ થી અને ચોથાના પૃ. ૭૪ થી તે તે સર્વના અંતસુધીનાં ' પ્રુક્'નુ સંશોધન મારા હાથે થયું છે. તેની અગાઉનાં ' પ્રુફ્ 'નું સંશોધન ભાવનગરમાં કરાવાયું છે.

ચિત્રા પુષ્કળ આપવામા આવ્યા છે. ચરિત્રનાયક, તેમની શિષ્ય પર પરા—સાધુ શ્રાવંકાની, તેમની ગંસ્થાઓ, લેખંકા વગેરેનાં જેટલાં એકત્રિત થયાં તેટલા બધાંના સમાવશ થયા છે. એ સર્વ'ના પરિચય આપવાનુ વિસ્તૃત કાર્ય કરવા જતાં પ્રન્થમા ઘણા ભાગ રાક તેમ છે તેથી તેમ કરવુ યાગ્ય ધાર્યું નથી.

અગાઉ ઉતાવળથી ગ્રન્થને બહાર પાડવાનુ થયું હત તા ઘણા ઉપયોગી લેખોને જે સ્થાન દમણા મળી શક્યું છે તે મળી ન રાકત. દરેક લેખને મથાળે કલાકાર પાસે કલાત્મક શીર્ષક તૈયાર કરાવાયુ છે. તે લેખનું ' પ્રુક્ '-અંશાધન બન્યુ તેટલુ ઠીક થયું છે. કાટાના ખ્લાકા બનાવસવવામાં સમય લાગ્યા છે. છાપનાગ્ પ્રેસને સત્વરતાની તાકીદ અપાઇ છે તે તેનુ મુદ્રણકાર્ય ચોખ્ખુ થયું છે. ત્યા ગ્રન્થ હજા વહેલા બહાર પાડી શકાયા દત્ત, પણ અનેક કારણાવશાત્ જે વિલબ થયા છે તે માટે ક્ષમા વાચીએ છીએ

રાતાબ્દિનાયકના રમારક અગે જે નાખાં એકડા થયા છે ને થશે તેમાથી તેમના રચેલા પ્રથાનાથી વર્ત્તમાન રોલી પર નમભાવ દષ્ટિએ વ્યવસ્થિત કરેલા શ્ર્યો છપાશે અને તદુપરાત જૈન સાહિત્યમાં જે વિપુલ ભંડાર અપ્રકટ પદ્યો છે તેમાથી ઉપયાગી મહત્ત્વના શ્રંથો પ્રકટ થનાર છે તેન સાથે અમે ક્રાચ્છીશું કે જૈન કવિએનું અપભ્રંશ અને પ્રાચીન ગુજર કાવ્યમાહિત્ય અપ્રકાશિત રહ્યું છ તેને ખાસ કરી પ્રકાશિત કરવાનું અને તેથી હાલના દેશી સાહિત્ય પર પ્રકાશ પાડવાનું તે કૃડના વ્યવસ્થાપક અને પંચાલક ચૂકશે નહિ.

ચરિત્રનાયક શ્રીમન્ આત્મારામજી મહારાજશ્રીએ પાતાના કાળમાં પાતાધી ખની શંક તટલા બધા આત્માત્સાહથી શ્વેતામ્તર મૂર્તિપૂજક જૈન નમાજનુ શ્રેય માધવા જે કાષ્ટ્ર કર્યું છે તે સમયધર્મ પ્રમાણે વિશેષ પ્રગતિમાન્ અને લાભદાયા થતુ અવિરત ચાલુ રહે અને તેનાં ફળા ભવિષ્યની પ્રગ્ત મેળવતી રહે એ જોવાની—એ પ્રત્યે પ્રયત્ન ક વાની જવાયદારી વર્ત્ત માન પ્રગ્તે શિર્ગ છે.

પ્રભાતના ઉદય થયા છે. આત્મનિર્ણયના સિહાંત આખા વિશ્વમાં કરી વળ્યા છે, ભારતમાં સ્વરાજ્યના ધ્વનિ પૂર–જોમથા ગંભળાય છે, દરેક ધર્મ દ્યાતિ અને જાતિ એકતાપ્રત્યે માધના કરી દેશિતિની સમૂદ–પ્રકૃત્તિમા ભળે છે, તેા જૈનધર્મના અનુયાયોએ તેમ કરવામા પાછળ નહિં રહે, અને પાતાના કાળા સ્વજ્ઞતિન, ધર્મ અને દેશના ઉત્તતિમા આપળ.

#### સંપાદકીય વક્રતભ્ય

## પ્રભાત—પ્રબાધ.

[ બ્હાલા ! માસ અષાઢીક્ષા મેઘ, એ રતે વીનવું-એ લયમાં ]

ઉઠા ઉઠા હવે વીંરા! મરડો, આળસ ઊભા થાએા; બધું જગ.જાગ્યું તોયે.શું, બગાસાં પડ્યા ખાએા. વીતી રાત અજ્ઞાનની થાતુ, પ્રભાત નયન દેખા; જડ સમ થઇ પડ્યા રહેવા, નથી વિધિના લેખા;

> રકુત્તિં દેતી ઉષા સુમંગલ બાધે, મધુ લેવા ભ્રમર તૃષ્યા શાધે; ઉચ્ચા સૂર્ય ઉજ્ઞતિ-કિરણ ફેં.કે, દૈવી લહુર સુગધી વાયુ મ્હેકે.

અહા ! દીસ ઉજાસ ચાર્મેન, અંધારૂં ચાલી ગયુ; વીરા ! એવું કળાશે કેમ ?, જો બારણું બધ રહ્યું—ઉઠાે૦

> થયાં સાનાના નળીઓ નિદ્રા ત્યાંગા, તજી સાંડ ગેવાર્થ કામે લાગા; નહિ પાઇં! આવે અવસર ભાગ્યા, સાં જાગ્યા અને તમે ઝટ જાગા.

શક્તિ આત્મામહીં છે અન'ત, ચેતન વિકસાવા; મન વાણી ને કમેની એક,--રૂપના પ્રકટાવા.

al. 6-6-36





શ્રીયુત મગનલાલ મૂલચંદ શાહ આત્રાન મેકેટરો શ્રી આત્માનદ શતાબ્દિ સ્મારક મમિતિ



જેનાચાર્ય શ્રી આત્માનંદ જન્મ-શતાબ્દિ રમારક સમિતિની ઉત્પત્તિ તે સ્મારકમાં નાણાં ભરનારાઓના તરફથી પૂ. આચાર્ય શ્રી વિજયવલભસરિના મુખઇમાં ચાતુર્માસ નિમિત્તે રહેવાનું થયું ત્યારે તેમની પ્રેરણાથી નીમાઇ અને તેના ઉદ્દેશમાં પ્રથમ એ વાત નક્કી થઇ કે જે કંઇ કૃંડ થાય તેમાંથી આ શતાબ્દિ સ્મારક નિમિત્તે સ્વ શ્રીમદ્ વિજયાનંદસરિજી અપરનામ આત્મારામજી મહારાજના જીવન અને કાર્ય સંખંધી તેમજ અન્ય ઉપયોગી વિષયા પરત્વે વિધવિધ લેખેકાના હિન્દી, ગુજરાતી અને અંગ્રેજી ભાષામા લેખાવાળા એક સ્મારક-ય્રંથ પ્રકટ કરતા. આ ઉદ્દેશ અનુસાર સમિતિએ તે પ્રથના માનાર્થ સ પાદક તરીકેનું કાર્ય શ્રીયુત માહનલાલ દલીચંદ દેશાઇને સાંપ્યું, તેના રૂપરંગ ( get up ) સંખંધી સર્વ બાળુત જોવાનુ ઑનરરી કાર્ય શ્રીયુત સુશાલને ભળાબ્યું અને તેને મુદ્રિત કરવાનું કામ ભાવનગરના શ્રી મહાદય પ્રિન્ટિંગ પ્રેસને આપવાના દરાવ કર્યા.

સામિતિના કરેલા ઠરાવ અનુસાર આ તમારક મથ સળવી જે જે પત્રો, લેંખા વગેરે આચાર્ય શ્રી વિજયવલભસારિ સપાદક મહાશય અને ભાવનગરના પ્રેસ તરફથી યા પ્રત્યે આવતા ગયા તે તેને યોગ્ય ત્થળે સચના પ્રમાણે મોક્લવામા આવ્યા અને આ પ્રથ ખાખતની ખધી સમયડતા સમિતિ તરફથી કરવામાં આવી છે, અને તેમા જરાયે હસ્તક્ષેપ કરવામા આવ્યા નથી.

અના પ્રત્થની ત્રણ હજાર નકલા છપાવવાના પ્રળન્ધ કર્યા છે. પૂજ્ય આચાર્ય-શ્રીએ, સંપાદકે, રા. સુશીલે પ્રેસ માલિક શ્રી ગુલાબચંદ લલ્લુભાઇએ તથા અન્ય ગૃહસ્થાએ યથાશક્તિ અને યથામતિ પાતપાતાનું કાર્ય કર્યું છે અને તેના પરિણામે આ પ્રત્ય સાદર વાચંકા નમક્ષ રજા કરવામાં આવે છે અને સુત્રજના તેની પાગ્ય તુલના, પરીક્ષા અને કદર કરશે

મુખ્ય કાર્યાલય . ૧૪૯. શરાફ બજાર, **મુંબ**ઇ. તા. ૧૧–૫–૧૯૩૬. લીં∘ સંવક, જૈનાચાય°શ્રી આત્માનંદ જન્મ શતાબ્દિ સ્મારક સમિતિ તરફથી **મગનલાલ સૂલચંદ શાહ** માનદ મંત્રી.



स्वर्गवासी जैनाचार्य श्रीमद्विजयानन्दस्रि प्रसिद्धनाम श्रीआत्मारामजी महाराज के समयमें आज के जैसा संप्राहक समय न था, जिसमें भी जैन साधुओं में तो इस बात का ख्याल तक भी न था कि, जो जो वीतक—बनाव बने उसकी तिथि या नारीख वार नोंध (नोट) कर लिया जाय।

यदि ऐसा समय होना तो सद्गत न्यायांभोनिषि जेनाचार्य १००८ श्रीमद्विविजयानन्दसूरि प्रसिद्धनाम श्रीआत्मारामजी महाराज की एक एक दिन की चर्या का संग्रह किया जाता कि जिससे जैन—जैनेतर जनता पर बहुत ही अच्छा प्रभाव डाला जाता। तो भी जिन जिन को जितना जितना अनुभव में आया या कर्णगोचर हुआ समाचार देकर उन उन महानुभावों ने अपना फ्रज अदा कर दिया है उसकी बाबत उन सर्व महानुभावों को धन्यवाद देते हुए आगे के लिए उन महाशयों को और अन्यान्य महानुभावों को विदित किया जाता है कि—

जन्मशताब्दि महोत्सव की तरह संवत् २००३ में आप के स्वर्गारोहण को पूरे पचास वर्ष होवेंगे इस बात को लक्ष्य में लेकर आपका स्वर्गारोहण अर्द्धशताब्दि महोत्सव मनाया जायगा। इसलिए आप अभी से ही उस अर्द्धशताब्दि की तैयारियं करें। दश वर्ष के लेंबे समय में आप जो कुछ करना चाहें कर सकते हैं। हां! जिंदगी होनी चाहिये। यह तो निर्वि-वाद बात है कि जो जीता रहेगा उस समय का अनुभव कर ही लेगा। तो भी यदि अभी से ही उस समय के लिए यथाशक्ति कर्तव्यपरायण हो लिया जाय तो संभव है, कुछ न कुछ उस समय के उचित बन सकता है। और वही अपनी यादगार उस अवमर पर काम आसकती है।

### ( आपकी अध्यक्षनामें बडीदाशहरमें श्रीआत्मारामजी महाराजका जन्मगनाद्यि महोत्मव बडे सारी ठाठसे मनाया गया है )

रव -परशास्त्रपरमार्थप्रपंत्रप्रवीण-वृहत्तपागच्छान्तर्गतसंविद्यशाखीयः आधात्रायं पंजायदंशीजारक-न्यायाम्भौतिधि-जैनाचार्यः श्रीमद् विजयानन्दसर्गश्वरजी प्रसिद्धनाम श्रीआत्मारामजी महाराज पट्टप्रतिष्ठित पुत्र्यपाद-शासनमान्य—



आचार्यश्रीविजयवह्रभसूर्गश्वरजी महाराज

, आचार्यपदारीहण-वि० सं० १९८१ लाहोर ( पंजाब )

ंत्री महादय प्री प्रेम-मन्वनगर,

122 / [2]

11

देखि- वि० स० १०४३ राधनपुर.

#### नमनिवेदन

यदि खुद उस समय तक जीता रहा तो खुद बखुद आप ही आप अपना कर्तव्य करके आनंद मना लेगा, अन्यथा उसके कर्तव्य को जाहिर कर अन्य कोई भी व्यक्ति आनंद मनाकर श्रुताब्दिनायक के यशोगान के साथ २ उसकी यशोगाथा का भी लाग उठा सकती है।

इसमें तो शक नहीं है कि आप के जन्मशताब्दि महोत्सव को जैन जनता ने खूब आनंद के साथ अपनाया है, इसी तरह यदि जैन जनता का ख्याळ बना रहा तो आप के जन्मशताब्दि महोत्सव को मनाते हुए जो जो कार्य करने की इच्छा मदर्शित की गई है वह कार्यद्भा में परिणत कर के आप के अर्द्धशताब्दि महोत्सव के मसंग में जनता के सामने रख दिया जा सकता है। इस लिये मेरा समग्र जैन जनता के मित यही सनम्र निवेदन है कि आप यथाशक्ति कर्त्रव्यपरायण होकर अर्द्धशताब्दि के लिये आज से ही तैयार होजावें।

बडौदा. ३०-५-१९३६.

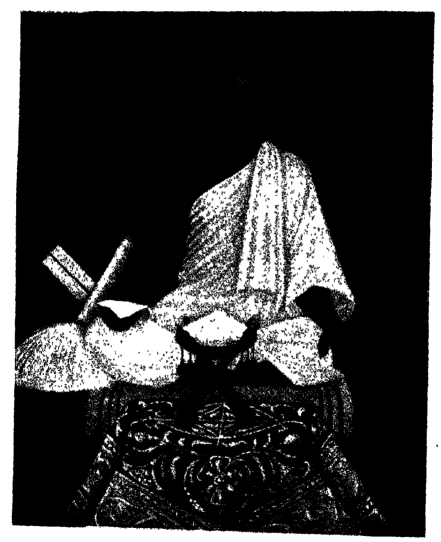
निवेदक ब्रह्मविजय



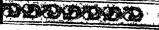
शिष्य प्रवर प्रवर्त्तक

नीमा — निक्रम मक्त १९३५ अस्क्रीना

बृहत्तपागच्छान्तर्गत संविग्नशाखीय आद्याचार्य न्यायाम्भानिधि श्री १००८ श्री विजयानन्द सृरि



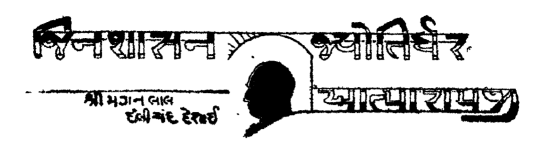
श्री १००८ श्री कान्ति विजयजी महाराज. मवर्त्तक पट-विक्रम संवत १९५७ पाटण.







१९०७ वडातम



#### : 9:

જિનશાસન જ્યોતિર્ધર આતમારામછ! શત વર્ષે જજવીએ ઉત્સવ આજ જો; ન્યાયાંભાનિધિ વિજયાનંદ સ્રસ્તિણા. સંસ્મરણા ઉર ધરતાં સરશે કાજ જો

જિનશાસન જ્યાનિધેર આત્મારામછે.

#### : 2 :

ખ્રક્ષતેજ ક્ષત્રીય વંશે લઇ જન્મને— <sup>દ</sup>ગણ્શ-રૂપાની શાભાવી કાય જો; પ્રેમ-શાહ્ય નસ-નસમાં ઉતર્યા, જીવનસર ઉદ્ધાસભર્યું ઉભરાય જો.

યુગદેશ યાગી શ્રી આત્માગમછે.

#### : 3:

જૈન સમાજે રાગઠેષ જડ ળધના. એ સહ પ્રસર્યા વાડાના વિસ્તાર જો; મૃત્તે સ્વરૂપ ધર્મ પ્રભુના પારળ્યા, શાસ્ત્રાસ્થાસ શોધ્યા સાસ્વિક સાર જો.

न्यन यस्य-असायः सात्मारामण

#### : x :

અપૂર્વ ચાેગે વ્**વીરસાંદ્ર ગાંધી** મળ્યા. શિષ્ય બની તાત્ત્વિક સુષ્ટ્રેયા સંદેશ જો: વિશ્વધર્મ <sup>૩</sup>પરિષદ્દમાં વ્યાપ્યાના કર્યો, **વી**ર ધર્મ-ધ્વજ ફરકાવ્યા એ દેશ જો.

सूर्य-सभा तेळस्वी जान्भारामछ

#### : પ્ર:

જાગા દિવ્ય પ્રભાત દૈવી બધુઓ ! જેન જગત હિત અર્થ અર્પા પ્રાણ જો, સાદી ચેવા લઘુતામાં પ્રભુતા વસે, વિશ્વ એંક્ય છે મગલ માહ્યી કહાણ જો. શાહ્યત શાંતિપદ હૈા આત્મારામજી!

૧ ગણેશચંદ્ર તે રૂપા ( પિતા તથા માતાના ઓભધાન ). ૨ વારચંદ રાયવજી ગાધી. 3 Parliament of religious, Chicago, U. S. A

# ન્યાયાંભોનિધિ શ્રી વિજયાનંદસૂરિ

## [ લે૦ સુશીલ ]

પ્રવાશક'---આ જેન સ્માત્માન'દ સભા--ભાવનગન,



એક સા વર્ષ પૂર્વે, પંજાબના એક શીખ બહારવડીયાને ઘેર એક ક્રાંતિકાર જૈન સાધુના જન્મ થયા હતા. જીવનચરિત્રાની પહેલી હરાલમાં બેસે તેવી આ વીરકથા છે. જેટલી દું કો તેટલી જ તેજસ્વી.

આવી એક ક્રાંતિકાર સાધુની કયા રૂ**ઢીગુ**સ્ત મનાતા જેન સમુદાયમાંથી જહે છે !

આ જીવનકથાના વીર શ્રીમદ્ આત્મારામજી આચાર્ય પંજાબી વીર ગ્ર્જુજીતસિંહના એક શુરા સૈનિક ગ્ર**ણેશચંદ્રના** પુત્ર હતા બહારવડીયા પિતા, યુદ્ધ રમતા ખપી ગયા.

પરપાલિત પુત્ર દીત્તાનું આખરી નિર્માણ વારસાગત વીરતાને એક ધર્મ–સમાજમા દાખવવાનુ હતું ભરયાવને જૈન દીક્ષા લેનાર એ દીત્તા તે જ આ મુનિ શ્રી આત્મારામજી.

એ પુરુષના અસાપ્રદાયિક, બહુશ્રુત, ક્રાંતિલક્ષી અને વીર-શ્રીથી શાભતાં સાધુજીવનની આ કથા છે. જીવનપ્રસંગા સ્વ૦ દયાન દનુ સ્મરણ કરાવે છે.

એ સાધુજીની શતાબ્દિ પ્રસર્ગ આ ચરિત્ર લખાસુ છે.

આવા ચરિત્રા તા સાહિ-ત્યના ને શિક્ષણ–ક્ષેત્રનાં રત્ના ખની જશે

સ પ્રદાયનાં પેટી પટારા માંથી સાચા ધર્મ તત્ત્વને છૂટું કરી સારી દુનિયાનું ભાગ્ય

બનાવલું હાય તા આવાં ચરિત્રા વધુ ને વધુ લખાવા.

- ક્લમ અને ક્લિંગ [ ' જન્મભૂમિ '] **ઝવેરચ'દ મેઘાણી** 



ક્રાંતિકાર જૈન સાધુ

# INDEX [विषयसूची]

## ---

સંપાદકીય વક્તવ્ય

|    | મકાશકનું વક્તવ્ય                                              | •    |
|----|---------------------------------------------------------------|------|
|    | अर्ध शताब्दि महोत्सव के लीये नम्र निवेदन (श्री विजयवस्थमसूरि) | -    |
|    | જિનશાસન જ્યાતિર્ધર આત્મારામજી–ગુજરાતી કાવ્ય                   |      |
|    | ે [ શ્રી. મગનલાલ <b>દલીચ</b> ંદ દેશાઇ ]                       |      |
|    | I English Section.                                            |      |
| 1  | The Great Atmaramji [ Puranchand Nahar M. A., B. L. ]         | . 1  |
| 2  | Virehand R. Gandhi in America [ Opinions of American Papers   | ] 8  |
| 3  | A Short Account of Atmaramji                                  | . 10 |
| 4  | Origin of Chicago-Prashnottar                                 | 12   |
| 5  | Talks of the Occult [Virehand R. Gandhi]                      | 20   |
| 6  | Significance of Man [ , , , ]                                 | 22   |
| 7  | Influence of the Jain saints [Sahityacharya Pandit            |      |
|    | Bisheshwarnath Reu]                                           | 25   |
| 8  | The Child of Promise [Mrs. Rhys Davids D. LITT., M. A. ]      | 27   |
| 9  | Necessity of Jain Research [ W. Schubring ]                   | 31   |
| 10 | Ahinsa [S. P. Badami B. A., LL. B.]                           | 34   |
| 11 | The Joys of Death [ Ajit Prasad M. A., LL. B. ]               | 37   |
| 12 | Jain Mysticism [ Prof. Hiralal Jain M. A. ]                   | 43   |
| 8  | Shri Atmaranji Maharaj & his Mission [ Chaitandas B. A. ]     | 53   |
| 4  | Jainism-A. Universal Religion [B. M. Javeria M. A., LL. B.]   | 59   |
| 5  | Jain Influence on the Architecture of Gujrut                  |      |
|    | [Dr. Hiranand Sastri M. A., M. G. L., D. LITT. ]              | 63   |
| 6  | An Appreciation [ Chandragupta Jain B. A. ]                   | 67   |

## Index

| 17 | My Acquaintance with Swami Atmaramji                                 |     |
|----|----------------------------------------------------------------------|-----|
|    | [Rai Bahadur Sardar Jvalasahai Misra]                                | 71  |
| 18 | The Universal Message of Jainism [Dr. Kalidas Nag]                   | 73  |
| 19 | Jainacharya Shrimad Vijayanand Suri-Swami Atmaramji Maharaj:         |     |
|    | The Man and his Message [ Babu Ram Jam M. A., LL. B. ]               | 77  |
| 20 | A comparative Study of Swetambara and Digambara Literature           |     |
|    | [ Prof. A. N. Upadhye m. A ]                                         | 82  |
| 21 | The late Dr. Woolner and his interest in Jaina Studies               |     |
|    | [ Prof. Banarsidas Jain M. A. ]                                      | 85  |
| 22 | The Story of Dhanya [C. N. Patwardhan]                               | 89  |
| 23 | Shri Atmaramji & his many sided activities                           |     |
|    | [ Dr. Amarnath Audich ]                                              | 97  |
| 24 | Jainism in South India [Dr. S. Krishnaswami Aiyangar M. A., PH. D.]  | 101 |
| 25 | Some Vestiges of Jamism among the ancient Tamils                     |     |
|    | [Rao Saheb C. S. Shrinivasachari M. A.]                              | 107 |
| 26 | Jaina Iconography-A brief Survey                                     |     |
|    | [Dr B Bhattacharya M. A., PH. D. ]                                   | 114 |
| 27 | 'Suman-Sanchaya'—The golden thoughts of the ideal reformer           |     |
|    | Shri Vijayanand Suri (Gyandas Jam M. sc. Ll. B., P. c. s.)           | 122 |
| 28 | Dr. Hoernle's Letters [ Editor ]                                     | 130 |
| 29 | Jain Community-Its various problems [Bhikhalal B. Kapasi B. A.]      | 141 |
| 80 | Jain Contributions to Gujarati Literature                            |     |
|    | [D. B. Krishnalal M. Jhaveri M. A. LL. B.]                           | 143 |
| 31 | Teachings of Mahavira [Dr. Bimala Churn Law PH. D., M. A.]           | 144 |
| 32 | Quotations in the Nîtivakyamrta-Commentary   O. Stein ]              | 150 |
| 33 | Shree Atmaranji from a Youngman's Viewpoint                          |     |
|    | [Shah Vinayachand Gulabchand]                                        | 168 |
| 34 | Reminiscences of Past Life [Gulabchandji Dhadha M. A.]               | 172 |
| 35 | The Centenary of the birth of Shri Atmaranji Maharaj at Baroda:      |     |
|    | A spectator's View [Dr. Hiranand Shastri, M. A., M. O. L., D. LITT.] | 188 |

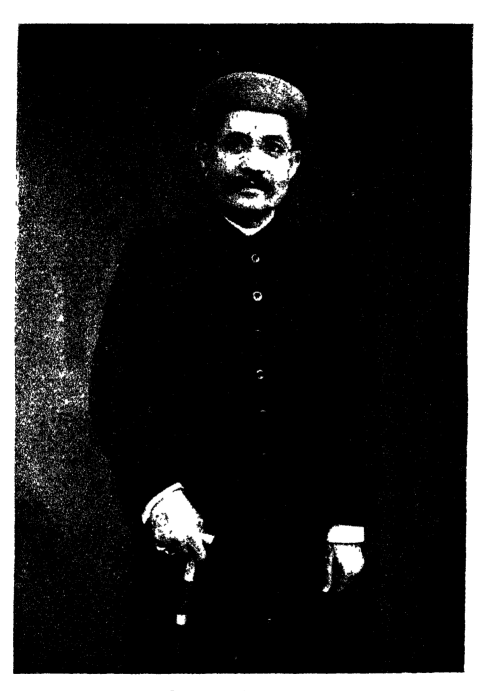
## २ हिन्दी विभाग.

| ٩   | श्रीभात्मारामजी और हिंदी भाषा [ श्री जसवंतराय जैनी ]                                        |       | 9      |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------|-------|--------|
| 3   | अर्द्दन्मतोद्धारक आचार्य आत्मारामजी [ श्री लक्ष्मण रघुनाथ भीडे ]                            | •••   | 3      |
| ₹   | अंबाला शहरमें गुरुदेवस्थापित संस्थायें [ धा झानदास जैन м. но. пл. в ]                       |       | 98     |
| ٧   | मंत्रवादी श्रीमद् विजयानंदस्रि [ यितश्री बालवंदाचार्य ]                                     | •••   | 95     |
| 4   | श्रीआचार्यदेवका स्मरण [ श्री शशिभूषण सास्त्री ]                                             |       | ५३्    |
| Ę   | मंगलमूर्ति महाबीर-काव्य [ श्री उदयशंकर भट् ]                                                |       | २८     |
| •   | हम कहां है ? [ पं० भागमळ मोद्गलायन в. А ]                                                   | •••   | ३०     |
| ۷   | ' क्यों न मम आंसूं बहें ? ' काव्य. [ न्यायतीर्थ विद्याभूषण पं॰ ईश्वरस्ताल जैन ]             | •••   | ₹₹     |
| •   | परमपुरुय मुनिश्री आत्मारामजी महाराज तथा चिकागो सर्व धर्मपरिषद् [ श्री सुन्दरलाल जैन         | 1]    | 38     |
| 9 0 | भी विजयानंदसूरि सञ्झाय [ प्रवर्त्तकश्री कान्तिविजय ]                                        | •••   | ¥¥     |
| 7 7 | श्रीमद् विजयानंदस्रि तथा महर्षि दयानंद [ श्रीप्रथ्वीराज जैन ]                               | •••   | ¥Ę     |
| 9 2 | स्वर्गवासी गुरु महाराजका अपूर्ण रहा हुआ अंतिमध्येय [ प्रोफे. बनारसीदास जैन м. А.            | ]     | 40     |
| 1 3 | कुछ इधर उधरका [ पंन्याम श्री ललितविजय ]                                                     | •••   | 48     |
| Y   | जैन समाजमें शिक्षा और दीक्षाका स्थान [ श्रीअचलदास लक्ष्मीचंदजी जैन ]                        | •••   | 99     |
| 94  | गुणाकरसूरि कृत श्रावक विधि रास [अपश्रंश काव्य] [सं. मोहनलाल द. देशाई B. A., L.L. B संप      | [[दक] | بهانوا |
| 9 6 | श्रीविजयानंदस्रीक्षर स्तवनं कत्याणभंदिरस्तव चरणपूर्तिरुपं संस्कृतकाव्यं [ मुनिश्री चतुरविजय | ]     | 6 ع    |
|     | प्राचीन मधुराने जैन धर्मका वैभव [ श्री वासुदेव शरण अम्रवाल м. А.]                           | •••   | 53     |
| 96  | स्रीश्वरजीके पुनीतनामपर [ न्यायतीर्थ विद्याभूषण पं. ईश्वरलाल जैन ]                          | •••   | 90     |
| 98  | एक जैन वीर [श्री कृष्णलाल वर्मा]                                                            |       | 996    |
| ५०  |                                                                                             | •••   |        |
| २१  |                                                                                             |       |        |
| २२  | अहिंसा और विश्वशांति [ श्री दरबारीलाल जैन न्यायतीर्थ ]                                      | •••   | 933    |
| २३  | जैन विद्वासः संस्कृत साहित्यं च [ संस्कृत छेखं ] [ धी मंगलदेव शास्त्री M. A. D. L.I.        | r.]   | 980    |
|     |                                                                                             | •••   |        |
| २५  | , श्री विजयानंद सुरीश्वर स्तवनम्-षोडशदलकमलबन्ध संस्कृत काव्यं [ भुनिश्री देवविजय ]          |       | 186    |
|     |                                                                                             | •••   | 940    |

### विषयस्यी

| २७ पैकाबके बैन भंकारीका महत्त्व [ प्रो॰ बनारसीदास जैन M A. ]                         | 94  |
|--------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| २८ बीरिविनय-काव्य [ श्री देवकुमार जैन ]                                              | 15' |
| २९ बैन धर्म और अनेकान्त [ साहित्यरत्न न्यायतीर्थ पं. श्री दरवारीलाल ' सत्यभक्त '     | 190 |
| ३० आचार्य विजयानंद आदेश-काव्य [ श्री देवकुमार जैन ]                                  | 961 |
| ३९ श्री विजयानंदावतार-काव्य [ श्री कनैयालाल जैन ]                                    | 904 |
| ३९ भी गुरुस्तुति—काव्य [ " "]                                                        | 944 |
| ३३ श्रदाञ्चलि [ सुनि श्री ज्ञानसुन्दर ]                                              | 109 |
| ३४ पह्लीबाल गच्छ पद्धावली [ श्री अगरचंद नाहटा ]                                      | 963 |
| ३५ जैन धर्म और उसके सम्प्रदाय [ श्री नाथूराम प्रेमी ]                                | १९७ |
| ३६ अनेकान्तवाद [ पं. श्री गिरिजादत्तर्जा त्रिपाठी न्यायाच्याकरणाचार्य M. A. ]        | २०२ |
| ३७ अथ न्यायांमोनिषि श्रीमत्पूष्यचरण श्री आत्माराम-शताब्दि स्वागताष्टकं-संस्कृतकाव्यं |     |
| [ माहित्याचार्य पं. माधवानन्द शास्त्री ]                                             | २०६ |
| ३८ अथ स्तुति श्लोकः-सार्थम् [ संस्कृत ] [ माहित्याचार्य पं. माधवानंद शास्त्री ]      | २०८ |
| ३९ शताब्दि नायककी जन्मकुंडली                                                         | २११ |
| ४० श्रीविजयानन्द स्रीश्वराष्ट्रकानि [ सुनिश्री विन्यक्षणविजय                         | 293 |





રોઠ ડાહ્યાભાઇ નગીનદાસ ઑન. ટ્રેઝરર શ્રી આત્માન દ શનાબ્દિ સ્મારક સમિતિ.

## ૩ ગૂજરાતી વિ<mark>ભાગ</mark>.

## શ્રી આત્મારામજ વિષયક ક્ષેખા.

| ٩         | વિશ્વની મહા વિભૂતિ 'વેજયાન'દસ્રુરિવરના અક્ષરદેહ [ મુનિશ્રી પુષ્યવિજય ]               | •••      | ٩   |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------|----------|-----|
| ર         | ન્યાયાંબાેનિધિ શ્રીમત્પૂજ્યપાદ આચાર્યશ્રી આત્મારામછતું વ્યક્તિદર્શન                  |          |     |
|           | [શ્રી પાેપટલાલ પુંજાલાઈ શાહ B. A. ]                                                  | ***      | 4   |
| 3         | શ્રી વિજયાન દસરિવરનાે અમર કાવ્ય–દેહ [ શ્રી માેતાચંદ ગિર <b>ધરલા</b> લ કાપડીઆ         |          |     |
|           | B. A., LL. B. Solicitor ]                                                            | •••      | 9 6 |
| ሄ         | વિનયપ્રધાન પુરૂષ [ રોઠબ્રો કુંવરજી આણુંદજી ]                                         | •••      | २३  |
| ч         | ત્રી આત્મારામજ અને શ્રી દયાનન્દજી [ શ્રી પાેપટલાલ પુંજાભાઇ શાહ B. A. ]               | •••      | રય  |
| ţ         | આદર્શ મુનિ [ રાવખઢાદુર ગાવિ દબાઇ ઢાથીલાઇ દેશાઇ ] •••                                 | •••      | 39  |
| U         | સૂરિજીના કેટલાક જીવન–પ્રસંગા [ પ્રસિદ્ધ વક્તાશ્રા મુનિ ચારિત્રવિજયજી ]…              | •••      | ув  |
| 4         | श्री આત્મારામજ મહારાજ અને શ્રી માહનલાલજી મહારાજ [ પંન્યાસશ્રી રિદ્ધિમુનિ             | <b>]</b> | ¥٥  |
| ٤         | સમયત્ર સંત [ શ્રી માેહનલાલ દાપચંદ ચાેકસી ]                                           | •••      | ¥8  |
| 9 0       | શ્રી ગુરૂજીના પગલે પગલે [ડૉ. ત્રિભુવનદાસ લહેરચંદ શાહ L. M. & s.]                     |          | ४६  |
| ૧૧        | આચાર્યશ્રી વિજયાન દસૂરિ–આદર્શ સાધુ [ શા <b>હ ન</b> રાત્તમદાસ <mark>ભગવાનદાસ ]</mark> | ***      | યુક |
| ૧૨        | યુગવીરતા જીવનસંદેશ [ શ્રી ફૂલચંદ હરિચંદ દોશી ]                                       | •••      | ય૪  |
| ૧૩        | શ્રી વીરચંદભાઇના પત્રા [સં. આ ત્રંથના સંપાદક]                                        | •••      | યહ  |
| ١¥        | સુસંસ્મરણા [ શ્રી સુરચંદ્ર પુરૂષાત્તમ બદામા B. A. LL. B. ]                           | •••      | 43  |
| ૧૫        | ધર્મવીરશ્રી ખૂટેરાયજ મહારાજ [ મુનીશ્રી ન્યાયવિજય ]                                   | •••      | 60  |
| ۹ ۶       | અવતરહોાનું અવલાેકન [શ્રી હીરાલાલ ર. કાપડીઆ પ્ર. ▲. ]                                 | •••      | ૭૫  |
| ર્<br>૧ ૭ | આત્મારામ કાવ્ય [ ડૉ. ભગવાનદાસ મન:સુખલાલ મહેતા <b>પ્ર. B. B.</b> g.]                  | •••      | ٥٥  |
|           |                                                                                      |          |     |

<sup>× [</sup> મામાં નં. ૧૬ માે લેખ ચરિત્રનાયક કે તેમના સંબ'ધની કાેઇ બ્યક્તિ પરત્વે નથી, પણ ઇતર વિષયક છે તે બૂલથી આ વિભાગમાં દાખલ કરી દેવાયા છે.]

## વિષય**સ્**ચી

| 16 | શ્રી વિજયાન દસૂરી શ્વરજી સંસ્મરણ [શ્રી આત્મવલભ ]                                 | 48   |
|----|----------------------------------------------------------------------------------|------|
| 16 | શ્રીમક્ આત્મારામજ મહારાજના જીવનની વિશિષ્ટના [ શ્રી કૃતેચંદ ઝવેરભાઇ શાહ]          | 44   |
| २० | સો વર્ષ ના સિદ્ધિયાગ [ શેઠ દેવચંદ દામજી કુંડલાકર ]                               | 41   |
| २१ | શ્રી આત્મારામજી મહારાજના પ્રાંથાનું દિગ્દર્શન [ શ્રી નાનચંદ તારાચંદ શાહ ]        | ٤Y   |
| રર | શ્રી <b>આત્મારામજીતું</b> જીવન એટલે સત્યના પ્રયોગા [ શ્રી નાગકુમાર મકાતી B. ▲. ] | १०२  |
| २३ | યુગ પુરૂષને અધ્યાંજિલ મિહનલાલ દલીચંદ દેશાઇ B. A., LL. B. Advocate સંપાદક ]       | १०५  |
| २४ | થીમદ્ આત્મારામજી તરફથી પત્રા [ સં. સંપાદક ]                                      | 121  |
| રપ | વિજયાન દસ્રિરજને કાવ્ય [કાન્ત]                                                   | 930  |
|    | પ્રચંડ જ્યાતિર્ધર ત્યાયાંભાતિધિ જૈનાચાર્યશ્રી વિજયાન દસરિ શ્રી આત્મારામછ         |      |
|    | 🚁 મહારાજ અને તેઓશ્રીના આદર્શયુણા [ મુનિશ્રી ચરણવિજય ]૧૩૧૦                        | -१४४ |

-

# ૪ ગૂજરાતી વિભાગ.

## -

## ઇતર વિષયક ક્ષેપ્રા.

| ٩   | શુજરાતી ભાષાના વિકાસમાં જૈનાએ બજવેલા ભાગ [દિ•                 | ખ૦ કૃષ્      | <b>ખુલાલ</b> |     |            |
|-----|---------------------------------------------------------------|--------------|--------------|-----|------------|
|     | માહનલાલ ઝવેરી M. A., LL. B.]                                  |              | •••          | **  | 1          |
| ર   | ગુજરાતની જેન સંસ્કૃતિ [ શ્રી સારાભાઇ મણીલાલ નવાળ ]            | •••          | •••          | *** | 3          |
| 3   | માંગલ સમય પહેલાંના કપડા પરતા એક ચિત્રપટ [ડૉ. હીરા             | તંદ શાસ્ત્રી | <b>અ</b> તે  |     |            |
|     | <b>શ્રી</b> સારાભાઇ નવાળ ]                                    | •••          | •••          | *** | *          |
| ¥   | શ્રી હેમચંદસ્રીશ્વરનું દ્વાશ્રય કાવ્ય [ પ્રો. કેશવલાલ હિમતરામ | કામદાર       | м. д. ]      | ••• | 98         |
| ч   | જૈન દર્શનમાં ધર્મનું વર્ગીકરણ [ પ્રો. અતિસુખશંકર ત્રિવેદી м   | . A. ]       | •••          | ••• | 16         |
| ę   | શ્રી ભદ્રભાહુ ત્વામી [ મુનિશ્રો ચતુરવિજય ]                    | •••          | •••          | ••• | ર ૦        |
| ٠   | વાચનાચાર્યશ્રી સુધાકલશ અને તેની ગુરૂપર પરા [ એજ મુનિશ્રી ]    | <b></b>      | •••          | ••• | २७         |
| 4   | ઇતિહાસ અને દર્શન [શ્રી સશાલ ]                                 | •••          | •••          |     | 3 \$       |
| ૯   | જિનેશ્વરની વાણી-કાવ્ય [ડાં. ભગવાનદાસ મહેતા જા. છ. છ. ક        | .]           |              | ••• | XX         |
| ૧ ૦ | શ્રી માણિકયસું દરસરિકૃત નેમીધર ચરિત-કાગળંધ સં. ૧૪૭૮ લ         | યગભગ ર       | ષાયેલું      |     |            |
|     | કાવ્ય [સં. માહનલાલ દ. દેશાઇ B. A., LL. B. સંપા                | [ 6 ]        | ***          | ••• | ४७         |
| ૧૧  | પ્રતિમાપૂજન [ શ્રી રાજપાળ મગનલાલ વ્હારા ]                     | •••          | •••          | ••• | <b>f f</b> |
| ૧૨  | શ્રી આત્માન દજ જૈન જ્ઞાન મંદિર-વડાદરા [ શ્રી મંજીલા           | લ રણુછે      | ાડલાલ        |     |            |
|     | મજમુદાર M. A., LL. B. ]                                       | •••          | •••          | ••• | ७४         |
| £   | પ્રભાવક જ્યાતિર્ધર જૈનાચાર્યા [ પંડિતશ્રી લાલચંદ બગવાનદાસ     | ગાંધી ]      | •••          |     | ٧٤         |
| 18  | મહાકવિ વિમલસૂરિ અને તેમનું રચેલું પઉમચસ્યિ [ શ્રી શાંતિ       | લાલ છગ       | નલાલ         |     |            |
|     | ઉપાધ્યાય m. a. ]                                              | •••          | •••          | ••• | 900        |
| ૧૫  | મૃત્યુ મેટ–કાવ્ય [શ્રી ધરમશી ભાષ્યુછ ]                        | ***          | •••          | ••• | ૧૨૪        |
| ۹ ۶ | બ્યાપક અહિંસા ['ધુમકેતુ <b>ં</b> ]                            | •••          | •••          | ••• | ૧૨૫        |
| 10  | નાગદ્ધદ નગર અને ત્યાંના શિલાલેખા [ મુનિર્મા હિમાંશુવિજય ]     |              | •••          | ••• | १२७        |
| 16  | સર્વધર્મ પરિષદ્ભની જરૂર [ડાં. હરિપ્રસાદ વજરાય દેશાઇ]          | ***          | •••          | ••• | 133        |

## વિષયસચી

| 14         | कैन न्यायनी प्राचीनता व्यने                              | ભારતીય િ           | ત્રેશાખિક ન્યા             | ય [શ્રી મે         | હનેલાલ   |         |      |
|------------|----------------------------------------------------------|--------------------|----------------------------|--------------------|----------|---------|------|
|            | <b>લ</b> ગવાન <b>કા</b> સ ઝવેરી B. A.                    | , <b>г. в. S</b> o | licitor ]                  | •••                | ***      | •••     | 198  |
| २०         | સ્વામીવાત્સત્ય [ સ્વ. સાક્ષરશ્રી મન                      | નઃસુખલાલ 🖟         | કે. મહેતા ]                | •••                | ***      | ***     | 144  |
| <b>ર</b> ૧ | વીરપર પરાનુ અખંડ પ્રતિનિધિત્વ                            | [પંડિતશ્રી         | સુખલાલ ]                   | ***                | ***      | •••     | ૧૫૯  |
| <b>२</b> २ | <b>यंद्रविकथृत स्यू</b> क्षि <b>लद्र-</b> क्षेश्वाना व्य | ાર માસ િસં.        | માહનલાલ દ. દે              | શાઇ B. A.          | LL. B. ? | સંપાદક] | 156  |
| 28         | મહાનંદ મુનિકૃત નેમરાજીલ બાર                              | માસ (સં.           | ور                         | ,,                 |          | ]       | ૧૭૬  |
| 28         | પંડિતશ્રી સુખલાલજીના સત્યદર્શી                           | પત્ર               |                            | •••                | •••      | •••     | 948  |
| રપ         | દેશ દેશની નારી એતું પ્રાચીન વહ                           | ર્યુન [સં. મેા     | હનલાલ દ. દેશ               | l⊌ B. A , 1        | ь. в. स  | 'પાદક ] | 162  |
| २६         | सुकाषित हुढा पंचेशत्तरी [ सं.                            |                    | ,,                         | 3,                 |          | ]       | १६७  |
| २७         | વીશા શ્રીમાળી દાતિના એક પ્રા                             |                    |                            |                    |          |         | २०३  |
| <b>२८</b>  | શા. મગનલાલ દલપતરામના સંફિ                                | તુપ્ત પરિચય        |                            |                    |          | ***     | २१८  |
| રહ         | સાધુ મર્યાદાપટ્ક શ્રી <b>મદ્</b> યશાવિજ                  | યજી (સં. સ         | ાં પાદક ]                  | ***                | ***      | •••     | રર૧  |
| 30         | શાસન પ્રભાવક ગુર-શિષ્ય ભાનુ                              | ચંદ્ર અને સિં      | હ્રચંદ્ર [ માહ             | નલાલ દ.            | દેશાઇ    |         |      |
|            | <b>અ! ર્યંચ</b> ના સંપાદક ]                              | •••                | •••                        | •••                | •••      | ***     | રર્ય |
| 39         | કુમારપાળના સમયનું એક અપભ્રંશ                             | કાવ્ય (માહ         | તલાલ દ. <mark>દેશાદ</mark> | ! આ ગ્ર <b>ય</b> ન | ા અંપાદક | [       | ૨૪૬  |
|            |                                                          |                    |                            |                    |          |         | २६०  |





શેઠ સકરચંદ માતીલાલ મૂળછ એ'ન. ટ્રેઝરેર શ્રી આત્માનંદ શતાર્ગિક સ્મારક મમિતિ.

## चित्रसूची-ILLUSTRATIONS

|    | सताष्ट्रनायक न्यायास्तानाय श्रामह् विकयान हसार ( स्थातमाराम्क महाराक ) ( अरंगी )          |
|----|-------------------------------------------------------------------------------------------|
|    | દાદા પાર્ધાનાથ ભગવાન−વડેાદરા                                                              |
|    | શ્રીમંત સરકાર સયાજીરાવ મહારાજા ગાયકવાડ, સેના ખાસ ખેલ સમશેર બહાદુર                         |
|    | છ. સી. એસ. આઇ; છ. સી. આઇ. ઇ; એલ. એલ. ડી                                                   |
|    | શ્રીયુત માહનલાલ દલીચંદ દેશાઇ–આ પ્રાથના ત્રંપાદક                                           |
|    | શ્રીયુત મગનલાલ મૂળચંદ શાહ–ઍાન. સેક્રેટરી–શ્રી ચ્યાત્માનંદ શતાબ્દિ ગ્મારક <b>સમિ</b> તિ …  |
|    | શ્રી વિજયાન'દન્નરિપદ્ધતિષ્ઠિત આચાર્ય'વર શ્રી વિજયવક્ષભત્તરીશ્વરજી મહારાજ ( ત્રિર'ગી )     |
|    | પ્રવર્ત ક શ્રી કાન્તિવિજયછ મહારાજ (ત્રિગંગી)                                              |
|    | વેર ડાહ્યાભાઈ નગીનદામ–આંન ટ્રેઝરર–શ્રી આત્માનંદ શતાબ્દિ સ્મારક સમિતિ                      |
|    | રાંડ અકરચંદ માનાલાલ મૃળજી–ચૉાન. ટ્રેઝરર–શ્રી આત્માનંદ <b>શનાબ્દિ સ્મારક સમિતિ…</b>        |
|    | 1 English Section                                                                         |
| 1  | પાલભ્રુપુરના મર્દ્દ મ નવાળ સાહેળ સર શેરમહમદખાનજી છ. ૯ ા. E., K. C. v. o ]                 |
| 2  | પાલભુપુરના નવાળ સાહેળ મેજર સર તાલેમહમદખાનજ G. c. J. B., K. C. v. O 1                      |
| 3  | Handbills published in America (สิพเสส์ส) 2                                               |
| 4  | Virchand R. Gandhi in America delivering series of lectures                               |
|    | on "Ancient Literature of India." 8                                                       |
| á  | श्रीमद् आस्मारामजी महाराज शिष्य समुदाय महीत में. १९४६ अजमेर में 12                        |
| 6  | Virchand R. Gandhi delivering lecture on "Mysteries of                                    |
|    | <b>Ну</b> рпоным. " ( केम्प्रावर्ग а 20                                                   |
| 7  | Puranchand Nahar M. A., B. L. and Pandit Bisheshwarnath Reu 24                            |
| 8  | પા <b>લીતાણાનાં</b> ડાકાર નેક નામદાર ત્રી <i>ગહાદુર</i> મિહજી માહેબ ૪. ૯. ા. <b>૪ 4</b> 8 |
| 9  | શ્રી શત્રું જયના દક્યા 49                                                                 |
| 10 | શ્રીમદ્ આત્માગમજ મહારાજ (લેખાંતર્ગત ) 54                                                  |
| 11 | Chaitandas B. A. and L. Baburam Jain M. C., LL. B 56                                      |
| 12 | A miniature Jain temple in Metal (15th century) 64                                        |

#### चित्रस्ची-Illustrations

| 13 | શ્રી ગીરનારજી તીર્થ '                                                     | 65  |
|----|---------------------------------------------------------------------------|-----|
| 14 | શ્રીમદ્ આત્મારામજી મહારાજ (લેખાતર્ગત )                                    | 67  |
| 15 | V. R. Gandhi teaching lessons in philosophy to American                   |     |
|    | disciple ( લે માંતર્ગત )                                                  | 69  |
| 16 | A monument built at the funeral spot in Gujaranwalla                      |     |
|    | (Punjab) in respect of Shrimad Vijayanand Suri                            | 72  |
| 17 | B. M. Javeria M. A., LL. B., Prof. A. N. Upadhye M. A. and                |     |
|    | Manjulal Ranchhodlal Majmudar M. A., LL. B                                | 80  |
| 18 | Banarasidas Jain (สินเกร์ก)                                               | 85  |
| 19 | Late Dr. A. C. Woolner, M. A., C. I. E., D. Litt., F. A. S. B.            |     |
|    | Vice Chancellor Punjab University-Lahore. (สิพเสทิส)                      | 86  |
| 20 | Dr. S. Krishnaswami Aiyangar M. A., PH. D. ( ผิงเล่าโส )                  | 102 |
| 21 | Dr. B. Bhattacharya M. A., PH. D. Director Oriental institute-Baroda      | 114 |
| 22 | Gyandas Jam M. Sc., LL. B., P. C. S., Subjudge Ambala (લેખાનર્ગન)         | 123 |
| 23 | Shah Vinayehand (dulabehand (สิงแกร์ส)                                    | 169 |
| 24 | Gulabohandji Dhadha m. A. (สามเสาร์ส )                                    | 173 |
| 25 | Siddharaj Jain (લેખાતર્ગત)                                                | 175 |
| 26 | श्रीमद् आत्मारामजी महाराजकी जन्मशतास्टि बडौदा शहरमे वटी धूमधानेस मनाइ गर् |     |
|    | उम वर्ष्तका एक भव्य दश्य ,                                                | 188 |
| 27 | बडौदा शताब्दि महोत्मव मंडप दृश्य                                          | 189 |
| 28 | Dr. Hiranand Shastri M. A., M. o L., D. L. A. (สพเสทิส )                  | 189 |
| 29 | Shree Bhimjibhai Harjivan (Sushil) & Gulabchand Lallubhai Shah            | 190 |



# २ हिन्दी विभागः

| 1        | न्यायांभोनिधि श्रीमद् विजयानंदस्रोश्वरजी ( आन्मारामजी ) महाराज                                                                                                              | 9          |
|----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| २        | शताब्दिनायकना हस्ताक्षरो                                                                                                                                                    | •          |
| 3        | श्री भारतेंदु बाबू हरिश्चंद्रजी }<br>( लेखातर्गत-रेखाचित्र )                                                                                                                | ١          |
| ૪        | भारतप्रसिद्ध वाबू विदेदासजी जैनमंदिर—कलकत्ता                                                                                                                                | é          |
| 4        | श्री हंमविजय महाराज, आचार्य महाराजश्री विजयवहश्रमसूरि, प्रवर्तकश्री कांतिविजय महाराज,                                                                                       |            |
| •        | सन्मित्र श्री कर्पूरविजय महाराज, आचार्यश्री विजयानंदसूरि (आत्मारामजी) महाराज, श्री<br>बुटरायजी (बुद्धिविजयजी) महाराज, श्री मणिविजयजी महाराज दादा, श्री वृद्धिचंद्रजी महाराज |            |
|          | और अ।चार्यश्री विजयकमलस्रीश्वरजी महाराजना मुप                                                                                                                               | 9 £        |
| Ę        | लाला रतनचंद जैन-ट्रेझरर ( श्री आत्मानंद जैन महामभा-अंबालासीटो ), बाबू बीर्तिः                                                                                               |            |
|          | प्रसादजी जैन भूतपूर्व मानदर्शाधाग्राता, लालाजी श्री माणेकचंदजी जैत-प्रेसीडन्ट और बाबू                                                                                       |            |
|          | अंनतराम जैन-संकेटरी श्री आत्मानंद जैन गुरुकुल गुजरांवाला-पंजाब                                                                                                              | 9 6        |
| y        | श्री आत्मारामजी महाराज शिष्यपरिवार सहित-सं० १९४१-सुरत और श्री पार्श्व उमेद र्जन                                                                                             |            |
|          | बालाश्रम उमेदपुर                                                                                                                                                            | २२         |
| 4        | स्व. गुरुदेव श्री आत्मारामजी महाराज ( रुखातर्गत )                                                                                                                           | <b>३</b> २ |
| \$       | चीकागो (अमेरिका) सर्व धर्म परिषद का एक दृत्य (लेखानर्गत)                                                                                                                    | ₹.         |
| 90       | श्री वीरचद राघवजी गाथी (लेखान्गत )                                                                                                                                          | <b>३</b> \ |
| 99       | काउसम्म विधिदर्शक चित्र ( ,, )                                                                                                                                              | ₹ 4        |
| 9 २      | जैन पुजाविधिदर्शक चित्र ( ,, )                                                                                                                                              | ₹'         |
| 9 3      | श्री वीरचंद राघवजी गाधी चीकागो सर्वधर्म परिषदना प्रतिनिधि तरीके ( केखांतर्गत )                                                                                              | 8,         |
| 9,8      | प्रवर्तक श्री कान्तिविजयजी महाराज (रेग्वाचित्र)                                                                                                                             | <b>ह</b> ी |
| 914      | श्री शशीभूषण शास्त्री, श्री पृथ्वीराज जैन और पींडत भागमल भीद्गलायन                                                                                                          | 86         |
| 96       | आचार्य श्री विजयविद्याप्रिजी महाराज, श्री विचारविजयजी, आचार्यश्री विजयललीतस्रिजी                                                                                            |            |
| •        | और आचार्यश्री विजयकस्तुरसृरिजी महाराज                                                                                                                                       | 4          |
| ی و      | श्री पार्श्वनाथ जैन वालाश्रम (उमेदपुर)                                                                                                                                      | € «        |
| 16       | श्री पार्श्वनाथ जैंन विद्यालय—वरकाणा (मारवाद )                                                                                                                              | Ę          |
| 98       | श्री आत्मारामजी महाराज ( लेखानर्गन )                                                                                                                                        | Ę          |
| <b>२</b> | मुनिराज श्री उद्योतविजयर्जी महाराज                                                                                                                                          | 90         |
| २ १      | रावबहादुर प्रेमाभाइ हेमाभाइ, लाला गंगारामर्जा-अंबालामीटी ( पंजाब ) और वैद्यगज                                                                                               |            |
| • •      | जमनादाम चुनीलाल-बडोदरा                                                                                                                                                      | હફ         |
| २२       | होठ अनोपचंद महक्चंद-भहच और उँ। त्रीमावनदाम मोताचंद गाह L. M.                                                                                                                | 60         |
| <br>२३   | मुनिराज श्री खातिविजयजी (तपस्त्रीजी) महाराज (रेखाचित्र)                                                                                                                     | 66         |
|          |                                                                                                                                                                             |            |

#### चित्रस्वी-Illustrations

| ३५         | होश्रीयारपुर सुवर्ण जैनमंदिर के निर्माता लाका गुजरमह (नाहर) और होशीयारपु सुवर्ष जैन मंदिरपंजाव | . 59                                  |
|------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
| २५         |                                                                                                |                                       |
|            | न्यायतीर्थ विद्याभूषण पं. ईश्वरलाल जैन (लेखांतर्गत)                                            | . ९७                                  |
| २६         | श्री हुशीयारपुर ( पंजाब ) मुवर्ण जैन मंदिरनी प्रतिमाओ                                          |                                       |
| २७         | होंशियारपुर में श्रीमद्विजयानंदस्रीश्वरजी ( आत्मारामजी ) महाराज की शरीरप्रमाण                  | ī                                     |
|            | भव्य मृति                                                                                      | _                                     |
| २८         | श्री आत्मानंद जैन हाईस्कुल-अंबाला सीटी (लेखांतर्गत)                                            | १०३                                   |
| 25         | श्रीमद् आत्मारामजी महाराज दील्लीम भक्षणजनी की बीचमें-सं० १९३५ और श्री आत्मानंब                 | [                                     |
|            | जैन हाईस्कुल-अंबालासीटी (पंजाय)                                                                |                                       |
| 30         | श्री आत्मानंद जैन गुरुकुलगुजरांवाला (पंजाब)                                                    | , १०६                                 |
| ₹9         | श्री आत्मानंद जैन गुरुकुळ-गुजरावाला (पंजाब) विद्यार्था व कार्यकर्तागण (सामायिव                 | î                                     |
|            | अवस्थामें )                                                                                    |                                       |
| ₹ २        | थ्री आस्मानंद जैन लाइब्रेरी—अंबालासीटी ( पंजाब )                                               | 993                                   |
| 33         | श्री आत्मारामजी महाराज ( लेखांतर्गत )                                                          | 993                                   |
| <b>3</b> 8 | लाला मंतराम जैन-प्रमुख, स्व वाबू गोपीचंद जैन एडवोकेट-प्रमुख और श्री नेमदा                      | स                                     |
| ,          | जैन B. A. सेकेटरी ( श्री आत्मानंद जैन महासभा-अंबालामीटी-पंजाब )                                | 995                                   |
| ३५         | श्री आत्मारामजी महाराजना शिंग्य स्वामी सुमितिवजयजी महाराज                                      | १२०                                   |
| ₹          | स्य. जैनाचार्यश्री विजयकमलस्रीश्वरज्ञा महागज                                                   | १२४                                   |
| રૂં હ      | स्व. महोपाध्यायश्री लक्ष्मीविजयजी महाराज (रेनाचित्र )                                          | 926                                   |
| ३८         | श्रीविजयानंदस्रीश्वर स्तवन पोडश दलकमलबन्धवन्ध्रुरं (लेखांतर्गत )                               | 985                                   |
| ३५         | श्री हंसराज शास्त्री (लेखांतर्गन )                                                             | 943                                   |
| ४०         | श्री आस्मानंद जैन भुवन-जीरा ( पंजाब )                                                          | 946                                   |
| ४१         | गगनचुंबी श्रीसुपार्श्वनाथ जैन मंदिर-अंबालासीटी ( पंजाव )                                       | 9 6 0                                 |
| <b>¥</b> ₹ | स्व उपाध्याय श्री वीरविजयजी महाराज                                                             | 948                                   |
| ४३         | सत्यभक्त श्री दरबारीलाल जैन न्यायतीर्थ और श्री कृष्णलाल वर्मा                                  | 902                                   |
| ሄሄ         | श्रीमान् लक्ष्मीविजयजी महाराज                                                                  | 906                                   |
| ४५         | मुनि श्री ज्ञानसुंदर ( लेखांतर्गत )                                                            | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
| ૪૬         | डॉ. मंगलदेव शास्त्रो M. A. PH. D. बनारस, अगरनंद नाहटा बीकानेर, श्रीमधुरादास जैन औ              |                                       |
|            | पंडित श्री माधवानंद शास्त्री                                                                   |                                       |
| ४७         | मान् ह्यावजयमा महाराज                                                                          | 942                                   |
| *6         | स्त. उपाध्यायश्री सोहनविजयजी और विद्वद्वयं प्रथमशोधक मुनिराजश्री चतुरविजयजी महार               | (जि २००                               |
| 88         | शताब्दि नायककी जन्मकुंडली ( लेखांतर्गत )                                                       |                                       |
| y o        | मुनिराजश्री विचक्षणविजयजी (लेखातर्गन)                                                          |                                       |

# ૩ ગૂજરાતી વિભાગ (આત્મારામજ વિષયક)

| ٩          | શ્રીમદ્ વ્યાત્મારામજી મહારાજ                                                                            | ٩   |
|------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ર          | દક્ષિણાવહારી મુનિરાજશ્રી અમરવિજયજી મહારાજનાં શિષ્ય મુનિરા <mark>જશ્રી ચતુરવિજયજી</mark>                 |     |
|            | અતે પ્રવર્તક ક્રાંતિવિજયજીના શિષ્ય માહિત્યસેવી મુનિરાજશ્રી પુર્યવિજયજી                                  | 8   |
| 3          | ડૉ. ભગવાનદાસ મનઃસુખભાઇ મહેતા m. b. b. s. અને પાેપટલાલ <b>પુંજાભા</b> ઇ                                  |     |
|            | શાહ B. A. લોકાનેર                                                                                       | 4   |
| 8          | દી. ખ. ગાર્વીદભાઇ દાયીભાઇ દેશાઇ અને શ્રો માેતીચંદ ગીરધરલાલ કાપડીયા                                      |     |
|            | B. A., LL. B. Solicitor                                                                                 | 33  |
| પ          | આચાર્યાશ્રી વિજય®મ ગસૂરિજી મહારાજ, તપરવી શ્રી વિવેકવિજયજી મહારાજ, પ્રસિદ્ધ                              |     |
|            | વક્તા મુનિરાજ્ય્રી ચારિત્રવિજયજી અને મુનિરાજ્ય્રી સમુદ્રવિજયજી મહારાજ                                   | 3 4 |
| ţ          | શ્રી આત્મારામજી મહારાજના સમકાલીન સુપ્રનિદ્ધ શ્રો માહનલાલજી મહારાજ અને                                   |     |
|            | તેમના શિષ્ય પન્યાસશ્રી ઋદ્ધિમુનિજી                                                                      | ٨o  |
| 19         | શ્રી મગનલાલ દલીચંદ દેતાષ અને માહનલાલ દાપચંદ ચાકસી                                                       | 80  |
| 4          | શ્રીમદ આત્મારામછ મહારાજના શિષ્ય પરિવારના મૂપ મં ૧૯૮૪ પાટણ                                               | પર  |
| Ŀ          | આચાર્ય શ્રીમ <b>દ્દ</b> વિજયકમલસરી <b>ધ</b> રજી મહારાજ ( શ્રી મૂળ <b>ચંદજી મહારાજના શિ</b> ષ્ય <b>)</b> | પક  |
| ٥          | સદ્દુગન વીરચદ રાધવજી ગાંધી                                                                              | યહ  |
| 1          | શ્રીયુત વી. રા ગાંધી બાર એટ લાે અમેરીકા સર્વધર્મ પરિષદના પ્રતિનિધિ તરીકે                                | ţo  |
| <b>. ર</b> | પંજાબનાં મંદિરાની પ્રતિષ્ઠાની ક્રિયા કરાવનાર —ઝવેરી ગાેકળભાઇ–વડાેદરા, શેડ                               |     |
|            | નગીનદાસ ગરબડદાસ–છાણી અને શાહ ફૂલચંદ ખીમચંદ–વલાદ                                                         | 48  |
| 3          | મુનિરાજશ્રી  ખુદેરાયજ ( ખુદ્ધિવિજયજ ) મહારાજ                                                            | 40  |
| 8          | મુનિરાજશ્રી  ખુહિવિજયજી ( ખૂફેરાયજી ) મહારાજ ( રેખાત્રિત્ર )                                            | ૭ર  |
| ч.         | શ્રી ચ્યાત્માન દ ભુવન-ભાવનગર (લેખાતર્ગત)                                                                | ረሄ  |
| Ę          | શ્રીયુત ગુલાબચ દ આણું દજી કાપડીયા–પ્રમુખ શ્રી જૈન આત્માનંદ સભા–ભાવનગર,                                  |     |
|            | (લેખાંતર્ગત <u>)</u>                                                                                    | ረዝ  |
| U          | શ્રીયુત વક્ષભદાસ ત્રિભાવનદાસ ગાંધી–સેક્રેટરી, શ્રા જૈન આત્માનંદ સભા–ભાવનગર.                             |     |
|            | (લેખાંતર્ગત)                                                                                            | 4   |
| . (        | શેઠ હરજીવનદાસ દાપચંદ-સેક્રેટરી, શ્રી જૈન આત્માનંદ સભા-ભાવનગર. ( લેખાંતર્ગત )                            | ረዓ  |
|            |                                                                                                         |     |

#### वित्रस्यी-Illustrations

| ૧૯         | શ્રીયુત કૃતેચંદ ઝવેરભાઇ શાહ (લેખાંતર્ગત)                                     | ***                 | •••       | 4           |
|------------|------------------------------------------------------------------------------|---------------------|-----------|-------------|
| २०         | શેઢ દેવચંદ દામજી કુંડલાકર (લેખાંતગંત) ••• •••                                | •••                 | •••       | €'          |
| २१         | શ્રીયુત નાનચંદ તારાચંદ શ્રાહ (લેખાતર્ગત)                                     | • •                 | •••       | 61          |
| રર         | શ્રીયુત નાગકુમાર મકાની (લેખાતર્ગત)                                           | • • •               | •••       | 901         |
| २४         | શ્રીમક્ આત્મારામજી મહારાજના ચાતુમાંસ વિહારના નકરા                            | •••                 | •••       | १०१         |
| ર૪         | શ્રીયુત માહનલાલ ક્લીચદ્ર દેશાઇ—ચ્યા ગ્ર <b>ંથના સંપાદક (લે</b> ખાંતર્ગત)     | •••                 | •••       | 906         |
| રપ         | શનાબ્દિનાયક શ્રી આત્મારામજી મહારાજ ( રેખાચિત્ર ) 🔐                           | •••                 | •••       | 113         |
| २६         | શ્રી મૂળચંદજી ( મુક્તિવિજયજી ગણી ) મહારાજ                                    | •••                 | •••       | ११४         |
| રહ         | મુનિરાજ શ્રી વૃદ્ધિચંદ્રજી મહારાજ ( રેખાચિત્ર )                              |                     | •••       | 995         |
| २८         | મુનિરાજશ્રી નીતિવિજયજી મહારાજ ( ,, )                                         | •••                 | •••       | 114         |
| રહ         | શ્રીમ <b>દ્દ</b> આત્મારામજી મહારાજ શિષ્ય પરિવાર સાથે–સં. ૧૯૪૨ પા <b>લી</b> ત | ાચા                 | •••       | <b>૧</b> ૨૦ |
| 30         | આચાર્ય શ્રી વિજયાનંદસૂરિજી મહારાજ                                            | •••                 | •••       | १२४         |
| 39         | શતાબ્દિનાયક કે પટ્ધર ઔર શતાબ્દિ નાયક કે કર્ણ્યાર આચાર્ય ક                    | શ્રી વિજ            | <b>ય-</b> |             |
|            | વક્ષભસૂરીશ્વરજી મહારાજ                                                       | •••                 | •••       | ૧કર         |
| <b>३</b> २ | મુનિરાજ શ્રી ચરણવિજયજી મહારાજ (લેખાંતર્ગત )                                  |                     | •••       | ૧૩૪         |
| 33         | શ્રી શત્રુંજય મુખ્ય ડુંકમાં આવેલ શ્રી આત્મારા <b>મછ મ</b> હારાજની પ્રતિમા    | સિંત દેઃ            | શ…        | १४०         |
| 38         | આચાર્યશ્રી વિજયવલ્લભસરીયરજી મહારાજ ( દિરંગી રેખાચિત્ર )                      | •••                 |           | 188         |
| <b>3</b> 4 | •                                                                            | લાર્થીઓ             | ના        |             |
|            | આચાર્ય શ્રો વિજયવક્ષભસ્ત્રીશ્વરજી સાથેતા ગ્રૃપ                               | •••                 | ***       | 188         |
|            |                                                                              |                     |           |             |
|            | ૪ ગૂજરાતી વિભાગ                                                              |                     |           |             |
|            | ્<br>( ઇતર વિષયક )                                                           |                     |           |             |
|            | ( ध्तर (वषयङ )                                                               |                     |           |             |
| ٩          | ન્યાયાંબાનિધિ શ્રીમદ્દ્ વિજયાનંદસૂરિ ( આત્મારામજી ) મહારાજ                   | •••                 | •••       | ٦           |
| ર          | દિ. ખ. કૃષ્ણલાલ માહનલાલ ઝવરી (રેખાચિત્ર લેખાંતર્ગત )                         | •••                 | •••       | ٦           |
| 3          | વિશ્વપ્રસિદ્ધ જૈન મંદિર–આખૂ (દેલવાડા)                                        | •••                 | •••       | ¥           |
| ¥          | ઋષિમંડલ યંત્ર–માેગલ સમય પહેલાનો કપડાપરનો એક ચિત્રપટ                          | •••                 | •••       | ૧ર          |
| γ          | શ્રીમદ્ આત્મારામજી મહારાજનાં સુપ્રસિદ્ધ શિષ્ય દક્ષિણવિદ્વારી મ               | ુનિ <b>રાજ</b> શ્રં | 1         | ,           |
|            | અभरविજયજી भदाराજ                                                             | •••                 |           | २४          |
| 4          | સ્વ. શાંતમૃતિ મુનિરાજથા હંસવિજયજી મહારાજ અને તેમનાં શિષ્ય                    | પંત્યાસ <b></b> શ્ર | J         |             |
|            | સંપત્રવિજયજી મહારાજ                                                          |                     |           |             |

#### वित्रसूरी-Illustrations

| મીયુત બીમજીભાઇ હરજીવન ( સુશીલ )                                        | 3 6                                                                                                                                                                                                       |
|------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| સક્ષ્મ હસ્તલેખનનો નમૂનો અને તેનાં ક્ષેખક રા. રાજપાળ મગનલાલ વ્હારા      | હર                                                                                                                                                                                                        |
| શ્રી આત્મારામજી જૈન જ્ઞાન મંદિર–વડાદરા (લેખાંતર્ગત )                   | ७५                                                                                                                                                                                                        |
| શ્રી આત્મારામછ જૈન જ્ઞાનમંદિર (વડાદરા ) નાં મકાનનાં હસ્તલિખિત પ્રતવાળા |                                                                                                                                                                                                           |
| ભાગા (લેખાંતર્ગત )                                                     | Uţ                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                        | UU                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                        |                                                                                                                                                                                                           |
| •                                                                      |                                                                                                                                                                                                           |
| ***************************************                                | <b>૭</b> ૯                                                                                                                                                                                                |
| • •                                                                    | 96                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                        | _                                                                                                                                                                                                         |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                  | ۷0                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                        |                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                        | ረጓ                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                        | ૧૧૨                                                                                                                                                                                                       |
| મૃતિ શ્રી હિમાશુવિજયજી મહારાજ ( લેખાંતર્ગત )                           | 930                                                                                                                                                                                                       |
| ,                                                                      | ૧૩૪                                                                                                                                                                                                       |
| ·                                                                      | 930                                                                                                                                                                                                       |
| •                                                                      | ૧૫૨                                                                                                                                                                                                       |
| <u> </u>                                                               | • • •                                                                                                                                                                                                     |
| •                                                                      | 9 44                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                        | 940                                                                                                                                                                                                       |
| ·                                                                      | २०४                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                        | ર૧૯                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                        | / 14                                                                                                                                                                                                      |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                  | ર૨૪                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                        | સક્ષમ હસ્તલેખનનો નમૂનો અને તેનાં લેખક રા. રાજપાળ મગનલાલ વ્હારા શ્રી આત્મારામછ જૈન જ્ઞાન મંદિર-વડાદરા (લેખાંતર્ગત) શ્રી આત્મારામછ જૈન જ્ઞાનમંદિર (વડાદરા) નાં મકાનનાં હસ્તલિખિત પ્રતવાળા ભાગા (લેખાંતર્ગત) |





પાલભુપુરના મહુંમ નવાબ સાહેબ સર શેર મહમદખાનજી G. C. I. E; K. C. V. O.

|  |  | • |
|--|--|---|
|  |  | • |
|  |  | • |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |

#### मर्डुम नवाब साहिब पालनपुर का शताब्दीनायक के साथ का परिचय ।

मर्हुम नवाब साहिब पालणपुर का शताब्दीनायक के साथ बहुत अच्छा परिचय था, आपको साधु-महात्माओं पर प्रेम और विश्वास था!।

शताब्दी कार्य के कर्णधार आचार्यश्री विजयवछभसूरि के प्रतिमी हार्दिक प्रेम रखते थे. सं०१९६६ में आपने करुकता निवासी मंवरलाल (विचक्षणविट) को दीश्रा दीथी उसमें पालणपुर के नवाब साहिब भी पधारे थे—आपने मंवरलाल की माना से कहा " तुमारा लड़का फकीर होता है तुम को इसका कुछ दुःख नहीं हैं ?" माताने जवाब दिया " इसमें दुःख किस बान का ! मुझे इस बात की खुशी है कि मेरा बेटा आज प्रमु के चरणों में लीन हुआ है ! और इसने इस असार संसार को छोड दिया है !" यह सुनकर नवाब साहिब बहुन खुश हुए और सब के साथ नवदीक्षित के ऊपर बामक्षेप डाल कर आनंदित हुए !

इसी तरह विद्यमान नवाब साहिब का भी भेम बना हुआ है। सं० १९८९ के पालणपुर के चौमासे में आप का आचार्य महाराज के साथ कई दफा मिलाप हुआ ! शताब्दी का जिकर चलने पर आपने बड़ी ख़ुशी प्रकट की और कहा कि यदि शताब्दी महोत्सव पालणपुर में किया जाय तो बहुत अच्छा होवे राज्य से हरण्क जात की सहूलियत मिल सकेगी! परंतु शताब्दी महोत्सव पंजाब, पालणपुर, पाटण, बम्बई, अहमदावाद सबको छोड बड़ौदा ही में हुआ!

आप को बड़ौदा से निमंत्रण भेजा गया था परंतु कार्यवश आप नहीं पधार सके ! तो भी नगरसेठ चीमनभाई आदि की मारफत आपने अपनी सहा-नुभृति पकट की और शताब्दी फंड में अच्छी रकम मेट की ।

( लिलतस्री. )



પાલણપુરના નવાળ સાહેળ મેજર સર તાલેમહમદખાનજી ઉ. C. J. E; K. C. V. O.



( PURAN CHAND MAHAR, M. A., B. L. )

Among the heads of the various sections of the Jain Swetambar church in the vineteenth century, the name of shri Vijayanand Suri alias Atmaramji will ever be remembered with veneration in India and outside. His vast knowledge of Jainism with his simple and easy way of explaining the difficult problems of philosophy, is widely known and that is why his writings are so immensely popular amongst Jains of all sections. His writings are great testimony of his greatness. He could explain the most knotted questions of 'Syadvada' in a very simple manner. His masterly works 'Jain Tatvadarsha', 'Tatvanirnaya Prasad', 'Ainantimir Bhaskar' are his living monuments in the vernacular literature on Jainism. His versatile genius was unbounded. He was an embodiment of विनय-politeness, unbiassed from sectarian views. He was the pioneer of that spirit of advancement which has attained such glorious success and resulted in the establishment of many useful institutions in his membry throughout the country. He was a great reformer of the age. In the Punjab side the excellence of Jainism was almost forgotten by its followers during the political unrest of the country for centuries. Thousands of such families were brought to their former platform by the persistent labour for years of this great man.

He attracted attention of scholars of his time especially of Sanskrit, both in India and outside and was respected by all.

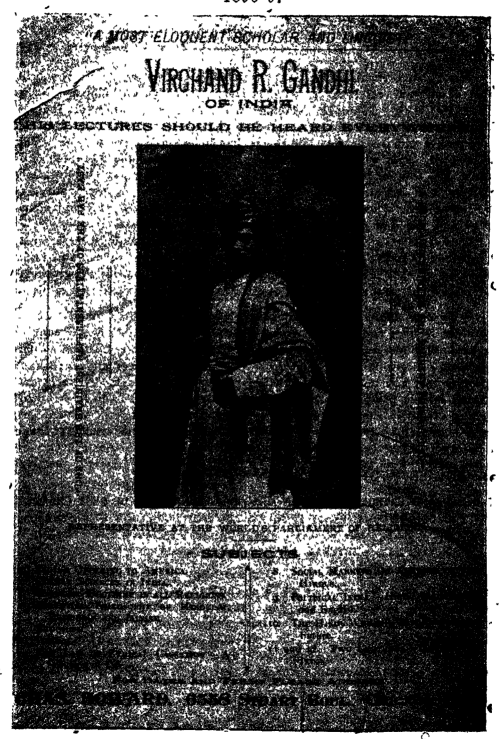
#### The Great Atmaramji

A perusal of his works, nay a glance at the contents of the vols. is sufficient to show his mastery of the subject, his keen insight of the Jain texts and the systematic method of his treatment of complex questions that are stumbling blocks to students of Jain culture. His sterling merits were much appreciated by the then European scholars. I take this opportunity of quoting one instance only before concluding these my humble lines. The great scholar late Dr. A. F. R. Hoernle who edited one of the Jain Agamas in Bibliotheca Indica Series published by the A. S. of Bengal, was so much impressed with his learning that he composed several verses in Sanskrit in praise of Atmaramji Maharaj and dedicated his work, 'Upasagdasao Sutra' to him. The verses depict the excellence of this great personality in a nut-shell and ran as follows:—

" दुराग्रहध्वान्तिविभेदमानो !, हितोपदेशामृतिसिन्धुचित ! । सन्देहसन्दोहिनिरासकारिन् !, जिनोक्तधर्मस्य धुरंधरोऽसि ॥ १ ॥ अज्ञानितिमिरमास्करमज्ञानिवृत्तये सहृदयानाम् । आर्हत्तक्वादर्शे प्रंथमपरमि मवानकृत् ॥ २ ॥ आनंदिवजय श्रीमन्नात्माराममहामुने ! । मदीय निसिल्प्रश्नव्याख्यातः शाख्यारग ॥ ३ ॥ कृतज्ञता चिह्निदं प्रंथसंस्करणं कृतीन् । यलसम्पादितं तुभ्यं श्रद्धयोत्सृज्यते मया ॥ १ ॥ "



# HANDBILLS PUBLISHED IN AMERICA 1896-97



#### Virchand R. Gandhi in America

#### Editorial

In W. R. Gandhi, B. A., of the University of Bombay, India, is a brilliant lawyer of manuscrif attainments, and is master of fourteen languages including English. He is the Honorary Secretary of the Jain Association of India, and enjoys the distinction of being the only gentleman from India, who was elected by the proprie at home as Delegate to the Parliament of Religions held in Chicago in Scittuder, 1893, where he most eloquently represented the 5,000,000 of Jains of India. Fr. Candhi has remained in this country to study our customs, politics, educations and industrial institutions. He is a man of strong personality, filled with entiretiasm, sincere and earnest in purpose, a man of unflinching moral courage and the soul of honor. All this and more impresses you as you look into his cafm, piercing eyes, and listen to his animated discussions on the customs and religious of India. But it is when dwelling upon the selfishness and injustice of manking and the miseries of the ignorant poor that Mr. Gaudhi grows most eloquent, and his soul shines through his eyes as he warms with his subject.

No one should fail to hear this eloquent native from India whenever opportunity occurs; one can gain more knowledge and truth in one evening than from any other source. He will be able to correct many prevalent and erroneous impressions concerning India and its people. He will answer all questions after the lecture that any one from the audience may choose to ask. There cannot be too much said in praise of this grand and noble man who daily lives up to the principles of purity which he advocates. Mr. Gandhi has already spoken in this country before clubs, lyceums, literary and church societies, theosophical branches and Spiritual associations, and has conducted large classes in Eastern Occultism. He has everywhere been accorded a warm reception and shown the highest appreciation.—Editor's Bureau.

THE BROAD AND CATHOLIC SPIRIT OF THIS GRAND HINDU MAY BE BEST UNDERSTOOD BY THE FOLLOWING EXTRACT FROM HIS LECTURE. DELIVERED AT CASSADAGA,

N. Y., AUG. 12, 1894, WHERE HE WAS ENGAGED FOR SEVERAL LECTURES AND CLASSES.

When missionaries sent from this continent to our country, and to our people, shall have learned that we are children of the same family, that we inherit the same perceptions, the same rights, the same inspirations and the relations to the Infinite, and seek to fraternise with us on that plane and with this recognition—then, and then only, antagonism and injustice will cease, and the boads of common brotherhood will unite us in a mutual recognition of reasins for a perfect fellowship \* What is that Christ in whose name you propose

#### Virachand R. Gandhi in America

to conquer the world? Is there a Christ of oppression; is there a Christ of injustice; is there a Christ of misinterpretation; is there a Christ of denial of all rights; is there a Christ of destruction of all holy aims and humane immemorial institutions; is there a Christ of injustice and exorbitant taxation for the support of a government, foreign to our knowledge, our thought, our religion and our consent? who of these Christs has inscribed his name on the banner of your conquests? If you seek to conquer us under such banners, and in the name of such Christs, we refuse to be conquered. But, if you come to us in the name and in the spirit of the Christ of education, of brotherhood, universalitove or in the name of that Christ, who, in the valley of the Ganges, and on the shores of the sea of Tiberius, taught and said: "A new commandment give I unto you. that we love one another' then I say, we will welcome you, for him we know, and of him we are not afraid. But all this must be understood in the full freedom of it. We cannot recognize a creedal Christ, a limited Christ, an emasculated truth whether it is viewed from an educational or moral and spiritual point of view, but the universal idea, without limit, without fetters, free. \* \* We come gladly, at your invitation, for another reason. You are the most tolerant and liberal nation in the western world, and tolerance is the first article in the faith of every Hindu, Buddhist or Jainist. No man can point to any instance in the history of my people where any man was ever persecuted for religious opinion's sake. Our very language does not contain an equivalent word for the English word "persecution." We have words in our language, in the ancient Sanskrit. that cover the whole ground of justice, of purity, of goodness, of love and of all the sweet beatitudes of the soul's attainment, but not one word that means malice, persecution or tyranny for religious opinion's sake.

FROM REV. R. A. WHITE, OF CHICAGO. 6550, LAFAYETTE AVR. CHICAGO, ILL.

I consider Mr. Gandhi one of the best equipped of the many scholarly men who represented the various religions of India in the recent l'arliament of Religions. A public lecture given by him in my church was, in my opinion, a most scholarly production, both in matter and form, and showed a thorough grasp of Oriental philosophy Mr. Gandhi has a fine command of the English tongue, and is altogether a most interesting man in every way.

R. A. WHITF.

#### FROM HON, E. B. SHERMAN.

Master in Chancery of the

United States Circuit Court.

- to Chicago several of the brightest and most interesting Oriental thinkers and scholars that it has ever been my pleasure to meet; among them is Mr. V. R. Gandhi, a lawyer of Bombay, India.
- "It has rarely, if ever, been my good fortune to meet a man whose reading and culture have been so wide and varied, and who, withal, has so sweet, sincere and teachable a spirit as Mr. Gan'hi."

#### Virachand R. Gandhi in America

FROM REV. ADDISON PARKER.

Pastor, Leading Baptist Church, La Porte, Ind.

PÁSTOR'S STUDY, LAPORTE, IND., DEC. 2, 1893.

During the meeting of the Parliament of Religions at Chicago, I had the pleasure of listening to Mr. Gandhi's address upon the "Jains" of India, and also of a brief personal conversation with him He impressed me as one of the brainiest and most stirring of the representatives of the Far East. I know of no one from whom I would prefer to hear concerning the life and thought of the great people he represents.

#### ADDISON PARKER.

Buffalo Courier, Aug. 19, 1894.

Virchand R. Gandhi, the Jain Hindu of Bombay, has been accorded the greatest ovation ever granted to a speaker at Cassadaga. Saturday afternoon when he stepped forward in his silken robe of royal purple and golden-colored turban and sash, the auditorium fairly rang with applause, and when he finished his speech, which was announced as "Some Mistakes Corrected" he was recalled again and again.

Light of Truth Cincinnati,
Aug. 11, 1894.

of the Vedic religion of India thoroughly conversant with the Brahminical tenets and the teachings of Buddha He illumines them all with the spiritual halo and practical philosophy of his great teacher as well as his own luminous mind.

Buffalo Express, Aug. 14, 1894.

Mr Vnchand Gandhi, of India, was the platform figure in this immense gathering of interested people Looking over the audience, it was easy to perceive that the men and women from the outside world, as well as spiritists and Cassadagans themselves, followed every word that the Hindu said with the closest attention.

Light of Truth, Aug. 18, 1894.

Virchand R. Gandhi, the Jainist, has opened a class for instruction in the ancient religions. The lecture-room is each day crowded to its utmost with brightest minds of the camp, eager to hear this wonderful Hindu scholar expound his religious theores.

The Evangelist, New York, Aug. 23, 1894

Recently Cassadaga, the trysting place of heterogeneous creeds, has blossomed out with a new attraction, striking to the eye as well as to the mind. This new card is Mr. Virchand Gandhi of Bombay, a gentleman of noble presence, a trained scholar, a lawyer versed in Sanscrit lore and in English literature as well. He came to this country by invitation of Dr. Barrows, as a representative of the Jain religion. Mr. Gandhi is an able exponent of all the religions of India.

The Illustrated Buffalo Express, Aug. 12, 1894.

On Saturday afternoon one of the most enthusiastic audience ever known to the auditorium of Cassadaga listened to "The Message of India to the People of America" by Virchand R. Gandhi,

#### Vizachand R. Gadnhi in America

B. A., of Bombay, India, who was elected by avote of 5,900,000 Jains to represent them at the late world's Congress of Religious in Chicago.

Mr. Gandhi was given a perfect ovation as he stepped forward in his Oriental costume of royal purple silk and vellow turban and sash, and said: "Brothers and sisters of America: I greet you in the name of India and her three millions of sons and daughters. I greet you as brothers and sisters and bring you a message of peace, love. universal brotherhood and fellowship from the aged and well-preserved nation of India, which is proud to clasp the hand of the youngest child of the ages. Our country in all confidence places in your lap the key to its archives of ancient philosophy and attainments. because you are in a perfect intellectual condition to appreciate its mystical treasures of religious lore. India has been studied from the outside and from a limited point of view and consequently misunderstood."

Evening Post, Cleveland, O., Sept. 19, 1894.

Virchand R. Gandhi, representative of the Jain religion, the oldest of old India, lectured on the occult sciences and philosophies of that far-off country last evening, at Association Hall. His lecture was profusely illustrated by means of the stereopticon and the views presented, showing as they did scenes of interest and people of a most fascinating land, were warmly appreciated by the large number of persons in attendance. Chicago Suburban Star, Nov. 30, 1893.

The Universalist Church, Sixty-fifth street and Stewart avenue, was comfo-

righty filled Sunday evening on the occasion of the third lecture in the Union Study Club course, which was given by Virchand R. Gandhi, of Bombay, Honorary Secretary of the Jain Association of India. The lecture contained a geographical and historical review of India, a digest of the religious philosophies, theosophies, literatures of the Aryan races, and a very interesting description of the social customs of the Hindus. The speaker very emphatically denied the popular story about the car of Juggernaut, under whose wheels the religious devotee has been supposed to cast himself and be immolated. He characterized the tale of Juggernaut and other recitals of Hindu self-torture as the falsifications of sensational missionaries.

Buffalo Times, N. Y., Aug. 8th, 1894.

Virchard Gandhi is the guest of honor at Cassadaga. He has already won his way to the hearts of the people by the soft persuasiveness of his reasoning, oriental in its simplicity, strength and power of conviction. His musically modulated voice and physical repose distinguish him no less than his Oriental costume at any time and any place.

The Jamestown All, New York, Aug. 13, 1894.

The Buffalo excursion brought six carloads of people and the Jamestown and Titusville the same. It was a "big day" and most of the people came to hear, the learned Hindu, Virchand Gandhi. His subject Sunday afternoon was his impressions of our country and various institutions. He complimented us, as a nation on our hospitality, our common schools and universal education,

industries marvelous, and made compations between us and his own Jainist People. In his lecture Saturday he gave India's Message to America,' and the lecture took every one by storm. He is no full of kindness and brotherly love for the American people, and so clear in expressing his ideas to us that no one can help but feel, after listening to him, that the Jamist people did well in selecting Mr. Gandhi as their representative to this country.

Chicago Daily Sun, April 3, 1894.

Mr. Virchand R. Gandhi, B. A., of Bombay, lectured Monday evening at 6558 Stewart boulevard. The Subject was Jainism, the religion which Mr. Gandhi came to this country to represent at the Parliament of Religions, and which has been listened to by larger and more enthusiastic audiences than any other Oriental religion which has been presented during or since the Parliament by the many scholarly representatives from the various countries

Chicago Herald, Aug. 1, 1891.

Virchand R. Gandhi, who was a prominent member at the Parliament of Religions, has just published a correct translation of the "Unknown Life of Jesus Christ' and being a native of India, and having traveled much in that country, has been able to add to his book a fine picture of the Himis Monastery where Notovitch discovered the manuscript. Also, he has added many other illustrations, and a most scholarly and exhaustive introduction, altogether giving to his work a dignity that no other translation possesses. Every one should possess a copy of this most scholarly translation.

Buffalo Evening Times, N. Y., Aug. 14, 1894.

Yesterday morning Virchaud Gandhi, of Bombay B. A., delivered his lecture to women exclusively. It drew out a large crowd of the fair sex and caused something of a sensation by reason of its pointed directness.

St. Joseph Gazette, Mo., May 3, 1894.

The Parliament of Religions, which formed one of the most interesting features of the great World's Fair, opened the eyes of eminent Christians to the fact that the issues joined by modern Christianity and the religion and philosophy of heathendom leave debatable ground upon which the heathen may stand in defence of the faith of his fathers. Mr. Virchand R. Gandhi, of Bombay, who was one of the most prominent representatives at the World's Parliament of Religions, writes a paper in the April Forum entited, "Why Christian Missions have failed in India."

Morning Star, Meadville, Penn., Aug. 14, 1894.

Virchard Gandhi, of Bombay, India is the picturesque figure on the grounds now, in his Oriental costume. Mr. Gandhi represented the Jainist sect at the World's Parliament of Religions at Chicago last year. He is a very intelligent man, and after hearing his lecture on <sup>44</sup> The Message of India to America, " one is inclined to wonder if Indian missionaries to America are not in order.

The Rochester Herald, Oct. 3, 1894. ILLUSTRATED LECTURE ON INDIA.

Mr. Virchand R. Gandhi, of Bombay, India, delivered an interesting and

# LECTURE ON TWO

Ancient Literature of India.

Early Life of the Hindus.

Marriage Status in India.



\*\*

Social
Crestorias
of the
of the
Indian

Anciano R. Candill B. L.

Honorary Secretary to the January Secretary to

#### Virchand R. Gandhi in America

instructive leature before the public school pupils in Free Academy hall last evening. The speaker gave a clear description of the customs and habits of the people of India. He presented many very interesting stereopticon views of the principal cities, the Elephanta and other caves, occupied by monks. The pictures showed the excellent work executed in ancient times. Altogether, these lectures are instructive to both old and young, and should be seen and heard all over America.

Rochester Democrat and Chronicler, Sept. 24, 1894.

Mr. Virchand R. Gandhi, the Hindu philosopher and scholar, of Bombay, spoke in the First Universalist church last evening to a crowded house. He was introduced by the Rev. Dr. Saxe as one who had represented nobly one of the great religious of India. Mr. Gaudhi is a man of extensive learning. He has spent his time since the close of the parliament traveling about, lecturing and studying the industrial progress of this country, and especially the public school system. He is greatly impressed with the fact that in this land the poorest child has educational facilities equal to the richest. There are many fine schools in India, but the fee is so high that the poor cannot take advantage of them.

Buffalo Evenius Times. Aug. 13. 1894.

Mr. Virchand R. Gandhi. the East Indian, who represented 5,000,000 of his co-religionists at the Congress of Religions, preaches the universal brotherhood of man. He is much farther advanced in the Raoteric Philosophy than the western Theosophists, and gives far more lucid explanations of the Oriental teachings. The Hindu is decidedly the Lion of the season.

The Universalist Messenger, Chicago, Feb. 10, 1894.

The series of lectures on Oriental Philosophy, given by Mr. Virchaud R. Gandhi every Monday evening at the re-idence of Mr. Chas. Howard, 6558 Stewart Boulevard, are growing more and more interesting. The Subject last Monday evening was the ethical side of the Yoga philosophy. The treatment given it was eminently scholarly, such as could emanate only from the metaphysical mind of a Hindu. These lectures are listened to by an already cultivated class of people, who concede the fact that these Hindus are the custodians or knowledge pure and simple, and are ever ready and willing to give the key which will unlock the treasure box containing all the mysterious truths that mind can grasp.



#### A short account of the life of Shrimad Vijayanandsuri Popularly known as Shri Atmaramji.

A hundred years have gone by since the birth of Shri Vijayanandasuri, the well-known Sidhu of the Jaiu Swetamber Sect. He was born in the village of Labara, District Ferozpur (Punjab) on the first of Chaitra Shukla in Vikram year 1893. He was Brahma Kshattriya by caste. His father's name was Ganeshchandra and mother's, Rupdevi. He lost his father in early childhood and was brought up by his mother. He was given in charge of Seth Jodhmal of Jira (Punjab) for education in Vikram year 1903.

He studied Hindi and Arithmetic. At times he used to visit Sthanakvasi Sadhus of the place and began jo study about religion. In Vikrama 1910 he was initiated as a Sthanakvasi Sadhu. His intellect was keen: he used to Commit to memory 100 verses a day. He had learnt the Shastras from the Sthanakvasi Sadhus, but he began to entertain doubts as regards the interpretation as given by them. Fortunately he began to study Sanskrit Grammar and other philosophical and logical works with a Pandit.

He fearlessly gave up the Sthanakvasi doctrine and came to Ahmedabad in V. year 1932. He was initiated as a Swetamber Sadhu by Buddhivijayji, a Jain Sadhu of the place. In the V. year 1943, he went to Palitana, Kathiawar, and stayed there for four months during the rainy season. Here he was given the title of 'Acharya' by the Sangha, and from that time he was called by the name of Shri Vijayanandasuri.

Then he travelled on foot from Gujerat to the Punjab. During the travel he brought to light the hidden Jain Literature. The Jain Bhandars of different places of Rajputana were examined by him. He got many old important manuscripts fairly copied out.

For many years he lived in the Punjab. His fame spread through the different parts of the country. Many people of other sects came and discussed with him on matters of religion. He answered their arguments in a mild, courteous and dispassionate manner. His tone was inspiring, and the hearers were at times astonished at his peculiar tact of answering the questions. His ideas were liberal. He was serene and calm of desposition.

#### A short account of Atmaramji

Many questions of Jainism were put to him by Dr. A. F. Rudolf Hoernele through Maganlal Dalpatram in the Vikram year 1945. Dr. Hoernele was greatly satisfied with the answers. He wrote to Maganlal in 1888 "Please convey to the latter (Muni Maharaj) the expression of my thanks for the great trouble he has taken to reply so promptly and so fully to my questions. His answers were satisfactory." In the introduction of the Upasakdasanga, which Dr. Hoernele has edited and translated, he writes: "For some of this information I am indebted to Muni Maharaj Atmaramji, Anandvijayji, the wellknown and highly respected Sadhu of the Jain Community throughout India and author of (among others) two very useful works in Hindi."

In Vikram year 1949, he received an invitation from Chicago to attend the World's Parliament of Religions. On account of religious and personal re-trictions he could not go, but he sent his representative, Mr. Virchand Raghavji Gandhi, B. A. to Chicago to represent Jamism at the Parliament.

He was the author of a number of works in Hindi. The important works are as follows:-

Tatwanirnaya Prasad, ( तस्वनिर्णयप्रासाद ), Jaina Tatwadarsha (जैनतस्वादर्श), Agnantimir-Bhasker (अज्ञानितिमिरमास्कर ), Samaykiwa Sha.yodhar (सम्यक्त्यश्योदार), and Chicago-Prashnottar (विकागोप्रश्लोदार).

Many Jain temples were built in the Punjab by his teaching. About 15000 persons were converted to Jainism by his strenuous efforts. Many Pathshalas and Libraries were established by him in the districts of the Punjab and in different other parts of the country.

Spending his life in doing good deeds he passed away from this world in Vikram year 1953, Jyesta Shuk'a 13, in Gujranwala (Punjab). The event of his death was mysterious. At midnight he got up from bed and sat in the posture of Padmasana. He called his pupils before him and said to them: 'Oh, Now I go, Arhan!'

'Lives of great men all remind us
We can make our lives sublime,
And departing leave behind us
Foot prints on the sands of time.' (Longfellow)

The following letter was received by Shri Shri Tapagachhacharya Nyayambhonidhi Shrimat Vijayanandasuri, popularly known as Shri Atmaramji, through the Jain Association of India, Bombay.

Worlds' Congress Auxiliary

Committee on Religious Congress,

Rev. John Henry Barrows D. D.,

Chairman, Chicago U. S. A. November 16th 1892.

2330 Michigan Ave.

Mr. Atmaramji. Bombay, India.

l'lease address me

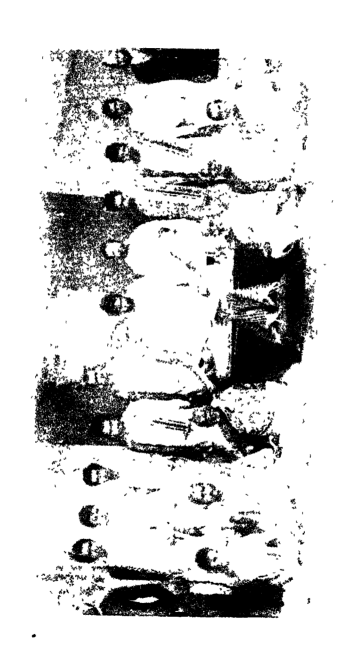
William Pipe, 2330 Machigan Ave, Chicago, United States of America.

Dear Sir.

There will be mailed to you in the course of a week an appointment as a member of the Advisory Council of the Parliament of the Relegions to be held in Chicago in 1893. In the meantime the Chairman instructs me to ask you if you will kindly forward to me at your earliest convenience two photographs of yourself and a short sketch of your life. These are to be used in preparing the illustrated account of representatives of the great faiths of the world. Will you, therefore, give this matter your earnest consideration and forward to me as soon as possible what is requested? Some other pictures and explanatory literature that would illustrate any feature of Hinduism would be much appreciated. With fraternal greetings,

I am,

Faithfully and sincerely yours, William Pipe.



श्रीमक् आन्मागमजी महाराज जिष्यममुदाय महित सं. १९४६ अजमेग्में.

A reply to this letter was sent by the Jains of Bombay through Mr. Virchand Raghavaji Gandhi B A., M. R. A. S., in consultation with the Muniraj Atmaramji. The purport of the reply was that the Muni Maharaj had received the letter and was highly pleased to hear of the undertaking about holding a Religious Parliament at Chicago. It was also stated that the Muniraj regretted that owing to old age, religious restrictions and some other private reasons he was unable to personally attend the Parliament of religions in compliance with the invitation. As desired, two photos of the Muniraj and a short biographical account of him together with some other interesting photos were also sent, an acknowledgment for which was requested.

To this letter the following reply was received.

Chicago U. S. A. April 3rd, 1893

Muni Atmaramji, 9, Bank Street, Fort, Presidency Mills Co. Ltd.

Reverend Sir,

I am very much delighted to receive your acceptance of your appointment together with the photographs and the biography of your remarkable life. Is it not possible for you to attend the Parliament in person? It would give us great pleasure to meet you. At any rate, will you not be able to prepare a paper which will convey to the occidental mind, a clear account of the Jain Faith, which you so honourably represent? It will give us great pleasure and promote the ends of the Parliament if you are able to render this service.

I send you several copies of my second report. Hoping to hear from you soon and favourably, I remain with fraternal regards,

Yours cordially,

John Henry Barrows,

Chairman, Committee on Religious Congress.

A reply to the above letter was sent through Shah Maganlal Dalpatram, acknowledging the receipt of the letter and intimating

that, in compliance with the wishes expressed therein, the Muni Maharaj had undertaken to write a contribution on the Jain Faith.

The following is the reply received.

Chicago U. S. A. June 12th 1093.

My dear Sir,

I am desired by the Rev. Dr. Barrows to make an immediate acknowledgment of your favour of May 13th. It is eminently to be desired that there should be present at the Parliament of Religious, a learned representative of the Jain community.

We are indeed sorry that there is no prospect of having the Muni Atmaramji with: us and trust the community over which he presides will depute some one to represent. It is, I trust, needless for me to say that your delegate will be received by us in Chicago with every distinction, and during his stay here, will receive our hospitality in as great a measure as we are able to accord it. If you therefore decide to send a representative, will you kindly cable the fact to me? The paper which learned Muni is preparing, will indeed be very welcome and will be given a place in the programme in keeping with the high rank of its author. Although we here in Chicago are a long distance from you, the name of Muni Atmaramji is frequently alluded to in religious discussions. For the purpose of illustrating the volumes which are to record the proceedings of the Parliament of Religious I am in want of a few pictures to illustrate the rites and ceremonies of the Jain Faith. May I ask you to procure these for me (at any expense) and send at your earliest convenience.

> I am, Very truly yours, William Pipe, Private Secretary.

This letter was passed on by Muni Atmaramji to the Jain Association, India, with the remarks that it would be well if the Jains at Bombay were to consider the matter of sending: Virchand

Raghavji Gandhi as a representative of Jain Faith to the Parliament. He added that by his deputation as a delegate to the Parliament of the religions of the world he would be able to give publicity to the religion of the Jains to all those who did not know what Jainism and its tenets were, and that the course was calculated to disseminate the truths of Jainism far and wide. This opinion of the Munical was accepted by the gentlemen of Bombay, because they implicitly believed in his words and were convinced that the opinion expressed by Munirai could never be against their scripture or prejudicial to them in any way, for they well knew that in the modern times there was none equal to him in the knowledge and scholarship of Jain religious literature. Having thus considered the matter, the Jain Association of Bombay requested Mr. Virchand Gandhi to go as their delegate to Chicago. On this occasion at the request of Mr. Virchand Gandhi as well as that of Chicago Committee on Religious Congress the Munical wrote this work in the form of questions and answers on. Jainism. I venture to publish the work for the benefit of my brethren. As the book was specially written for the Chicago Parliament and contained answers to the questions received from Chicago, it was aptly entitled the " Chicago Prashnottar i. e., Questions and Answers on Jainism for the Chicago Parliament of religions. The name and learning of the author of the book being universally known, it is needless for me to dilate on the merits of his books. Nor can I do justice to the task, even if I were to attempt it. How can I be considered qualified enough to do full justice to the merits of the works of an author about whom occidental scholars and savants have expressed such a high opinion? The following is an extract in this connection from the English translation of Upasakdasang Sutra by Dr. A. F. Rodolph Hoernele, Secretary of the Asiatic Society of Bengal.

"In a third Appendix (No. III) I have put together some additional information, that I have been able to gather since publishing the several fasciculi. For some of this information, I am indebted to Muni Maharaj Atmaramji, Anandvijayji, the well-known and highly respected Sadhu of the Jain Community throughout India, and author of (among others) two very useful works in Hindi, the Jaina Tattva-

was placed in communication with him through the kindness of Mr. Maganlal Dalpatram. My only regret is that I had not the advantage of his invaluable assistance from the very beginning of my work. For some useful suggestions and corrections I am also indebted to Mr. Virchand R. Gaudhi, the Honorary Secretary to the Jain Association of India."

On the 21st page of "The World's Parliament of Religions" published in London, there is a photo of the Muni Maharaj bearing the following enlogy.

"No man has so peculiarly indentified himself with the interests of the Jain Community as Mun Atmaramji. He is one of the noble bands sworn from the day of initiation to the end of life to work day and night for the high mission they have undertaken. He is the High priest of the Jain community and is recognised as the highest living authority on Jain Religion and literature by Oriental scholars."

The above has also appeared at page 3 of the treatise entitled "Eulogies to holy places." Dr. Hoernele has written certain eulogistic verses in Sanskrit on Muniji in the beginning of his publication on Upasakdasang Sutra, the translation of which is given below:—

- "(1) Thou art like the sun in dispelling the black clouds of ignorance; thou establishest the minds of others on the sea of nector of good and noble instructions; thou cuttest asunder all knots of doubts; thou art beyond the eighteen blemishes condemned by Jainism. Thou art unsurpassingly great in the knowledge of the spiritual lore of Jains and that thou art all-wise.
- (2) For the purpose of dispelling the ignorance of all good men, thou hast written the works entitled "Ajuana Timira Bhaskara" and "Jain Tattvadarsha."
- (3 & 4) O Master of bliss, O glorious soul, O Enjoyer of spiritual knowledge, O great sage, O unfailing auswerer of all my questions; O purified soul I In recognition of the good thou hast done me, I

dedicate this book to thee in all sincerety of feeling as a mark of my gratitude."

The reader of the Chicago Prashnottara will find all necessary information regarding the following questions:-

What is God? What kind of God ought to be adored? In what way do the Jains and in what way do the followers of other religions believe in God? Whether God can be proved as the creator of the universe or no? What is action and how is it internally and externally classified? What bondages are caused by what actions and what are their fruits? What is that which leads from one state of existence to another state of existence? What connection is there between the soul and the actions? Does the soul perform the actions itself or is led by some other force to perform them? Does the soul enjoy the fruits of its actions itself or is allowed by some other to enjoy them? In what matters do all religious agree unanimously? Has the soul the power of becoming God or no? Does the soul return to the world after liberation or no? Whether or not is it possible for the world being depleted of living beings when there is a continuous streams of the souls going into liberation which prevents their return? How is the transmigration of soul established? How is the existence of soul proved? What advantages are there in worshiping God and loving God, and how should this adoration be made? What form of image-worship should be observed and why? What connection between God and man do religions believe in? What are the duties of an ascetic and what of a house-holder? What are the prescribed characteristics of the spiritual and the worldly life? What is the necessity and advantage of the study of various religious books. and what are the rules regulating such a study? Is there an incarnation of God or no? If so, whether the liberated soul of God catches any contamination by the process of incarnation? Has or has not God any defects?

In addition to the above questions, the author has also discoursed on such topics as the re-purification of a contaminated soul, rules calculated to ward off the fear of death, the classes and characteristics of religion etc. etc.

In consideration of the subjects treated in the book it would not be inappropriate if it is entitled "Tattvapunj" or collection of cardinal truths.

This work after completion was handed over to Mr. Virchand Gandhi, who by its aid created a thirst in the minds of the people at Chicago and other places for spiritual knowledge to such an extent that he was again invited to America. The invitation was gladly accepted by Mr Virchand Gandhi who resolved to go there with his family. On the occasion of his departure, the spiritual-minded Jains of Bombay presented several addresses to him. For fear of space, the purport of only one of these addresses is given below:—

Dear brother Mr. Virchand Raghavji Gandhi,

We, the members of the Shri Hemchandracharya Abhyas Society, have met together to express our feelings of joy and sorrow-joy at the thought that you are going to such a distant country for the dissimination of tenets of Jamism, and sorrow because we will be deprived of the assistance of such a useful member.

Dear brother, at a time when there was very little education among our community, you passed the highest collegiate examinations and displayed too deep an interest in spiritual and worldy matter to be adequately spoken of. The strenuous efforts you made in connection with the holy places of pilgrimage such as Shri Satrunjaya and Sametshikhar etc., are highly commendable.

In 1893 you went as a representative of Shri Muniraj Atmaramji on behalf of the Jain community to the Parliament of Religious in America.

The Municaj is one of those selfless men who are always devoted to the interests of the Jain community and who have pledged from the day of their initiation to the end of their lives to perpetually preaching the highest truths of Jainism. He is one of the greatest preachers of the Jain religion and scholars of its literature—the preacher and scholar whose premature death is mourned by the whole community,

the equal of whom in erudition and the knowledge of Jain Shastras is difficult to find to succeed him and whose holy and virtuous deeds will for ever be remembered with undying gratitude by the present and the coming generations. The speeches which you have delivered in America on Jain religion & philosophy have done immense good to us and our American brethren. It is very gratifying that on this occasion of your going for the second time in response to the invitation of our American brethren, you are also taking your wife with you. Her resolve in going with you on this occasion justifies in its fullest sense the significance of the word "Sahcharini" a constant companion.

In conclusion, dear brother, our prayer is that happiness and prosperity may attend you while you are abroad, that success may crown the mission which you have voluntarily undertaken, that blessings may be showered upon you and that you may achieve distinction.

From 'Chicago Prashnottar'

[English Translation Edition.]



#### Talks of The Occult

Virchand R. Gandhi Delivers the First of a Series of Lectures.

Mysteries of Hypnotism

The Art Was Practised, He Says, Thousands of Years Ago.

Antagonism of the Church to Spiritual Manifestations

Clave Rise to Secret Societies.

Virchand R. Gandhi the Hindco philosopher, lectured at 810 Masonic Temple last evening to a fine and interested audience. It was the first address of a series to be given on successive Saturday nights at the same place, and all are on the general suject of the occult.

Last night, in particular, he talked about hypnotism, which he defined as a natural sleep artificially produced. He said that all m'ght come to possess this power but that only by high and good thinking and living could it be beneficially exercised. All that was impure in character must be sloughed off if the best results were to be obtained.

He went into the significance of colours, and said yellow and white represented the highest moral conditions. He said the body gave out different lights, black sometimes, and blue, and these aura were real, it not visible by all.

He traced the history of hypnotism, and said it was practised thousands of years ago in Greece. It was discouraged by the infant church, and to escape this ostracism it was



VIRCHAND R. GANDHI.

#### Talks of the Occult

carried on under cover, thus explaining the rise of secret societies. Catholicism and Masonry had always been antagonists.

At this point, to illustrate a point, all lights were turned low, and the figure of the white-clad Indian, in his purple turban and sash, as seen dimly in the shade, caused a weird sensation, as at some spiritualistic seance. There were those who afterward said they felt an impulse quite uncontrollable to close their eyes and even dose quite off into the land of Nod

Then came a pretty little prayer, composed 5,000 years ago to the sun god, as the source of all life.

The speaker said this term was a scientifically expressed truth, for the sun was a positive force of life. The aura which sheathed every one was an emanation from the sun. Thoughts were vibrations, and faith a state of mind.

Of course, it was necessary that the manipulator of the occult forces of hypnotism should be wise and virtuous, as otherwise he might work the loss, even the ruin, of himself and others. Many tried to operate without going through the preliminary moral life and ruined themselves. A person well fortified in the use of such a force could perform marvels.

He illustrated by taking the case of a child Unless very stubborn a child received impressions that were very lasting, and even controlling in the future. In a sense all men were but children of a larger growth. We were hypnotized now and then without knowing it and to understand this we must drink deep of the significance of the font of life called passive existence. Popular and scientific hypnotism were very different, nor was it to be supposed that a profound science like occitism could all be understord in a liffy. To many all such things were as foolish as would have been thought the possibility of the marvels of electricity a while ago. Many sensational things were palmed off as hypnotism that were quite extraneous to it.

In conclusion he said he was going to answer questions next Saturday night at the close of the regular address.



# Virchand Raghavji Gandhi B. A., M. R. S., J. S.,

of BOMBAY, India,

REPRESENTATIVE FROM INDIA TO THE WORLD'S PARLIAMENT OF RELIGIONS

Will Deliber a Course of Six Lectures on

#### THE SIGNIFICANCE OF MAN

AND THE

#### UNIVERSE

FROM AN

#### ORIENTAL STANDPOINT

### IN NEW CENTURY HALL, 500 FIFTH AVE., NEW YORK.

(Between 42d and 43d Sts.)

## On the following dates at 8 p. m.

- Thursday, March 10. Message of India to America. What the Orient has in store for the Occident.
- Tuesday, March 15. Factors in Man's Personality. The various efficient principles in human life, unobserved by the West.
- Thursday, March 17 Analysis of Man's Moral Nature. Not yet understood or studied in the West.
- Tuesday, March ??. Psychological Functions of Man. Their operation not fully understood under our self-imposed artificial conditions.
- Thursday, March 24. Essential Conditions of Man's Spiritual Development-which must be grasped by those who wish to take a conscious part in the advancement of culture and the march of civilization.
- Tuesday, March 29. Practical Methods of Developing the Latent Faculties in Man. et 22 :

### The Significance of man

MR. GANDHI is one of India's most prominent representatives, a profound thinker scholar and philosopher; a man of great personal charm and magnetism, and with a deeply spiritual nature.

Miss Lilian Whiting, the well-known writer of Boston, says:

We have, as Prof. Dolbear points out, 'grasped a new and transforming idea, 'and we are learning to exercise a new law—the law of concentration. Under this law all things may be wrought. We are beginning to discern and establish the truths of the law. We have hardly yet learned the rudiments even of its use, but to accept the potent truth of its existence is a great step onward in the higher life. This law of concentration comprehends the most intense form of spiritual activity. It is bringing to bear all the divine power that one is capable of receiving on conditions which are as plastic to this power as clay to the touch of the artist. It is the ascension of the soul to a higher plane, from which it controls and intelligently guides its action, and this force within acts upon external conditions.

"A great opportunity for learning to grasp this law is now afforded by the presence in Boston of the Oriental mystic, Mr. Gandhi, of the University of Bombay. He was the most important delegate from India to the Parliament of Religions. His great learning, his marvelous store of spiritual truth, renders any possibility of receiving his teaching, one that cannot be made too widely known, and whose significance and infinite value cannot be too profoundly recognized."

The Boston Transcript says:

"The personality of one who expounds a strange and inflexible doctrine must necessarily be interesting, and those who have attended the lectures and classes of Mr. Gandhi in various cities, find him satisfying every requirement that is likely to be made of one who seeks to teach. While genial in manner and courteous in expressing his opinion, he is perfectly sincere in stating his beliefs and in making his fearless criticisms. At the close of each lecture or lesson he willingly answers any questions. He is an earnest and serious speaker, celving deep into the philosophies of India, of which he is one of the most able exponents that has even visited America."

Dr. William T. Harris, U. S. Commissioner of Education, in a letter to Prof. Nicholas Murray Butler, of Columbian University, says:

"I take pleasure in introducing to you my friend, Mr. Virchaud R. Gaudhi, the honorary Secretary of the Jain Association of India, Familiar as you doubtless are with the Buddhistic and Vedanta systems of Hindu thought which make the

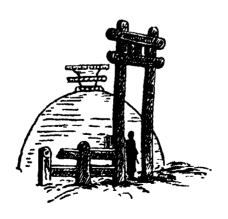
## The Significance of man

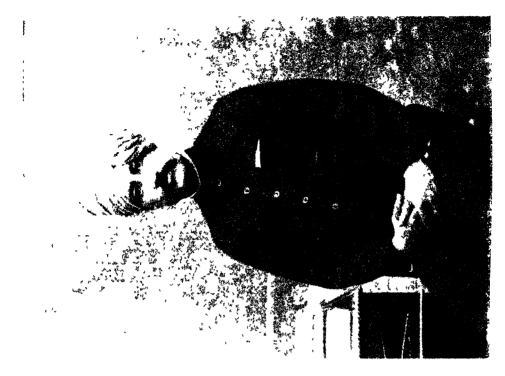
Absolute to be Reine Seyn or the 'Pure Being' of the Eleatics, I think that you will be very much interested as I am, with an East Indian doctrine which holds to personal individuality as the highest being and believes in individual immortality, in fact in immortality ante as well as post, a doctrine something like that of Professor Thomas Davidson and Professor George H. Howison of the University of California."

As the oriental Standpoint on the great problems of life and destiny has never been understood by the American people because those claiming to present this standpoint have done so either at second-hand or in a fragmentary way,—this opportunity should not be lost of hearing an Oriental scholar who is not only filled with the spirit of the oldest Hindu philosophy, but has made a profound study of a wide range of Sanskrit Literature on the various phases of Hindu thought.

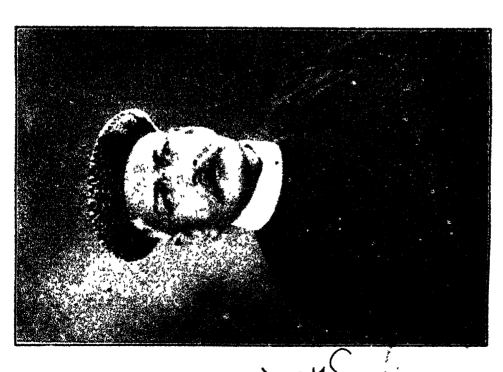
Mr. Gandhi has been strongly urged to deliver this course and has kindly consented to dealy his departure from New York to deliver these lectures.

[ A cutting from an Amerikan Paper. The Inter Ocean, Chicago, Sunday Dec. 6th 1896.]





Purm Chard Nahar, M. A., B. L.



Pandt Bisheshwarnath Ren Supdt, of Archaealogy (Jolhpur State) (P. 25



## Sahityacharya Pandit Bisheshwarnath Reu, Jodhpur

Though like the motherland of their prophet, the hearts of Mohmedans are considered dry for the sympathy towards the other religionists, yet at times, some Jain saints had created a corner of good will and respect in them, for their learning and renunciation.

To support this, one can easily find a number of proofs but the proof quoted here is a fresh one and deserves notice.

In the beginning of the 1544 A. D, when Rao Maldeva was victimised by the treachery of Shershah's party, Nagaur, a northern province of Marwar, also fell in the hands of Pathans and as a custom new officials of the place began to show their zeal in confiscating the buildings erected or dedicated for the religious purpose other than their own.

In such a state of chaos, a 'P. sal' (Upasara) belonging to a Jain saint named Kirtichandra came under the possession of Ali Usuf-Daulat Khan Husain, but soon the qualities of the said saint influenced the holy shekh Sulaiman of the place to such an extent that he himself voluntarily got the 'Posal' vacated from the usurper and handed it over to Kirtichandra.

The inscription in question measures 22½" x 13½" and contains 4 lines written in raised Tughra styled characters.

## Influence of the Jain Saints

### INSCRIPTION

(۱) این سطور تحریر سوسته در منی اکر تبایخ دوازدهم ماه رسی الاول (۱) این سطور تحریر سور سور منی اکر تبایخ دوازدهم ماه رسی الاول فرد (۱) این سلی الوست فیدر را برائے حبالی اسرد این الله می مناز مند این الله می مناز مند الله می المرای سال مند کور کرد بین المرای مید کسر لوداین تا ریخاز جهت ایسال مذکر کرد بین المرای مید کسر لوداین تا ریخاز جهت ایسال مذکر کرد بین المرای در اور اسولند طلاق –

## **TRANSLATION**

These lines are engraved to show that on the 12th of Rabi-ul-awal 952 A. H. (13th of Jyeshtha sudi, 1602 V. S.-24th May 1545 A. D.) a 'Posal' (Upasara) having got vacated, to serve God and prophet from the 'Masnad' (possession) of Ali Yusuf Daulat Khan Husain Akbar sayyad Kabir, by the holy Shekh Sulaiman is handed over to holy Kiratchandar. Woe be unto him whoever disposes or gives trouble to the said Kiratchandar about this 'Posal'.



( Mrs. Rhys Davids D. Litt M. A. )

message is not for the Jain only; it is for the child of India.

Many centuries ago India gave to herself and thereby to the world a mandate of the first importance. It was about the man, the individual man or human being. It was about the worth or value of man as man. In Christendom the man's highest worth is declared to be sonship of the Highest by adoption. India's mandate, at a much earlier date, had declared that worth to be sonship by nature. It is his birth-right. It is a direct lineage, not an indirect descent. Man was not declared to be of divine nature as one God among many Gods; he was declared to be in nature as one with supreme Deity. Herein India worded in her own way. The teacher, as we know, said: That art thou! The 'thou' is here emphasized, else had the verb alone been sufficient: Tam asi! The point in the mantra is in what is said not about Tam, but about the man. We are wrong if we render it by 'Thou art That!' The 'That' needed no emphasis; the emphasis was needed by the man.

This emphasis, this needed emphasis was a New Word. It told of a new uplift in man's idea of man. But at the same time it was, if lightly, if carelessly used, an intensely irrational saying. Much more so than if one were to tell a little child: 'You are a woman like mother; you are a man like father.' We say, it is true, proverbially: 'The child is father of the man.' We mean of course, that the promise and potency in the infant will in his growth become or develop into a certain sort of man. We are considering the child with an eye to the More that we believe he has in him to become. Thus understood, the proverbial saying is not firation...!

So also should we consider India's mantra, Her teachers had been considering this and that aspect of things and of the man, one and all, under the notion of 'becoming' rather than 'being'. We have but to read the older Upanisads (in the original, not in the translations) to see that this is true This being so, there will ever have been, in the meaning and force of the verb as, asi, the background, deeper in meaning and in force, of the verb bhu, bhavasi. And

#### The Child of Promise

thus, when the teachers taught the youths and possibly also the \*maidens the so irrational sounding Tat tvam asi, this mantra had really the much more possible and plausible meaning of Tat tvam bhavasi. As if they meant to say—and possibly did go on to say in expounding—'Very children are you yet! so too are all of us older men. But in you and in us is the promise and potency of the Man, yea, of the More in Man, yea, even of the Most, the purusuttama. 'That' neither you nor we can yet find words for. That none of us can yet know. For none of us is That yet in very fact. That is matter of faith, matter of hope. Each of us is as a child who is told 'You are a man like father.' He will say 'I am yet small; I'm weak, I will to be a man like him, but I cannot be it yet.'

Now we are like this boy. We are as to our More in a state of will. We are, as to the Most, only yet in will; not remotely the Most in fact, not in achievement, not in fulfilment, not in realization; only as yet in will. Or are we yet even so far as to be That in will? Do we not hold in worth the Highest as a state we do not want to be in? And is not this true of the stage of childhood? Is not the maturity they witness too 'grown up' to attract them? We appreciate what we are ready for. It is the things of the child we are yet holding in worth:—the fancy for now this, now that; the fighting for this or that; the wanting to possess this or that; the timing of this or that. We value just that only for which we are fit. We will only to the extent of our vision. And that is only to the next bend in the road. It is not given to many to see even just round that next bend.

It is not given us yet to find fit words for the Uttermost. We are here but in a More. We shall be but in a More for many lives yet to come. We talk glibly of Deity, we have for That each our distinctive God-word, yet are we must unable to frame any clear idea of Godhead. Our values are those of a to have, 'not a 'has,' of a 'to-be, 'not of an 'is.' We speak bravely of our will to-be.' But our will is the instrument of a valuer who is yet a child.

I am reminded here of a striking, I may say, a unique passage in the Pali Sutras, as yet totally overlooked by writers on Buddhism. \*A brahman is said to affirm before the Sakyamum: 'There is no agency of the self, no agency of another' (Or as one recension reads: 'no self-doer [attakari], no other-doer). The response is in swift protest: 'say not so! Never have I heard of such a saying. What? When you stretch forth a limb, is not that an element of initiative (arabbhadhatu) made by the self?' This is continued in detail.

Now the 'self' here is the man initiating an act by will. He reckons what he calls initiative, for want of a word for will, as being the starting of an action.

<sup>\*</sup> C1. the Taittinga Upanisad.

<sup>\*</sup> Anguttara-Nikaya Chakka-nipata, Devata-Vagga.

## Mrs. Rhys Davids D. Litt.

He wills an act and does it. He is thus experiencing a more in self, a more in that other man, than if he (or the other) remained passive. It is a more, be it noted, in the shape of a familiar act. It is an experience which he knows about, not an act of which as yet he has no knowledge. But to such initiations he will sooner or later come, and he will come by will He had often willed, as here, to walk. And he has willed further, he has willed to walk, to progress, on a mount of some kind, on a living mount, then on mounts of an infinitely complex mechanism, at an indefinitely higher rate of speed, nay, to walk, in emergency, by flinging himself into the air to float down to earth.

And he will come yet to worthier uses of will than all that. He will come to will a thing to be done without going to do it, by direct action of his will on the will of another, even without need of words And yet more and above all: it is the greater welfare of that other man so influenced that he will quicken by this will-at-a-greater-power. He in a greater More-will will not thereby serve merely personal ends, nor merely corporate, nor merely national ends as such. It is just the paro, the other man, in his own way becoming More faring towards the Most, that he will be willing to forward, even as he in himself is forwarding his own becoming.

Children are we yet, but in thee as in me is the promise and the potency, the essential tendency towards the coming-to-be We are in the Way of Becoming, and we wayfare the better in so for as we will

And now a word possibly of special interest to the Jain

I have been speaking of man's instrument that we call collectively 'mind' in a special way, a way that I have discussed elsewhere and often. That India began, with Kapila, to specialize in analysis, not so much of philosophy as of the mind, is perhaps hardly as clearly understood as it might be. Herein India anticipated Europe by about 1200 years. The idea arose, that the man was not just body and a spiritual substance, but that from the latter an immaterial organism of factors and processes, of uniformities might be distinguished, the essential spiritual substance or self having fundamentally nothing common with either this organism or with that of the body. The new teaching 'caught on', and was at length adultted into the established Brahman culture as Sankhya, 'computing,' equivalent to our 'analysis', and also into the younger teaching of Jams and of Sakyans (early Buddhists), the latter calling it Patisankhana, or Vibhajja and Vibhatti: 'analysis'.

A feature for us of much interest is that the influence of the new teaching apparently acted as a stimulus to physiological analysis, India thus growing

#### The Child of Promise

scientifically in a way the inverse of our own. And we are reminded of Bergson's words: "What would have happened if modern science instead of converging on the study of matter, had started by a study of the things of the mind?" India did so start, and this alone should entitle her results in psychological thinking, both old and new, to a respectful and interested hearing, such as is so far withholden. Surely it is worth our while to inquire whether she has come through the ages with the same, or with a different outlook and modus agendi in psychology from our own.

The metaphysic known as Sankhya is of a much later date than that early analysis. But the attempt to distinguish between the man and his mind had deep-going results. Brahman culture, very dubious at first, put sankhya into harness and drove it. But the newer less established culture of early Buddhism was by sankhya put into harness and driven by it, till it ultimately outran sankhya, so that the detached man or self became entirely replaced by the mind, the subject by the object. The man became eventually a mere complex.

What had Jainism to say in this matter? Here is a point of intense interest in psychological history. A young unestablished culture did it also become driven, or did it harness and drive? Where is the student, Jain or English, fresh from graduating in the science of psychology—no other is fit—who will go into this, as my husband commissioned me in like circumstances, to go into the psychology of Buddhism?





(W. Schubring)

texts of the Svetambara Jains, it was Professor Hoernle's edition of the Uvasagadasao (Calcutta 1888-90) where I first met with the name of Muni Atmaramji. To him, as to one of the spiritual leaders of the Community, the editor tends his special thanks for many informations the learned Muni most liberally had given him. So it can be said that the mentioned edition and translation owe their definitive features to a collaboration of Indian and Western spirit. I am inclined to take this fact as a lucky omen for a still outstanding work about which I say some words, at the occasion of the Atmaramji Centenaty.

While the doctrines of old Buddhism, laid down in the Tripitaka, can easily be studied by scholars outside of India in the many volumes published by the Pali Text Society, this, from various reasons, is, not the case with the teaching of Mahavira. The holy scriptures of his adherents have not found their "Jaina Text Society" which Professor Pischel in 1903 meant to see in a near future. On the contrary, scholarly work in the Agama, instead of being carried out according to a deliberate plan, has remained accidental. That nevertheless those meritorious monographs which we owe to Professors von Glasenapp, Gue'rinol, Kirfel and others could paint a lively picture of Jainism on the ground of later documents, while in the whole dispensing from the old sources, is due to a peculiar reason. Much

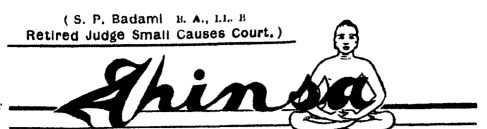
## Necessity of Jain Research

more than e. g. early Buddhism the doctrine of Mahavira is one whole, wonderfully conceived on a grand scale and worked through to the most minute detail. A system like this, ingeniously built up out of idea and experience, in the course of time, is likely not to change, but to remain as it originated, and the vast postcanonical literature. as far as we know it, though reflecting variations in outward details. still shows the fundaments untouched until the present day. so it is well to be understood why the works of the mentioned learned authors and others are based upon later texts which were close at hand. But it is equally clear that Indology cannot be satisfied with this present state of things, as it were with contemplating the admirable superstructure of a building, but must sink down the spade to the fundaments dating from the heroic epoch. This would mean taking up critically to edit the holy texts themselves—the word taken in a wide sense, including some peripheral works and their Prakrit commentaries, the more so as the well deserving earlier prints of them, as far as they were undertaken, are out of stock since many years. It is the purpose of these lines to direct the attention of my readers to this old task of Jain research. I myself have modestly endeavoured to prepare the ground when writing my work "The Doctrine of the Jains according to the old Sources', published in German language carly in 1935 (251 pp), where for the first time the reader will meet with a critical investigation based upon a detailed survey of the Agama. The next step forward ought to be a handy edition of them. It goes without saying that such an undertaking will give a mighty ampulse to research work both in India and abroad. About forty years ago, Professor Leumann pointed out that the investigation in the scholastical literature of the Jains will throw new light upon the literary history of India during the early centuries of the Christian Era. Not less will the canonical scriptures yield a rich harvest to the investigators in one of the most important chapters of India's religious development. Not earlier than they are easily accessible and lucidly arranged the imposing figure of Mahavira, that mighty systematiser of Indian antiquity, will obtain its proper place in the eyes of all those in the West and East who will read his doctrines in his words sanctified by tradition.

### W. Schubring

To contribute to the attainment of this noble goal I wish to appeal to my Jain friends. First of all, it is necessary to have at hand really old and good manuscripts of Agamas, Niryuktis, Bhashyas and Churnis as are preserved in many a palm-leaf bhandar. The owners of them, as far as they think it good as yet to hide their treasures from publicity, might be convinced that they cannot do a better service to Mahavira's religion than by helping to make it worldwidely known and that they will suffer no material loss whatever by allowing to catalogue and to photograph those manuscripts. I cannot undertake here to describe in detail the preparatory stages of the grand work and its definitive start as they present themselves before my mind. Be it enough to say that common work is indispensable. Muni Maharai Atmaramji has given one splendid instance in most willingly joining the ideas of a Western scholar. I do not hesitate to say that his memory cannot better be celebrated than by following his enlightened example and thus inaugurating an epoch of true Western and Indian collaboration in the Jain field.





A great misconception prevails amongst non-Jains in connection with the doctrine of Ahimsa set forth in the Jain scriptures. Persons who have made only a superficial study of this doctrine are inclined to run it down by saying that it makes men coward, and utterly unfit for making any progress in this world. But when the doctrine is understood in its true philosophical as well as practical aspects, one feels convinced that the inference so drawn is baseless and fallacious.

I do not propose to deal here with the philosophical aspect of the doctrine instructive and interesting though it is. I would only say that the doctrine is based on the all-accepted salutory rule of Universal brotherhood not only of all human beings but of all living beings, beginning from those endowed with one sense only to those endowed with all the five senses and mind. So considered, the doctrine of Ahimsa will be accepted as the highest Dharma and the only true path to salvation.

From the practical point of view, this doctrine of Ahimsa is not quite rigid, its operation necessarily varies with the circumstances of each individual soul. An ascetic who is far advanced in his power of self-control in comparison to a layman, and whose sole object in life is to seek development of the true characteristics of his soul as well as those of other living beings, practises Ahimsa absolutely, but it is impossible for a layman to do so. Naturally the latter cannot be expected and is not enjoined to observe the rules which the former is able and is enjoined to observe. In order that there may not be any practical difficulty in the observance of rules of Ahimsa by a layman, they are very wisely framed differently from those framed for ascetics who care only for the advancement of their souls. When this difference is borne in mind, one's misconception in connection with Ahimsa at once vanishes.

Ahimsa is negation of Himsa, which means according to Jain tenets "Separating the life-forces through negligent activities" ( प्रमचयोगात्

माजक्यवरोपनं हिंसा Tattvartha 7-8.) The expression प्रमुखोग i. e. negligent activity has a technical meaning. It includes all activities which are actuated by five sorts of Pramad i. e. negligence, viz. (1) (Kashaya) which includes all kinds of anger, arrogance, deceit and greed, (2) विकथा (Vikatha) which means improper conversation, (3) सन्त्रय (Indriva) or sense pleasure. (4) निद्या (Nidra) or sleep and (5) singa (asava) i. e. Intoxicating matter. The expression sing (Pran) includes life forces which are ten in number viz. (1 to 5) forces of five Frau or senses which include sense of touch, taste, smell, seeing and hearing (6) आयुष्कमें or the force by which duration of life is guided, (7) force of body (8) force of speech (9) force of mind and (10) Capacity of respiration. All living beings fall under five classes according to one, two, three, four or five senses they possess. The act of separation of any of these life forces possessed by any living being through any of the five negligent activities is known as Himsa in Jain scriptures. Abstaining from such an act by body, speech and mind is known as Ahimsa.

If such Ahimsa be enjoined to be observed by all, it would really be impracticable. It is impossible for a layman to observe such Ahimsa under the circumstances with which he is environed. Jainism does not lose sight of this hard fact. It takes it fully into account in the formulation of rules of conduct which it lays down for the guidance of its followers. While an ascetic is generally enjoined to observe Ahimsa absolutely, a layman is enjoined to observe one-sixteenth part of it only. Let us see how it comes to be so.

We have noted above that the whole world of living beings is divided into five classes according to the number of senses they possess. The layman very naturally cannot be expected to observe Ahimsa so far as one-sensed beings such as vegetables, water, earth etc. are concerned, and so the rules do not require him to observe that Ahimsa. His Ahimsa is confined to what is technically called Sthula ( Eq. ) or Trasa ( TT) living beings, and does not extend to Sukshma ( TT) or Sthavar ( TT) living beings also. It thus covers roughly speaking only half the living beings and is so reduced to eight annas from sixteen annas Ahimsa to be observed by an ascetic.

#### Ahimea

Now Himsa of living beings having more than one sense may be caused in two ways. It may be संकल्पता i. e. deliberate, or mithan i. e. implied in the struggle for existance. The layman cannot possibly avoid the latter and so he is enjoined to abstain from संकल्पता i. e. deliberate Himsa only. His Ahimsa is thus reduced from 8 Ans. to 4 Ans.

This Sankalpaja Himsa may be with respect to fitters i. e. innocent beings or enviral beings i. e. beings that offend us. The latter cannot be avoided by the layman. He has to preserve his and other people's person and property, and to protect his country from invisions, has to maintain law and order, and to do such other various acts which necessitate him to deliberately practise in his doings Himsa of offenders. So the abstinence from Sankalpaja Himsa is confined to innocent beings only. The layman's Ahimsa is so reduced from 4 ans. to 2 ans.

This निर्पराध संकल्पजा Himsa may be either (1) सापेक्स i. e. necessary e. g. in performing surgical operations, or in dealing punishment to children going to school and so on, or (2) निर्पक्ष i. e. wanton e. g. killing living beings for sport, food, sacrifice &c. The former is necessary even in the interest of the living being that may be the subject matter of Himsa. The layman cannot refrain from it. He is therefore required to abstain from निरमक्ष or wanton Himsa only. The two annas of his Ahimsa are reduced to one anna only.

To sum up, the Ahimsa which a layman is enjoined to observe is confined to refraining from Sankalpja (deliberate) nirapeksha (wanton) Himsa of niraparadha (ninocent) Sthula or Trasa Jivas (living beings with more than one sense.). It thus comes to roughly speaking one sixteenth part of Ahimsa which an ascetic can undertake to observe and which he is enjoined to practise. It is therefore clear that the doctrine of Ahimsa properly understood and observed would never interfere with the peace and progress of mankind, but on the other hand would go to considerably accelerate them. There would then be no need of institutions like the league of nations. Those who undertake to refrain from deliberately injuring innocent moving living beings when there is no necessary cause for doing so, are really true friends of mankind, while those who take to the contrary path are its enemies.



Factor of the stage Mathematical States

Death is described as a dreadful figure. A skeleton or a bare skull is its symbol. The very word Malak-ulmant, Mant-ka-Firishta strikes terror in the heart. Yamaraj inspires horror. The common superstition about Death is so widespread that many persons with a weak mind shortly before dying begin to see and feel the presence of grote-sque apparitious dragging them away from their dear and near ones, or hear in imagination the call of their dear and near ones, or hear in imagination the call of their dear dead relations and such hallucinations cause serious injury to the brain, tend to hasten the end, and aggravate physical suffering immensely.

This highly undesirable, and extremely damaging condition of mind is due to a want of proper understanding of the elementary truths of religion, philosophy, metaphysics, to an utter indifference towards simple explanations of the facts of life, and to the deplorable habit of avoiding any the least reference to even a word or idea connoting Death. This is the basic ignorance, moola mithyatva, which pervades society through and through, but which is entirely foreign to all religions and philosophies.

A right-believer, Samyak-drishti, or masallam-ul-eeman has no fear of Death. He is convinced that Life is Immortal, Eternal, and that in Essence he is a potential God, possessing all the Attributes of Godhead, Infinite knowledge, Infinite Might, Infinite Joy, as the natural elements, which compose and constitute his being. He is further convinced that the body he inhabits is a temporary abode, and that he must have a better and better, and a constantly improving abode in future, and hence the change of body is to him as welcome as going to a more commodious, better furnished, and better-situated tenement. Death to him is a change for the better.

## Pandit Ajit Prasad

What is a long life? Is it not a long term of confinement of the Divine Soul in the physical prison? Who wants, who desires, who relishes a long sentence of imprisonment?—only a confined criminal, who has become enamoured of Jarl life, and Jail companions, or one who has become so feeble, so weak, so helpless, so hopeless that in utter despair he prefers the cage to freedom, as an Urdu poet has said:

"Ab-o-daney sey kafas ke, kuchh hamen ulfat nahin, Bey par-o-bali sey apney, Ashique sayyad hain."

The original root from which the English word "Death" is derived has not been traced out. The other expressious connoting death are such as signify more or less the reality of things. We say: "he has breathed his last", which means that the physical process of breathing which kept the bodily machine going has ceased, the spring which kept the watch going is broken, the circuit of the electric current which kept the filament aglow is disconnected. The spring will be replaced, the circuit will be connected again, a new body will be provided for the Soul to inhabit, and a better, fresher, more efficient one. We say: "his time has come", which means, the period of imprisonment is over, and he must be set free. We say: "he has passed away", which means he has gone to a distant place, of which we have no knowledge, not that he has perished. There is such a word as resurrection, and the idea it conveys is clearly that of immortality of the soul. Cowper speaks of his parents as: "passed into the skies", not as perished.

Alexander Pope says:

"Vital spark of heavenly flame!
Quit, O quit this mortal frame!"

The Soul is divine, immortal; it is the body which is mortal, perishable.

He says again:

"Lend, lend your wings: I mount: I fly!
O grave! where is thy victory?
O death, where is thy sting?"

### The joys of death

Death for a true-beliver is a Joyous ascent to regions above, and not a fall.

The Roman philosopher and orator Cicero said:

"I depart from life as from an unn, and not as from my home."
The Persian poets have called this world
"Sarai Fani", the transient inn.

Ovid says;

"Souls have no death and their former abode being left they ever live and dwell in new habitations." "Free thyself from the fear of Death" says Seneca. Another poet Henry Vaughan exclaims:-

"Dear beauteous death, the jewel of the Just." What is called death is a thing of beauty; for one who is just and pious, it is a jewel, a precious possession.

Henry Longfellow speaks of death in strains below:—
"There is no Death! what seems so is transition:

This life of mortal breath

Is but a suburb of the life elysian,

Whose portal we call Death."

According to him, and to many others, there is life after Death. What is called Death is but a portal to Life.

Shelley in queen Malb says:—
"How wonderful is Death!"

Shaikh Ibrahim Zauq, the poet-laureate of Delhi sings the same song:

"Mazey jo maut ke ashiq kabhee bayan kartey, Maseeh-o-Khizr bhi marney ki arzu kartey."

If lovers were to detail the joys of death, the immortal Messiah and Elias also would have longed to die.

"Hai navaid-i-zindgi lace quaza merey liye, Log kahtey hon fana par hai baque merey liye.

Death has brought to me the good tidings of life.

People may call this destruction, for me it is immortality."

## Paudit Ajit Prasad

The persian word for Death are "Intiqual" change, "Rahlat", march, "Safar" and "Kuch" Journey, "Guzar Jana" passing away, "Uth Jana" rising upwards.

The Sanskrit words देहान्त, शरीरान्त, end of the body, स्वर्गवास, परकोक residence in heaven, the other world, signify the same fact.

In the sacred texts of the Havan Mantras prescribed in Mahapurana, by shri Jina Sena Acharya, the words of blessings are avagalanti wan unitari wan May a bad death never befall you, may you have a calm and serene death. Death is an inevitable fact, and must ever be present to the mind of every thinking, individual. What is to be avoided and guarded against is not death, but a painful death, an agonising death, a sinful death, a cowardly death, death by suicide. "It is as natural to die as to be born" says Lord Bacon. The poet Chatterton exclaimed:

Now Death as welcome to me comes, As ever the month of May.

Revd. Dr. Young calls death, "the Crown of Life" and "the Prince of Peace" and says that "death gives us more than was in Eden lost.". He says again:

" Man makes a death which nature never made; And feels a thousand deaths in fearing one."

The philosopher Seneca said: "He who has learnt to die, has unlearnt slavery: he is above all power, certainly beyond all."

Jain philosophers have called death a मृत्युमहोत्सव a grand-festival, a splendid occasion for joy. A Sravak, Right-believer, seeing death approaching speaks to the assembled friends and relations in terms below:

" Dear friends,

When one starts on a Journey to another village, you make all sorts of auspicious arrangements. Why should you now weep when I am about to start on a long distant Journey to another condition of life and create inauspicious surroundings. Help me,

### The joys of death.

in view of my Journey to life beyond, to contemplate on my Real Self, to get rid of all vacillating thoughts, to cut asunder the net of ignorance and illusion, and to concentrate my thoughts steadfastly on the Great Reality, my own true Self. Death is my great friend and benefactor who relieves me from this tottering frame, and provides for me a magnificent mansion. Rejoice with me on this occasion, give up all sorrow and affliction, I have done my duty, discharged my obligations. Allow me to retire and pass away in happiness to regions of light and Joy."

This preparedness to meet death with Joy has at times been miscalled suicide. Suicide is cowardly, sinful. Suicide results from a womanly weakness to fiv away from physical suffering. It is caused by the false notion that death will end all sufferings for ever: in utter ignorance of the basic fact, the real truth, that all physical suffering is self-created. The body is dead inert matter, it is bereft, devoid, incapable of suffering. A clod of earth, a piece of stone, a block of wood, a rod of iron, has no sense of suffering. The pure soul is above pain, or suffering. It is the embodied soul, the soul encased, caged, imprisoned in the body which experiences the sense of pain, anguish, torture, because of the mistaken notion of its identity with the body. When the false notion is removed, the soul is disillusioned, there is an end of all sense of pain and torment. A soldier on the field of battle, carried away by patriotic sentiments, faces the canon, and meets the bullets with a shout of triumph and not with a cry of anguish. So does the philosopher who has realised the Truth, and even so the martyr to a cause. True it is that "The mind is its own place, and makes a hell of heaven, and a heaven of hell." Preparedness to meet death is quite different, from causing death as a forcible refuge from physical pain.

The Readers' Digest for October 1935, publishes a note by Chalotte Perkins Gilman, a noted author and lecturer, one of the twelve greatest American Women:-

"Human life consists in mutual service. No grief, pain, misfortune, or 'broken heart' is an excuse for cutting off one's life while any power of service remains. But, when all usefulness

### Pandit Ajit Prasad

is over, when one is assured of an unavoidable and imminent Death, it is the simplest of human rights to choose a quick and easy death in place of a slow and horrible one.

Public opinion is changing on this subject. The time is approaching when we shall consider it abhorrent to our civilization to allow a human being to lie in pro-longed agony which we should mercifully end in any other creature. Believing this choice to be social service in promoting wiser views on this question. I have preferred chloroform to cancer."

The above statement is vitiated by several assumptions. It assumes that one is "assured of an unavoidable and imminent death," that "all usefulness is over," and that "no power of service remains". As an absolute statement, such an assurance is an impossibility our knowledge is all inferential, and never absolute, all approximate and never perfect. One moment of life may be of immense use and service to oneself or to another. Again "quick and easy" and "slow and horrible" are creatures of fancy, sentiment. A philosophic mind is above such moods; it has conquered all such weaknesses; it is above pain and pleasure; it is indifferent to like and dislike; it is centred in the absolute reality, beyond vacillation; it is supremely happy in all conditions and circumstances, absorbed in the realization of the Self-the Ultimate Reality.

The greatest fear for man is the fear of Death. It makes life a living death. A person who lives in constant dread of death is dying miserably every moment of his life.

Realize therefore, that I am not the body. The body is a temporary vehicle, through which I work. When the vehicle is worn out, is beyond repair, I should let it fall off. I should so develop my functional capacity as to be able to live eternally without a body; in the full and the completest enjoyment of infinite knowledge and unlimited power. That is the ultimate goal of life, life eternal, a state of Redemption, Emancipation, Beatitude, Godhood, Nirvana, Moksha, Parmatma-pada.



HIRALAL JAIN

wstery means a secret; and mysticism has come to signify that hidden or inexplicable mental attitude in which there is a direct apprehension of the Supreme Being. The word is derived from the Greek muo which means close eyes or lips, and which may be equated with the Prakrit muo and the sanskrit muka meaning mute or silent. This origin of the word itself shows the behaviour of a mystic who, by a course of contemplation and self-discipline, seeks union with the Divine. Silence and closed eyes are necessary conditions of mystic experience which is essentially an esoteric or inward phenomenon. From times immemorial there have lived persons in different lands and at different times who profess to have enjoyed a direct perception of the Divine Self. The literature of the different religions of the world has preserved many details about the mystic experiences of great saints and philosophers. The Upanishad texts are full of mystic philosophy promulgated by a large number of thinkers amongst whom we find the names of Nachiketa, Maitri, Aruni, Kaushitaki, Trishanku, Yainavalkya, Sandilya and many others. Lord Krishna was a mystic and the Bhagavata Purana has preserved accounts of many other mystic saints. At a later period Shankara and Ramanuja propounded their own mysticism, and they were followed by a series of mystics such as Chaitanya, Ramananda, Kabira and Mirabai. Buddhism produced many mystic saints and accounts of Kanhu, Dombi, Vina, Saraha, Gundari, and many others have come down to us. We find myst:cism in Plato the greatest of the Greek philosophers, and in the many followers of his school. There is a good deal of mysticism in

#### Hiralal Jain

the Bible, in the life of Christ and his Apostles. The Suft saints of Muhammadanism were great mystics. All these have belonged to different times and lived in different lands. They arose from very different strata of society and breathed in divergent atmospheres of religion and culture. They have also differed considerably in their intellectual out-fit and emotional tendencies, so far as we can see from the accounts available to us. And yet theirs is a remarkable unity in their mystic experiences, so much so that they may be said to form a common society superseding all the barriers of land and time and religion. It is this common vein in their wonderful experiences which compells our attention to them.

Amongst the Jainas, their Turthamkaras have been their greatest mystics, and a somewhat detailed account of the first of them Rishabhadeva is preserved even in the Bhagavata Purana of the Brahmins, mentioned above. The writings of Kundakundacharya, a very ancient philosopher, are full of mysticism consisting of the realisation of the self as the Supreme God or Paramatman, Joindu. also known as Yogachanara and Yogandra, has expounded, in his Paramatma-prakasha, how the Bahiratman or the extrovert may become Antaratman or introvert and eventually Paramatman. My purpose here is to give a brief account of the mysticism preached by another similar Jaina saint Ramasimha whose work Puhuda-doha has recently been discovered\*. The book is written in Dohas or couplets, in Apabhramsa language, of which there are 222. On good grounds the work is assignable to the later part of the 10th or the earlier part of the 11th century A. D. In a simple but forceful style, the saint preaches that real and lasting happiness can not be derived from the external world-the world of the senses which only increase the thirst and the bankering after every act of catisfaction. The real bliss is experienced only when the attention is altogether withdrawn from the sensual objects into the self in such a way that the seer and the seen, the aspirant and the aspired-after, become unified, and complete

<sup>\*</sup> Edited with complete Hindi translation introductions, glossary and notes by the writer and published in the Karanja Jaina Series.

### Jain Mysticism

harmony is achieved, which can never again be disturbed. For this kind of self-purification and self-discipline it is not necessary to visit holy places, set up images or build temples, or disguise oneself in various ways, or even to practise austerities. All these acts without the vision of the self, are like beating the chaff without the grain. Get the light from the enlightened and not from the benighted, and you shall know *your self* to be the Self.

I shall now let the saint preach himself to the readers by reproducing a few verses from his work under some well defined categories of mystic thought and experience, at the same time recalling parallels that readily suggest themselves from the utterances of other saints.

#### 1 The ideal teacher and saint

गुरु दिणयरु गुरु हिमकिरणु गुरु दीवउ गुरु देउ । अप्पापरहं परंपरहं जो दरिसावड मेउ ॥ १ ॥

The sun is the teacher; the moon is the teacher; the lamp is the teacher and the divinity is the teacher. Whoever sheds light on the distinction between the self and the non-self is the teacher.

रायवयस्रहिं छहरसिंहं पंचिहं रूविंह चितु । जासु ण रंजिउ भुवणयिल सो जोइय करि मितु ॥ १३२ ॥

Make friends with him, oh ascetic, whose mind is not coloured by the Passions, the six tastes and the five forms in this world.

> वे भंजेविणु एकु किउ मणहं ण चारियविश्चि । तिह गुरुविह हुउं सिस्सणी अण्णहं करिम ण रुश्चि ॥ १७४ ॥

I am the disciple of that teacher who has destroyed the duality and reduced it to one and has caused the creeper of the mind to be eaten away. I do not care for anybody else.

> उब्बस बसिया जो करइ वसिया करइ जु सुण्णु । बिल किज्जे तसु जोइयहि जासु ण पाउण पुण्णु ॥ १९२ ॥

#### Hiralal Jain"

Whoever inhabits the deserted and deserts the inhabited, to that ascetic I submit myself; he has neither vice nor virtue.

[ This verse has the same significance as the following from the

या निशा सर्वमूतानां तस्यां जागर्ति संयमी। यस्यां जाम्रति मृतानि सा निशा पश्यतो सुनेः॥]

<sup>2</sup> False ascetie.

सिंप मुक्की कंचुलिय जं विसु तं ण मुएइ । भोयहं भाउ ण परिहरइ लिंगगगहणु करेइ ॥ १५ ॥

The serpent has abandoned the slough but not the poison. Such is the one who takes up the guise of an ascetic but does not give up hankering after pleasures.

जो मुणि छंडिवि विसयसुह पुणु अहिलासु करेइ। छुंचणु सोसणु सो सहइ पुणु संसारु भमेइ॥ १६॥

The sage who, having once renounced the pleasures of sensual objects, again entertains a desire for them, merely suffers plucking the hair and drying up the body; he revolves still in the cycle of life.

ताम कुतित्थइं परिभमइं धुत्तिम ताम करंति । गुरुहुं पसाएं जाम ण वि देहहं देउ मुणंति ॥ ८० ॥

They wander about the unholy places and practise deception so long as they do not, through the favour of the teacher, realise God in their own body.

पंडियपंडिय पंडिया कणु छंडिवि तुस कंडिया। अत्ये गंथे तुद्दो सि परमत्थु ण जाणिह मूदो सि ॥ ८५३॥

Oh, the most learned of the learned ! You have neglected the gain and been beating the chaff: you are satisfied with the words and their meaning but know nothing of the supreme truth; so you are foolish.

### Jain Mysticism

## पंच बल्ह्ण रक्षियइं णंदणवणु ण गनो सि । अप्पु ण जाणिउ ण वि परु वि एमइ पन्वइनो सि ॥ ५४ ॥

You have not restrained the five bulls and have not entered the pleasure garden; you did neither know thyself nor the nonself. you have become an ascetic in vain.

भिण्णं जेहिं ण जाणियं णियदेहहं परमत्यु । सो अंधं अवरहं अंध्यहं किंम दिस्सावह पंथु ॥ १२८॥

Who has not known the supreme being to be different from his body how can that blind man show the path to the other blind.

[ Compare this with the following verse of salt-

जा का गुरु है आँधरा चेला निपट निरंध। अंघे अंधा टेलिया दोऊ कूप परंत॥] अक्सरचडिया मसिमिलिया पाढंता गय स्तीण। एक ण जाणी परम कला कहिं उम्मउ कहिं लीण॥ १७३॥

Reading the words written in ink they became old but could not know the great art (truth), viz. whence it arose and where it set.

3 Vanity of all distinctions of the body, caste and creed.

हुउं गोरुउ हुउं सामलुउ हुउं मि विभिष्ण उविष्ण । हुउं तुणु—अंगु थुल्ल हुउं एहुउ जीव म मण्णि ॥ २६॥ ।

I am fair, I am dark or I am of a different colour; I am slender I am fat; oh soul I do not think like this.

ण विदुहुं कारणु कज्जु ण वि ण वि सामिउ ण वि भिच्खु । सूरउ कायरु जीव ण वि ण वि उत्तमु ण वि णिच्खु ॥ २८॥

You are neither the cause nor the effect: neither the master nor the servant; neither brave nor timid; oh soul! You are neither high nor low.

#### Hiralal Jain

## हुउं बरु बंगणु ण वि वहसु गउ खतिउ वि सेसु । पुरिस्र णउंसउ इत्थि ण वि पहुउ जाणि विसेसु ॥ ३१॥

I am neither an excellent Brahmin, nor a Vaishya, nor a Kshitriys nor a Shudra; neither masculine, nor neuter nor feminine; know thi speciality.

तरणउ बूढउ बालु हउं सूरउ पंडिउ दिब्बु । सबणउ बंदउ सेवडउ एहउ चिंति म सब्बु ॥ ३२॥

I am youthful, old, young, brave, learned, brilliant, kshapanak (Digambara), Baudaka (Buddhist) or a Swetambara: do not thin; all this.

अप्पा मिल्लिवि णाणमउ अवरु परायउ भाउ । सो छंडेविणु जीव तुहुं झावहि सुद्ध-सहाउ ॥ ३५ ॥

Excepting the self full of knowledge all other ideas are foreign leaving them aside, oh soul I meditate upon the pure nature of the sel

4 Transitory nature of the worldly relations, sensual pleasure and religious forms and ceremonies.

घरवासउ मा जाणि जिय दुिक्कय-वासउ एहु । पासु कयंते मंडियउ अविचल्लु ण वि संदेहु ॥ १२ ॥

Do not regard this to be life in a home, oh soul! it is resident in sin: it is, no doubt, a trap firmly laid out by Death.

> विसय-सुहा दुइ दिवहडा पुणु दुक्खहं परिवाडि । अक्षु जीव म वाहि दुहुं अप्पासंधि कुहाडि ॥ १७॥

The pleasures of the senses last only for two days and a series woes succeeds. Do never, in delusion, put the axe to your own nec oh soul!

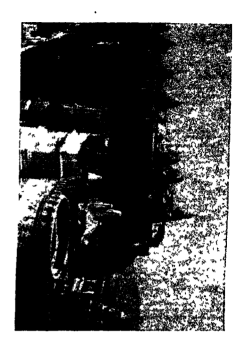
मूदा देह म रिजायह देह ण अप्पा होह। देहहं मिण्णेज णाणमज सो तुहुं अप्पा जोह ॥ १०९०॥

## પાલીતાણાના ઠાકાર સાહેળ.



નક નામદાર શ્રી અહા**દુરસિંહજી સાહેળ.** કે. સી. એસ. આઇ. ઇ.









## Jain Mysticism

Oh Fool ! do not get attached to the body, the body does not become yours. Turn yourself to that self which is distinct from the body and is full of knowledge.

विसया सेविहि जीव तुहुं दुक्खहं साहिकएण । तेण णिरारिउ पज्जलइ हुववह जेम घिएण ॥ १२० ॥

Oh soul! it is because you devote yourself to sensual pleasures which are agents of misery, that you burn constantly like the fire by the butter.

देविक पाहणु तित्थि जलु पुत्थइं सव्वइं कव्यु । वत्थु जु दीसइ कुसुमियउ इंधणु होसइ सव्यु ॥ १६१ ॥

There is only stone in the temple, water at the holy place, and poetry in all books. Whatever books are so flowery to-day are all going to become fuel.

#### 5 Sounds from afar

A very common experience of the mystics is said to be that they receive sounds from the void-sounds that allay their senses and stir them to inner activity. Our saint also receives such sounds. He says—

अंबरि विविद्ध सद्दु जो सुम्मइ । तिहं पइसरहुं ण वुच्चइ दुम्मइ ॥ मणु पंचिहं सिद्ध अत्थवण जाइ । मूदा परमतत्तु फुडु तिहं जि ठाइ ॥ १६८ ॥

The various sounds that are heard in the sky are not attended to by the evil intellect. When the mind, along with the five senses, is allayed, then the supreme truth reveals itself manifestly.

[ This experience is graphically described by safe. He says—

गगनमंडल के बीच में जहां सोहंगम डोरि। सबद अनाहद होत है सुरत लगी तहँ मोरि॥ निक्षर झरै अनहद बजै, तब उपजै ब्रक्स-गियान। अविगत अंतर प्रगट ही, लगा प्रेम निज ध्यान॥

#### Hiralal Jain

ज्ञानी सुनहु सँदेश, सबद विवेकी पोलिया। कहाो मुक्ति पुर देस, तीन लोक के बाहिरे॥ मन तहँ गगन समाय, घुनि कुनि सुनि के मगन है। नहि आवै नहि जाय, सुन सबद थिति पावही॥

Even the English poet Wordsworth speaks of such sounds—
"Have not we too? yes, we have answers, and we know not whence; roechoes from beyond the grave, recognised intelligence!
Such sounds our inward ear catches sometimes from afar-listen fonder, hold them dear, for of God-of God they are."

6 In search of the self

हत्थ अहुदृहं देवली बालहं णा हि पवेसु ।
संत णिरंजण तहिं वसड णिम्मछ होड गवेस ॥ ९४ ॥

The temple is three and a half cubits; the uninitiated can not enter it. The untinged omniscient resides there. Be purified and search him there.

हउं सगुणी पिउ णिग्गुणउ णिक्कव-सणु णीसंगु । एकहिं अंगि वसंतयहं मिलिउ ण अंगिहं अंगु ॥ १००॥

I am with qualities; my beloved is without qualities, characterstics or attachment. We live in the same body and yet our persons have not established a contact.

हिले सिह कांइ करइ सो दप्पणु। जिहें पिडिबिंबु ण दीसइ अप्पणु॥ धंधवाछु मो जगु पिडहासइ। धरि अच्छंतु ण घरवइ दीसइ॥ १२२॥

Oh friend I what is the good of that mirror in which even one's own reflection can not be seen. The world seems to me blind: it can not see the master of the house when he is residing in the house.

मूढा जोवइ देवलइं कोयहिं जाइं कियाई। देह ण पिच्छइ अप्पाणिय जिंह सिउ संतु ठियाई॥ १८०॥

#### Jain Mysticism

The fool looks into the temples that have been raised by men, but does not search his own body where the blissful Being is ever present.

वामिय किय अरु दाहिणिय मज्झइं वहइ णिराम । ताहिं गामडा जु जोगवइ अवर वसावइ गाम ॥ १८१॥

The left and the right has been inhabited, but the middle is uninhabited. There, oh ascetic I establish another village.

7 Vision of the self and the supreme bliss

जेण णिरंजणि मणु धरिउ विसय-कसायहिं जंतु । मोक्खह कारणु एत्तडउ अवरइं मंतु ण तंतु ॥ ६२ ॥

When the mind which is inclined towards sensual pleasures and passions, is set upon the **Stainless** (self) the means of salvation are complete; there is no other ritual or secret formula.

भणु मिलि यउ परंमेसरहो परमेसरु जि मणस्स । बिण्णि वि समरिस हुइ रहिय पुज्ज चडावउं कस्स ॥ ४९ ॥

The mind has met the highest God and the highest God the mind; both have become unified; whom shall I worship?

कासु समाहि करउँ को अंचउँ। छोपु अछोपु भणिवि को वंचउँ॥ हरु सहि करुह केण सम्माणउँ। जहिं जहिं जोवउँ तहिं अप्पाणउ॥ १३९॥

Whom shall I devote myself to? Whom shall I worship? Whom shall I avoid by saying touchable and non-touchable? With whom shall I quarrel? Wherever I see, I find myself.

अमाइं पच्छइं दहिदहिं जिहें जीवउं तिहं सोइ। ता महु फिदिय भंतडी अवसु ण पुच्छइ कोइ॥ १७५॥

In front, at the back, in all the ten directions, wherever I see, I find Him. So my delusion is removed. I need not, surely, inquire of any body now.

#### Hiralal Jain

[ Compare this with the following verse of etc., a Buddhist saint-

अगो पच्छे दहदिहाहि जो जो दीसइ तत्त सोह । अज्जिहि तहसो भंटित मुक्क एडवे मा पुच्छ कोह ॥ ] बद्धउ तिहुवणु परिभमइ मुक्केड पड वि ण देह । दिक्खु ण जोइय करहुल्ड विवरेरड पड देह ॥ १९० ॥

Bound, it roams over the three worlds; freed it, does not move a step. Look at this camel, oh! ascetic, it takes a peculiar course.

[Compare this with सरह's

बद्धो धावइ दहदिहिह मुक्को निश्चल ठाइ ।
एमइ करहा पेक्खु सिह विवरिश्र महु पिंडहाइ ॥ ]
मंतु ण तंतु ण घेउ ण धारणु ।
ण वि उच्छासह किज्जइ कारणु ॥
एमइ परमसुक्खु मुणि सुन्वइ ।

एही गलगल कासु ण रुचइ ॥ २०६॥

No Mantra, no tantra, no meditation, no object of meditation and no cause for respiration. Thus the ascetic sleeps in supreme bliss. Who likes the humdrum world?

Compare again सरह—

मंत ण तंन ण घेअ ण धारण।
सब्ब वि रे बट विब्भमकारण॥
असमल चित्त म झाणइ स्वरतह।
सुह अच्छंत म अप्पणु जगडह॥]

I have given mere verbal translation of the verses and have left it for the readers to get at the esoteric meaning of the metaphors and the symbolic terminology wherever it occurs. The few parallels quoted from Kabir and Saraya will show how the Jaina saints shared not only the ideas but even their reminology with the Hindu and the Buddhist mystics.



ainism is truth, absolute truth. Its main principles of Life are eternal, true for all ages and countries. Jineshwar (Jin-conqueror, Eshwar-Lord) the chief among those who acquired complete victory over lust, gread and passion, is one who has exemplified in his life the applications of these main principles which may be summed up into one phrase, 'Live and let Live' or 'Be good and do good'. Thus Jainism is not a visionary revelation set out in a Sealed Book by an unknown eternal, sometimes in one form and sometimes in another. Absolute Truth is one and unchangeable. It is its application to practical life which gives different forms to it varying according to the condition of the living being (one who is living) based on his circumstances, environments, atmosphere he breathes in and the society in which he lives. Thus the so-called revelation is in fact a practical application of the Eternal Truth to local circumstances suited to the people for whom it is meant.

Just after the Lord-master or even in his presence his disciples prepare a Code of rules of Conduct both for laymen and monks. These vary according to the mentality of the writer. Christ did not write the Bible. The Gospel Texts as written by his disciples enjoyed little authority during the first Century after Christ. Renan in his famous work 'Life of Jesus' says that there was no Scruple in inserting additions, in variously combining them and in completing some by others. Hence Gospel Texts differ and there are more than one hundred sects in Christianity.

The same thing has been with the Arya Samaj. The first Satyarth Prakash was in many respects different form what it is to-day. Every edition has undergone a change

# Shree Atmramji and his Mission

and Jainism cannot be an exception from this Natural Law. Not



Thus changes and alterations in the original texts are natural only interpretations differ but the wordings have also to vary. Circumstances of life change, and there is again hard struggle between evil and good. A revolution of ideas takes place. A high personage appears, the Mahatma (great Soul) of the time. He goes about studying the people and the changed circumstances, feels very strongly for the poor condition of the worldly souls of his time, sets in an example before them how to improve, prosper and make progress. His insight into the nature of things, his developed culture, and his keen obser-

vations enable him to look far beyond the horizon of the ordinary people of his time. Though within the atmosphere of the men of his age, his mind soars high and his intellectual breathing is in higher plane of his own which is purer and nobler. The gross matter around him cannot touch him. Peolpe may misunderstand him, try to persecute him and torment him, but he is firm, resolute in his intentions and resolutions, calm and quiet under all cicumstances which his opponents think are adverse to him.

Lives of these Mahatmas all remind us that we can also live better and happier lives, if we earnestly make an attempt to follow their noble examples. It is, therefore, a duty of grateful people to arrange for some celebrations in honour of such Mahatmas to remember the foot-prints that they have left for our guidance to follow the

#### Chaitandas

path marked out by them as suitable under the circumstances but leading to the Final Goal, the Eternal Truth.

It will be 100 years on Chaitra sudi 1 of 1992 (April, 1936) when one of such Mahatmas, Shri Atmaramji Maharaj (Shri Jain Acharya 1008 Shrimad Vijayanand Shri) was born and therefore arrangements are being made on a large scale to celebrate this event of the Great Mahatma in gratitude of the good he did to humanity and the benefits he conferred on Jain community by bringing to light the hidden treasures of Jain literature and laying strong and deep foundation of reforms, promulgation of Jainism far and wide.

Though by birth a non-Jain being the son of a Kapur Khatri soldier of high position in the service of Maharaj Ranjit Singh, but from his childhood he lived in the company of Lala Jodhamal Oswal Jain, his neighbour and had thus an opportunity of gaining first-hand knowledge of the principles of Jainism from Jain Sadhus by way of oral instructions. He was a brave swimmer and in his childhood saved the life of a moslem woman and her child when they were in danger of being drowned in a river. He was very social and playful and led the boys of the village in sports and games.

Gradually a change came over him. The teaching of Sadhus so affected him that he made up his mind to renounce the world at an early age of 17 only on Magh Panchami of Sambat 19:0 (1854 A. D.). When this was known to his mother, she was sad and tried to dissuade him from his intention. Lal Jodha Sha also pointed out how difficult and troublesome was the life of a Jain sadhu, but their efforts were in vain. He was resolute, firm and strong in his convictions, that he could serve himself and the humanity better as a sadhu than a citizen. His ancestors had helped the Punjab against oppression and bloodshed by a steel sword. He would dispel superstition and evil custom by taking up non-violent arms of Universal love and peace and happiness.

A great man spends some years in preparing himself for his great mission Even Lord Mahavira did not preach, till he had attained perfect knowledge of the Universe.

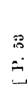
# Shree Atmaramji and his Mission

### Preparations

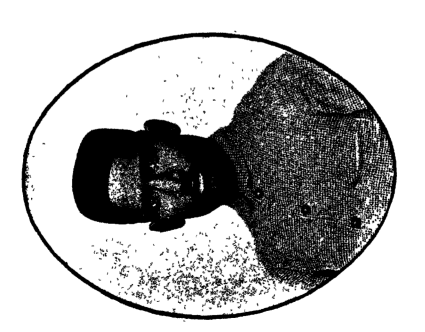
Swami Atmaramii Maharaj also had to prepare himself for his mission. There were no Jain Asharams or Gurukuls, in those days, nor was any seat of learning available to him like the modern Tagore's Ashram or Hindu University where every seeker after knowledge could knock at and be welcomed in. The Jain libraries were a hidlen treasure in underground cellars. The Vedic Sanskrit vidyalyas of Muttra and Kashi did exist where several great Sanskrit scholars lived. But they had not learnt tolerance. They taught only those who agreed with them in their view. Swamiji could not therefore think of going there for study. He had to go about from place to place in search of learned Jain Sadhus. Some of them were quite unwilling to impart knowledge, lest they should lose prestige and respect which they enjoyed. Another difficulty was that they did not stay at one place. However his earnest thirst for knowledge, untiring zeal and self-sacrifice overcame all difficulties and with n seven years he was a Scholar of Sanskrit, Prakrit and scriptures.

#### His Mission

It is after gaining profound knowledge of scriptures and after obtaining first-hand information of the condition of the Jain community of his time that he started on his mission of deep reverence for life and high value of human soul prespective of colour and creed, power and pelf, sex and situation. He had realized that true Jainism was not as practised and shown in the actual life of Srawakas and Sadhus of his time, but it was far nobler and purer. He found in ancient scriptures which he now could read himself that Jainism was Universal religion, eternal in fundamental principles, overriding all political and racial differences and not confined even within the limits raised by religious institutions. It is intended to raise not only human race but it inculcates equal love and regard for all beings, however low they may be, and affords facilities for all to improve and progress by self exertion and indomitable will, fearless of any higher power or external force to stand in his way of ascent. Whatever could check him was the Karma, the result of his own doing, which he has power to undo. The word 'impossible'



Chartandas B. A.



#### Chaltandas

is not to be found in the Dictionary of Jainism. Whatever is destined must come to pass' is not the whole truth.

He saw that true Jainism was lost in hoary antiquity. The independence of character, wide outlook beyond death, tolerance for all differences of opinion and thought had all been smothered under the dust and storm, bigotry and persecution of the rulers and the political struggle of the people for existence.

The first thing that struck him as the root of all evils was the religious demoralization of the people under persecution of the Moslem power. Aurengzeb in his unscrupulous bigotry changed a number of temples into mosques and oppressed those who were of a different faith. The Sikhs and Mahrattas had to rise against his rule and establish a number of kingdoms which were often at war with each other. People were afraid lest their temples and libraries should not meet the same fite as it was under Moslem rule and were contented without them. They acquired only oral instruction from sadhus. When the balance of power was after all settled in favour of the English, the peaceful atmosphere of the country gave birth to several reformers. So far as the Jain community is concerned, Swami Atmaramji was the greatest pillar of light in Northern India, and Gujarat and Mewar. In Mewar and Gujarat he still found magnificent temples which attracted a large number of people for inspiration of noble thoughts and acquisition of knowledge. He saw that Swami Dayanand and missionaries of his time might be right in condemning the worship in temples of gods and goddesses at whose altar animals were sacrificed and where revelry and sensuality prevailed. The worship in a Jam temple was of an ideal and temple itself was a sacred place where Universal peace, love and charity were daily inculcated. He also noticed that where such temples did not exist, people were ignorant and were easily misled into other faiths. He realized the necessity of having temples under changed circumstances and he was highly successful in his mission in spite of opposition.

This was only a means to an end. His chief object was propagation of true Jainism. Jain temples were a great source of noble

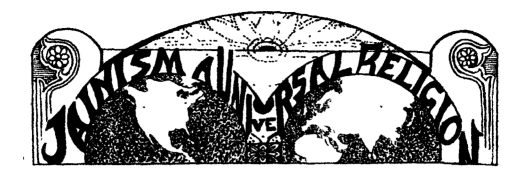
# Shree Atmaramji and his Mission

inspiration to Indian mind. They confirmed the old Jain families in their faith and attracted new adherents. Another good thing he did was to put himself in correspondence with Western scholars. Many of them had admiration and reverence for his knowledge and spiritual advancement. When religious conference was held in Chicago, he was invited to represent Jainism. But he could not leave his work in India. He therefore arranged to send Shri Virchand Raghavji Gandhi. M. A., M. R. A. S., Bar-at-law, as a delegate to Parliament of Religions. It was due to the direction and teaching of the Swami Maharaj that he could represent Jainism so well. His speech evoked admiration and respect from all religions, though it was the first attempt of the Jain community to dispel prejudices and false notions so much prevalent in Western countries against Jamism. The first seed of Jamism in foreign countries in the present age was thus sown by Swami Atmaramii and small plant grown then under his fostering care is now being nurtured under trust funds of Late Rai Bahadur J. L. Jaini ( President of the All-Ind a Jain Association) and Dharama Divakar Mr. Champat Rai Bar-at-law of Delhi.

Another important reform, he undertook was to improve the character of sadhus as well as laymen. He purified the order of monks and urged them to acquire knowledge. Under the Moslem and Brahmanic influence the Jains had taken to several non-Jain practices. He preached against Shradh ceremonials and destruction of caste and expressed himself in favour of inter-dining and inter marriage. He constantly reminded people of the true object of worship and persuaded them to give up wrong notions about it. He also taught that the various sub-sects of Jains should sink their petty differences and work for the common good.

All of us should pay homage to him as a great scholar, thinker and philosopher, the friend of humanity and join in celebrating his centenary.





(By B. M. Javeria M. A., L.L.B., Qujranwala)

'Man is heaven-born, not the thrall of circumstances and of necessities, but the victorious subduer; behold! how he can become the Annuncer of himself and of his freedom.

Carbule.

Of all the concepts of human knowledge, that of religion presents perhaps the greatest difficulty, in the way of clear and definite formulation. Aesthetics, Ethics, Logic, Metaphysics, not to speak of physical sciences, deal with the subjects, which can be easily understood. We may differ in various ways, but as far as the subject matter, in each of these sciences, is concerned, our minds are absolutely clear. We know, at least, what we are talking about. It is, however, not so with religion.

But the Jain religion aims at opening the understanding, and can be very easily comprehended even by a layman. Jainism means the religion of Jina. The word Jina means Conqueror. The conqueror here meant, is not the conqueror of any fort, kingdom or dominion but the conqueror of the enemies of the soul, namely passions. Therefore a Jina is one who has conquered the enemies of the soul and has realised God in himself. Thus Jainism shows us the path to obtain salvation through self—purification. This growing ideal, this operative principle is the key—note of this religion.

# Jainism a Universal Religion

The Jainism occupies an important place among the ancient religions of the world. Its philosophical tenets, ethical rules and theories of logic have a peculiar aspect of their own, which speak its antiquity and universality. In theory as well as in practice, Jainism maintains a broad angle of vision and embraces in its fold all the living creatures desiring to attain emancipation. It lays down rules for the upliftment of all the living beings, from the smallest insect down to the highly developed man. For the plain fact is that the gospel of Bhagwan Mahavira was expounded equally for all people without any distinction of caste or creed. In this sense Jainism can well claim to become a Universal religion. Its message of Ahimsa Parmodharma (non-violence) is a recognition of Universal brotherhood of not only man, but also of all hving creatures. The oft—repeated phrase "Inter it uses your man the Jain Shastras, is the guiding maxim for the Jain world, and clears all our doubts regarding the Universal brotherhood preached by Lord Mahavira.

It is admitted on all hands that man is a social being and that religion is one of the greatest concerns of mankind. Religion has swayed and even now sways, the lives of nullions of human beings. It has influenced for better or for worse, the aspirations and activities of countless men and women, from the primitive down to our present age. Such a phenomenon requires a serious and earnest consideration.

Jaimsm shows that each soul possesses within itself the capacity of attaining the highest perfection through self—realisation. Soul is under bondage of matter from eternity, due to its karmas, which have empled its nature. And every moment the soul is being heaped up by new karmas. In its true nature the soul is an all-seeing, all-knowing, and all-blissful being. But all these qualities can display themselves only, if the Soul is free from heterogeneous matter. As such the great aim and object of the embodied Soul is to get itself separated from the combination of matter to attain complete freedom and perfect happiness. It is only by realising and improving the soul alone, one can proceed towards the alter of emancipation. In short, according to Jain philosophy, one reaches Godhood from manhood, as was practically demonstrated by Lord Mahavira himself.

#### B. M. Javeria

Every body has inherent powers to become Mahavira and to obtain nirvana (salvation). Only one needs to follow his path faithfully. The three noteworthy features of his path are Samyak Gyan, Samyak Darshan and Samyak Charitra. In other words the path to nirvan according to Jamism, consists in the Right Faith—i. e. Faith in the truths as revealed by the Jina, Right knowledge—i. e. the thorough understanding of the teachings of Jamism and Right Conduct—consists of non-injury and non-attachment i. e. living a holy and virtuous life according to the rules of conduct laid down by Lord Mahavira.

Thus the Jains have a philosophy of their own, which can solve all the knotty problems of this world more clearly than any other philosophy. This philosophy can be followed and practised at all times, at all places and under all circumstances by all sorts of people, high or low, literate or illiterate. All the same, we should not lose sight of the fact that as a universal religion, Jainism has been a proselytising faith from very early times.

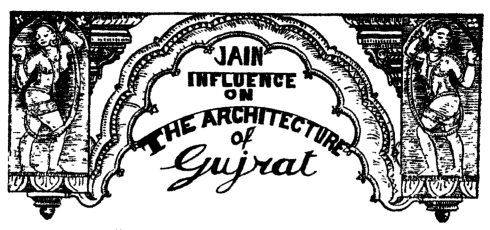
Almost all the Jain Shastras bear testimony to the fact that Jainism was universally practised by all kinds of people. The Aryans and non-Aryans were equally received in its fold. This is supported by the fact that even at the present time some non-Aryans in the South are the strict followers of Jamism, Besides, most of the present day Jains are the converts from the ancient Kshatriyas (Rajputs). It is further evident from the fact that all sorts of people, not to talk of animals, flocked to the preaching hall (Samavsarna) of the Tirthankars. We even find a mention in Jam Shastras that Shravak Sukdalputra, a potter, was converted to Jainism by Lord Mahavira himself. That Jainism was preached in foreign countries like Arabia, Abyssinia, Greece, etc. is inseparably connected with the Jain tradition. Apart from this, Lord Mahavira himself was a Rajput by caste. Most of the powerful emperors of the ancient India as Chandra Gupta, Sidhraj, Kumparpal etc. were all converts to Jainism. Even Asoka and Akbar. the great, were brought near the fold of Jainism. Recently, a German lady was converted to Jainism. All these above facts go to prove that Jainism is nothing but a universal religion.

### Jainism a Universal Religion

It has been alleged by several gentlemen of light and learning that Jainism is a monastic religion and is not fit for a worldly man. But a close study of Jainism will reveal that the said allegation does not stand a moment's scrutiny. The duties of a monk and the duties of a layman are quite distinct, definite as well as classified. The former have to renounce the world and to undergo rigorous discipline and severe austerities; while it is not so with the latter. They can enjoy this world and can follow this religion at the same time. They can achieve salvation in as much as a monk can, by following the three cardinal principles of Jainism 1. e. Right Faith, Right Knowledge, and Right Conduct. This means, all can follow and practise Jainism and attain emancipation, which consists in the annihilation of all the Karmas.

To put it briefly, Jainism is not a religion of impracticable moralistic creeds and stereotyped dogmas as many suppose it to be. It is an intensely practical religion which insists upon living the graduated rules of life set up for the house-holder as well as the ascetic.





By Dr. Hirananda Sastri, was word, before
Director of the auctionary Euroda State

India does not possess very ancient structures. Excavations at Mohenjo-daro in Sind and Harappa in the Punjab have revealed remains of several cities super-imposed on one another which flourished some 6000 years ago. These are remnants of large and populous cities having well-built houses, temples and public buildings of brick-masonry. They are the indications of a highly developed civilization which India possessed during those days. Whether this civilization was indigenous or foreign in origin has not yet been decided. So we may leave it out for the present as this note is not meant for discussing it. We might start from the period when we can stand on a firm ground, I mean, the Maurya period or rather the reign of Asoka the great, the architectural remains of whose glorious rule are still to be found in India. These are mostly in stone and in bricks. The earlier ones which served as models perhaps were in wood and must have perished apparently because of the nature of the material.

There are reasons to believe that the ornamented buildings of ancient India were mainly constructed of timber. Foundations and substructures were of bricks but the superstructure was in wood as we now see in Burma.

# Jain Influence of the Architecture of Gujrat

The earliest buildings in India to which an approximate date can be assigned is the stupa at Piprchu in the Nepal frontier. It was probably built about 450 B. C. soon after the demise of the Buddha or Gautama Sakyamuni.

This monument is of engineering rather than of architectural skill. In fact, the history of Indian architecture may be said to begin with the reign of Asoka or about the 3rd century B. C.

We need not for the present take notice of the above mentioned pre-historic antiquities. The earliest known buildings in India are associated with Buddhism, no doubt.

Regarding the construction of a stupa it does not appear to be quite safe to assert that it was originally only Buddhist. Very old remains of stupas and their representations have been unearthed from the Kankah tila, Muttra, which are decidedly Jama in origin. They could not have come all of a sudden. All the old religious of India, Brahmanism, Jamism, and Buddhism must have drawn on a common storehouse of symbolic and conventional devices. The Jains did erect the stupas surrounded by stone-railings enshrining the corporal remains of their saints in them as did the Buddhists in very early days as is evidenced by the remains found from Muttra. Naturally each religion would try to compete with the other in every good feature. But I am not concerned with the very early days of the history of architecture in India.

We are now concerned with Gujarat. Here very many important monuments are decidedly Jama or constructed by Jain Seths or milhonaires. The world-famous Dilwada temples which cost crores of rupees were built by the Jams undoubtedly. The sraddha of the Jains for their shrines and Pratimas is well known. The Jains were much more given to temple-building than the Hindus. They attach special ment to the construction of a sanctuary and to the dedications of images of Jinas or Tirthankaras. As they were great temple-builders in Western India or Gujarat, they had in their possession the old works on civil and religious architecture such as the Prasad mandana,



A Suiniature Jain temple in metal (15th century)
[ P. 66 ]



श्री गीरनाग्जी तीर्थ.

# Jain Influence on the Architecture of Gujrat

Rajavallabha, which they have preserved in their temple libraries. The modern salats owe their knowledge to these treatises. Some Jaina teachers are known to have taught them. Gujarat is the only tract in Western India where the architecture of the past is still a living art. Some of the Jaina Yatis give instructions in these architectural treatises but as they are not themselves the builders, the rules given in their treatises remain understood in theory but not in practice. On the other hand, the stone-masons or salats are ignorant of sanskrit and therefore, unable to comprehend the texts. Moreover, there is no patronage either by the state or by private individuals. No buildings are constructed which are of the old style. The result is that the old style has become debased and compares unfavourably with the purer style of earlier and better days. Notwithstanding all this, the tradition is preserved and if rich persons come forward to construct buildings, at least temples, in a pure old style, the art will revive. Chiefs are above religion and नराणां च नराधिप: But millionaires can do a lot in this respect as was done by the well-known builders of the Abu temple. who are said to have spent more than 120000000 (twelve crores of rupees) on constructing this wonderful monument of Jaina patronage of art. These are two temples built wholly of white marble. They are unsurpassed models of the wonderful style of Jaina or one can say Hindu style of mediaeval architecture. The earlier of these is dedicated to Adinatha and was built by Vimalashah in 1031 (A.C.). The later was constructed by Tejahpala two centuries after i.e. 1230 (A.C.).

Countless images owe their consecration to Jaina liberality. Thousands of temples were built by the Jainas, Digambaras as well as Svetambaras. Innumerable paintings and illustrated manuscripts on paper and palm leaves were written by the Jainas, Jaina monks and Jaina nuns. The gigantic image of Sravana Bdgola is one of the most artistic specimens of Jaina sculpture. The Dilwada temples are the most artistic specimens of Jaina temples. These are considered to be among the wonders of the world.

The great muni to whose memory this volume is dedicated did enormous work in this connection. Many buildings were constructed in Gujarat under his lown influence and several under that of his noble disciples. All this is a proof positive of the Jaina influence on the present day architecture of Gujarat. In the olden days Jaina Kings like Kumarapala caused several structures to be made in Gujarat. Some of them are still standing at Girnar, Idar, Taranga hill, Palitana and other places, though the over-enthusiasts are spoiling them by whitewashing and other silly ways of repairing them. He was a zealous Jaina and did considerable good work in getting noble structures built. But it is remarkable that ministers of most of the Kings of Gujarat from Vanaraja downwards were Jainas, Vastupala and Tejahpala were the ministers and multimillionaires Jaina Grihasthas who will carry the palm for their munificence in building wondrous structures. The wonder is that they got constructed not only the Jaina sanctuaries but Hindu temples and mosques even. What more proof is needed of Jaina patronage of architecture in Gujarat.

I reproduce here a photograph of a late mediaeval (15th century) miniature Jaina temple in metal called Chaturnukha in the inscription cut in its pitha, to give an idea of the temple architecture of Augarat of the period. This miniature I got for study from muni Punyavijayaji, the learned great grand disciple of the illustrious great Acharya to whose Sacred memory (प्रकार ) this volume is inscribed.

In view af all what is stated above it can well be asserted that architecture in Gujarat owes a great debt to Jamas and to great Acharya like Shri Muni Vijayanandasuri Maharaj, Such teachers of humanity are always welcome.





( By Chandragupta Jain B. A. Hons; B T. Ex-editor 'The Prabhat' (lujranwala)

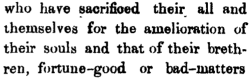
To be weak is the true misery.

- Carlyle.

Individuals become great or small, shine like the sun on people's memory or; sink into the deep put of oblivious and are forgotten as they

face the odds bravely and live and die for their convictions or give in and are affected by every puff of wind that blows. All the great men of the world who while departing have left behind us their footprints on the sands of time invariably had to suffer a lot to live up to their ideals. For

the strong, obstacles become stepping stones to success but for the weak, they remain but obstacles to knock them down. Tolstoy observes that fortune turns like a wheel, one man it lifts, the other it turns down. But that may be true only about the common run of men. For those



little. They go on and the so-called fortune licks their feet in the end. They believe that their own Karmas make their fortune and rightly do they do so. such a one was Shri 1008 Jainacharya Shri Vijayanand Surishwarji Maharaj, the greatest Jain Sadhu of modern times, whose centenary

we are celebrating.

Shri Vijayanand Suri may truly be said a harbinger of great enlightenment among the Jains. With him set in a new era in the history of our religion and began the renaissance of our literature. He was the first modern scholar to



### An Appreciation

introduce us to the treasure of the old forgotten Jain classics. That is why we revere and worship him as our great Jaina.

Some are born great and upon some greatness is thrust. He was none of these. Born of not so very influential parents in a small village Lehara, where there was no Jaina, where there were no prospects for getting education, where the people were steeped in ignorance, and where the people had no other idea of religion but ceremonialism, this man became known far and wide not only in his own country but also in America and Europe. Why was it so?

From his very childhood he was fearless. With a sword in his hand he could stand at the gate to defend his house from the robbers in absence of his father. It was at Zira that he first came in contact with the Jaina Sadhus and ultimately resolved to take Diksha inspite of the discouraging remarks of his near relatives. He had a great thirst for knowledge and roamed from place to place to quench it.

All of us know that he first took only Sthenakrase Diksha but his first guru and other Sadhus of his sect could not satisfy hun. He was of questioning nature. He could not rest, unless every thing was clear to him. He hated to follow any principle or person blindly. He must be convinced first and only then could his mind rest. That was why he left his first fold and became a disciple of Shri Buteraiji Maharaj. That was extraordinary. To change one's croed especially for a Sadhu and for a Sadhu also of great name and fame means bearing great public ridicule. But he was prepared to bear all that. Not because he was to become richer in the worldly sense or to get any political or social power but because he was a seeker after truth. I have not the slightest doubt that he might have changed his religion for some other, had he not been satisfied by Jainism. Once convinced he was prepared to do Shastrarth with any body. But he was not satisfied only with his own satisfaction. He made it the mission of his life to spread and preach what he believed to be true in every nook and corner of our country. That is why we see so many temples all over the Punjab, whereas before him there was practically none.

He was not an ordinary guru. He was far-sighted. He felt that these temples could not serve any useful purpose, unless there were true

### Chandragupta Jain

and enlightened worshippers. To achieve that end he impressed two things upon the public mind—firstly that the Jains must have their own gurukuls and pathshalas to receive religious and secular education and secondly to catalogue, reprint, translate and study our old manuscripts and shastras and make necessary arrangements for their study in the form of libraries and reading rooms.

This idea of starting Saraswate manders and Gnyan manders was quite a new idea for the Jains. As there is always an opposition to every new reform, so naturally this met opposition from many quarters. Unfortunately, he could not give a practical shape to it in his short but all active life. He, however, found a very good disciple in Acharya Shri Vallabhvijayaji Maharaj and I can confidently say that the seed sown by the late guru is bearing fruit now. We have got good many though



V. R. Ghandhi teaches lessons in Philosophy to American disciple.

### An Appreciation

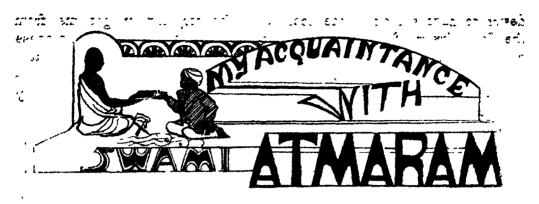
not in any way sufficient educational institutions and libraries due to his efforts and all-pervading influence.

Shri Vijayanandsuri was totally modern in his outlook and did not like the evil customs of his day. May we take heed and act according to his advice and get rid of our social corruptions that are eating into our vitals. He wished that the Jain society should march along with the time, it should educate itself, organise itself and act and preach the doctrine of Ahimsa to every person. Who else could prepare Shriyut Virchand Raghavji Gandhi to go to America and at Chicago to explain to the whole religious world the Jain philosophy. But for his efforts Jainism would have been little known to the other religious—minded people of the world. Now Western scholars come to India to study Jainism. Could we establish a grand research library, where these foreigners and our own scholars may be able to dip deep into the ocean-of our ancient literature and bring out for the world pearls of purest ray serene.

The great Guru little cared for what the other people thought of him and always bravely spoke out his mind. He was physically, intellectually and spritually above par. He had strength of character that other sadius should copy. He had no mouselike fear of the capitalists. He had hypnotic influence over the rich and the poor alike. He fully believed that the principle of Ahimsa can not be observed by the weak. It requires sacrifice without grumbling and that can be done only by those who are spiritually strong.

Now when we are celebrating his centenary, it becomes us to act according to the dictates of our great (furn not blindly but after understanding and realising fully what he has said there and following him. He never said or did what he did not believe to be true. He never felt weak and hence never miserable.





By Rai Bohadur Sardar Ivalasabai Misra, Retured District and Sessions landge, Punjat j

In the beginning of the last decade of the 19th century an important controversy arose among the Oriental scholars of Europe and India as to the genuineness of the wellknown Hindu era of King Vikramaditya the Great. Dr. Fergusson was of opinion that this era began in 544 A. D., but that the Indian astrologers with a view to give it an extraordinary antiquity had made it start five and half centuries earlier. Professor Maxmuller, Dr. Weber and a few others supported this theory; while Dr. Buhler, Professors Peterson and Kielhorn led those as had held that it was not at all reasonable to regard with distrust the Indian tradition which had assigned Vikramaditya and his famous poet Kalidas to the date of 57 B. C. I made my own research in the matter and had not the slightest hesitation in agreeing with the latter party. The result of this research was the subject of my monograph known as The Samvat Era, which was read before the International Congress of Orientalists held in London in 1891.

It was during the research mentioned above that I had the good fortune of making my acquaintance with Swami Atmaram who was one of the great Jain missionaries of his time. He had got a great reputation for his learning, shrewdness, and critical study of the various Hindu sects of India. His knowledge of the ancient history of India was so vast that he at once on my enquiry told me that he had come across a Sanskrit book on the History of Gujarat (Bombay Presidency) in which accounts of Vikramaditya and other kings who preceded and sneceeded him had been given in a chronological order. I expressed my



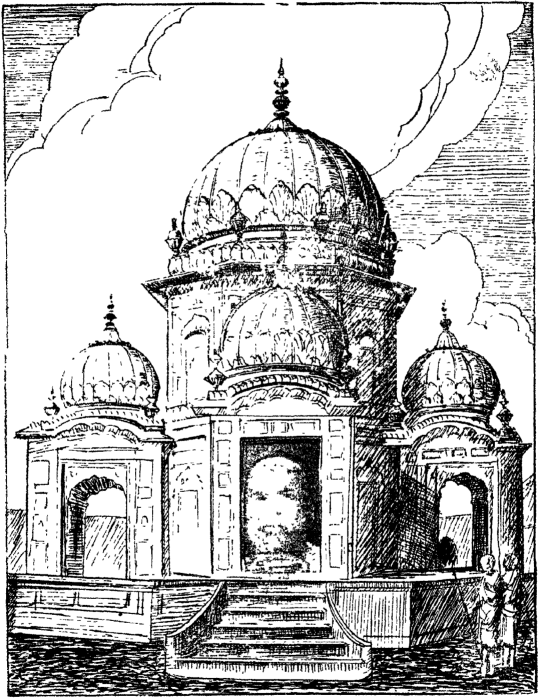
The auspicious centenary of the venerable Jainacharya Shri Atmananda, alias Muni Vijayananda, furnishes the occasion for a general stock-taking of what Jainism holds as its great legacies for India and the world. For India Jainism has given a succession of spiritual pioneers like Parasyanatha and Mahavira, religious reformers like Bhadrabahu and Sthulabhadra during the first millennium B. C. By the first century A. D. when James finally divided into two great schools, Digumbara and Svetambara, the spritual and cultural influences of the religion have gone far beyond the limits of the land of its origin, Magadha, and spread out in the whole of India up to Kathiawad in the West and Mysore in the South. Kunda-Kund (3rd Century A, D, ) and Devarddhi (5th contury A. D.), Jinasena (8th century A. D.) and Hemchandra (12th Century (A. D.) are names revered not only by Jams but by all interested in Hindu thought, literature and culture. Even in the darkness of Indian mediaeval disintegration, the great reformer Yasovijaya (1624-1688) tried to unite the Digambaras and the Svetambaras by seeking to prove that "Saintly life does not exclude life in the world. " Lastly in our own days the great Jama saint and teacher Vijayadharma Suri gave us valuable works in Sanskrit, Gujarati and Hindi and left us the priceless legacy of the Yashovijayji Jain Granthmala.

Thus whatever may be the doctrinal differences between Jainism and other denominations of Hinduism, we are all grateful to the Jaina masters for their services to the cause of Indian culture and spirituality as well as towards the allieviation of human suffering through centuries. Dr. Winternitz has very justly observed in his *History of Indian Literature* (Vol. I. page 594-595) "The Jains have extended their activities beyond the sphere of their religious literature to a far greater

# न्यायांभानिधि-श्रीमद्विजयानंद्रष्ट्रि

(आत्मारामजी) महाराजशीना देश पैत्रायना गुजरांबाचामां अग्निसम्कारने स्थाने बांधेळी स्तृप





A monument built at the funeral spot in Gujaranwalla Punjah District in respect of Shrimad Vijayanand Suri.



auspicious centenary of the venerable Jainacharya Shri Atmananda, alias Muni Vijayananda, furnishes the occasion for a general stock-taking of what Jamism holds as its great legacies for India and the world. For India Jainism has given a succession of spiritual pioneers like Parasyanatha and Mahavira, religious reformers like Bhadrabahu and Sthulabhadra during the first millennium B. C. By the first century A. D. when Jamism finally divided into two great schools, Digambara and Svetambara, the spiritual and cultural influences of the religion have gone far beyond the limits of the land of its origin, Magadha, and spread out in the whole of India up to Kathiawad in the West and Mysore in the South. Kunda-Kund (3rd Century A. D.) and Devarddhi (5th century A. D.), Jinasona (8th century A. D.) and Hemchandra (12th Century (A. D.) are names revered not only by Jains but by all interested in Hindu thought, literature and culture. Even in the darkness of Indian mediaeval disintegration, the great reformer Yasovijaya (1624-1688) tried to unite the Digambaras and the Svetambaras by seeking to prove that "Saintly life does not exclude life in the world, " Lastly in our own days the great Jama saint and teacher Vijayadharma Suri gave us valuable works in Sanskrit, Gujarati and Hindi and left us the priceless legacy of the Yashovijayji Jain Granthmala.

Thus whatever may be the doctrinal differences between Jainism and other denominations of Hinduism, we are all grateful to the Jaina masters for their services to the cause of Indian culture and spirituality as well as towards the allievation of human suffering through centuries. Dr. Winternitz has very justly observed in his *History of Indian Literature* (Vol. I. page 594-595) "The Jains have extended their activities beyond the sphere of their religious literature to a far greater

### The Universal Message of Jainism

extent than the Buddhists have done, and they have memorable achievements in the secular sciences to their credit. in philosophy, grammar, lexicography, poetics, mathematics, astronomy and astrology, and even in the science of politics. In one way or other there is always some connection even of these "profane" works with religion. In Southern India the Jains have also rendered services in developing the Dravidian languages, Tamil and Telugu, and especially the Kanarese literary language. They have, besides, written a considerable amount in Gujarati, Hindi and Marvari. Thus we see that they occupy no mean position in the History of Indian literature and Indian thought."

Unlike Buddhism, Christiauty, Islam and such other religions committed to the task of proselytism, the Jaina religion like its mother Brahmanism, preferred the less estentations path of realizing Truth for the Individual and, through the individual, for Humanity. Religious imperialism is no less dazzling than political imperialism. Champions of many missionary religions complacently quoting the huge numbers of their congregation, have often patronized smaller sects and denominations, moralizing on the causes of the dwindling in number of the minor as against the swelling of the major sects and religions. Such puerile self-laudation tarnishes the writings of several apparently disinterested observers ( Vide Mrs. Sinclair Stevenson: The heart of Januarm) who are more eager to feel the pulse-heat of the sick-lady Jainism and to guage the depth of the "void in the heart of Jainism" ( to be filled by Christianity of course) than to understand its fundamental Truths.

Leaving aside the elaborate scholasticism, the dizzy heights of Syndvad dialectics and the extraordinary cult of Ahimsa (non-violence), the spirit of Jainism may modestly point out to a few principles of Life that it has discovered for mankind of all ages:—

Not to take Life Not to Lie Not to Steal Not to own property

These were the four vows enjoined by Parasvanatha, the great precursor of the 8th Century B. C. and his worthy successor Mahavira in the 6th Century B. C. added but the fifth vow of chastity, dividing

### Dr. Kalidas Nag

the original vow of Property into two parts, one relating to woman and another to wealth corresponding to the Brahmanical vows about Kamini and Kanchan. When missionaries of rival religions are crudely offering transcendental bribes (backed by temporal advantages of course) like bliss in Heaven and extra-mundane Immortalily, Jainism quietly affirms its, lasting convictions through its daily prayer.—

"The soul is the maker and the non-maker and itself makes happiness and misery, is its own friend and its own foe, decides its own condition good or evil."

Such an affirmation is born of centuries of research in the realm of spiritual realities which do not care for sentimental compassion or supernatural miracles of salvation. Jainism in its essence is the religion of heroic souls who are Jinas or conquerors of their self, and rightly its pioneer was styled Mahavir, the great hero. When modern researches in science and history would tear the veil of illusion from the face of many sects and cults, this " rebellious daughter " of Hinduism would shine in the primordial grace of her body spiritual, scorning all cheap trinkets and false ornaments. In sublime loneliness Jamism realized Truth in its bare majesty and it ever urged human beings to rely more on individual discipline than on spiritual intermediaries like Gurus or sons of God. What the object of this strenuous quest, this hard discipline need not be (and cannot be) defined. The heroic effort itself is the raison d'etre of the true Hero who seldom cares for modental rewards on universal fame. Such a religion, no doubt, is not for the majority; but it may not be without appeal for a select few who are disillusioned of historic cults and are brought face to face with the leternal twins, Soul and Truth, the undeniable categories of human life and consciousness.

It is easy to way eloquent, nay sentimental, over Charity or Compassion as the very soul of religions and yet to connive at the destruction of millions of human bodies in brutal, materialistic war. Against this chicanery of human conscience and degradation of our ethical code, Jainism shines today as the only religion with an uncompromising faith in peace and non-violence in thought and deed. This great lesson of Jainism which Buddhism and Hinduism in general accepted, has not yet been made public with adequate references to the Jaina canons and Jaina history. But we hope that, in this crisis of human culture when,

### The Universal Message of Jainism

in the name of nationalism and imperialism millions of human beings could be butchered, when internationalism is ridiculed and peace causes exploited by shrewd politicians, our Jama friends of India woula organise a "World Foundation of Ahims a" as the noblest contribution of India to Humanity. I appeal to my Jama brethren to come forward to consecrate a "World Peace Trust" to facilitate researches into Jama and other Indian texts on Peace and to distribute the results to all parts of the world, with a view to developing a new system of education and a new philosophy of life towards which the League of Nations and allied organisations are groping. The Orient and the Occident may safely and fruitfully collaborate in such an universal cause of human welfare. Hoping on the early realisation of this noble dream and saluting the great Jama masters, I close this humble tribute to Sri Atmananda, quoting only two out of the many invaluable texts from the great Jama literature:—

"I speak thus, All saints (Arhats) and Lords (Bhagavats) in the past, in the present and in the future, they all say thus, speak thus, announce thus and declare thus. One may not kill, nor ill-use, nor insult, nor torment, nor persecute any kind of living being, any kind of creature, any kind of thing having a soul, any kind of beings. That is the pure, eternal, enduring commandment of religion, which has been proclaimed by the sages who comprehend the world. You yourself are the being which you intend to kill, you yourself are the being which you intend to ill-use; you yourself are the being which you intend to torment; you yourself are the being which you mend to torment; you yourself are the being which you intend to persecute. Therefore the righteous one, who has awakened to this knowledge, and lives according to it, will neither kill nor cause to kill." (Ayasramga-Sutta, I, 4, 11, 5, 5, 4)

"Ahimsa is like a loving mother of all beings,

Ahimsa is like a stream of nectar in the desert of Samsara,

Ahimsa is a course of ram-clouds to the forest-fire of suffering,

The best healing-herb for the beings tormented by the disease called the perpetual return of existence, is Ahimsa."

( Hemachandra Yogasashtra II. 50 f.)

# Jain Acharya Shrimad Aijayanand Suri Swami Atmaramji Waharaj



#### Baburam Jain M. A. LL B. Zira

The great Jam Acharya Shrimad Vijaya Anand Suri. wellknown as Swann Atmaramji Maharaj belongs to the eminent band of Indian reformers of the nineteenth century who selflessly devoted the whole of their lives to the amelioration of the society and the service of ancient religions. He was a great and a noble embodiment of a true Jam Acharya and is looked at with intense reverence and devotion by the Jains of India for the unique services rendered by him at a critical juncture. The lovable qualities of head and heart that contributed to his success in the noble mission reveal the ideal man. The dominating influence of his personality attracted attention, won approbation, and gained regard everywhere.

#### A SAGE AND A SEER

Before his advent, the Jam community was in a perilous state. Corruptions had crept in the society. The people had forgotten the fundamental principles of Jainism and were relinquishing the faith of their ancestors. The powerful order of monks had degenerated and the propagation of religion was at a standstill. The Jains were least progressive, most conservative and highly superstitious owing to widespread illiteracy. They were deemed to be a sect having no literature and no philosophy. The Jains were dubbed as heretics, dissenters, rebels of Brahmanism or a mere offshoot of Buddhism. The valuable sacred literature was locked in underground damp and dingy cellars, where it was being consumed by worms & insects. A remarkable personality was

### The man and his Message

needed to awaken the slumbering Jains to their sense of duty. Swami Atmaramji Maharaj was a Sage & a Seer. He could see through his penetrative eyes the danger ahead. He applied himself heart and soul for the purification of the society and restoration of ancient method of worship as a factor towards self-realisation. His preachings created a revolution in the community and generated vital energy for many a useful work. His efforts led to the resuscitation of Jain religion, art and literature about which very little was known before him.

#### HIS LOVE FOR TRUTH

Truth was the point of his life, In quest of truth he renounced the world, sacrificed comforts, fame and name. Born of Khashtriya parents. martial blood ran in his veins. His father Ganesh Chandar who held a post of distinction under Maharaja Ranjit Singh initiated to equip him for a military career His soul could find no solace in warlike pursuits. He was destined to become a preacher of Ahimsa and nonviolence. As a seeker after truth, he was iniciated as a Sthantkwasi Sadhu at the young ago of seventeen To satisfy the yearning of his soul, he studied scriptures intensively As his knowledge advanced, doubts arose in his mind about the authenticity of the books and correetness of the interpretation of texts. He resolved to sift the truth and for that he wandered from place to place He began to propagate the oult of Murtipuja for that was laid down in scriptures. He had to face a storm of opposition for the vindication of his convictions. Love of Guru, honour from the highest quarter, and offer of alluring titles could not swerve him from treading the path of truth. He was threatened with expulsion from the community, but opposition could not frighten him. Throughout his life, he stood firmly for the propagation of truth.

### NOT A SLAVE OF TRADITION

In his encounter with Maharaj Kani Ramji at Sanam in the Vikram Sambat 1922, he gave a spirited reply when he was asked to follow the path set out by elders. "I can not be a slave of tradition in interpreting the text. If the Guru is in the wrong, I cannot be his blind follower." Kani Ramji took exception to the interpretation put by Atmaramji simply because it was not in conformity with the traditional meaning. But he had a progressive mind and refused to be bound down by any

#### Baburam Jain

tradition which his spirit rebelled against and which his intellect could not retify. He followed reason and always adduced adequate proof in support of his views. Pooj Amar Singhji, the then head of the Sthanakwasi community in the Punjab, admonished Atmaramji for preaching Murti Pooja and ordered him to desist from violating conventional rules. The reply that he gave to the threats is worthy of consideration.

"In search of Truth, I have given up home and everything else. As such, I shall not be bound down by tradition and shall act only upto what I have found out to be the truth in our shastras. I would therefore beg of you to facilitate my propagating the true teaching of Lord Mahavira."

Truth conquers all. Within a short time, Atmatanji won the field through firmness of resolve, perseverence, courage, unostentatious nature and affable disposition.

#### COURAGE AND BOLDNESS

Courage and boldness characterised Atmaramji from the very boyhood. He shared his father's martial spirit to no small extent. When he was eleven years of age, the village of Lehra where he resided with his parents was attacked by a gang of dacoits. The villagers, headed by Ganesh Chandar, routed the dacoits. When the father returned home, he saw his little son standing at the door with a sword in hand. Ganesh Chandar asked the son what led him to that action. The bold answer was. "The defence of the house". The father was astonished by the courageous reply. This courage and boldness developed in after life and was exhibited in every sphere of his work as a reformer.

#### SYMPATHETIC HEART

Five years later, at the age of sixteen, one evening during rainy season he happened to go out to a big pond on the outskirts of Zira for enjoyment. A Mohammaden lady, while washing her face, lost hold of her child who fell into the pond which was deep and full to the brim. The mother jnmped into the water to save the child but could not cope with the volume and both the lives seemed in danger. The sympathetic heart of Atmaramji impelled him to leap into the pond

### The man and his Message

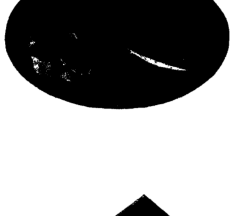
to save the mother and the child. In an instant both the lives were saved and the whole village was full of praise for the brave rescuer. This indicates the depth of love and sympathy Atmarami had, even in those younger years, for mankind irrespective of caste or creed. Many may feel more or less sympathetic under similar circumstances, but very few boys of that age would be prepared to act in that way. The reason is that only deep feelings of sympathy lead to prompt action at a critical time of extreme difficulty. Atmaramji felt the mother's agony and he at once translated his genuine feelings of sympathy into spontaneous action.

#### ABSENCE OF THE SENSE OF SEPARATENESS

The following incident would show how Atmaramji identified himself with the whole order of monks and how absent the sense of separateness was in him. One of his followers once complained of a certain person not 'Bowing down' to him. Atmaramji remarked "Every Jain householder daily recites NAMASKAR MANTRA which implies his bowing down to all Sadhus. If I live the life of a Sadhu, I am automatically included in that bowing down, but if I do not live that life, I do not deserve the respect and that person is therefore quite right in withholding his respect for me. What a nice answer! So meek, effective and captivating! An answer that spontaneously escaped his smiling lips and one which instead of adding to the antagonistic spirit in the complainant might have given him some food for thought.

### NON-DISTINCTION BETWEEN THE RICH & THE POOR

Atma Rampi treated the rich and the poor alike. He was eqally approachable to all and served them with the same zeal. He never sacrificed his principles for the sake of the rich. In the Bikram year 1941, he was to leave Ahmedabad. He notified his departure time as 12 o'clock noon. At the appointed time thousands of Jains assembled to bid him farewell. Nagar Seth Premabhai, the wealthiest and the most influential man of the town was a bit late. The people requested him to wait for a few minutes to allow the Seth a chance of bidding farewell. His reply was characteristic.



M. A., I.L. B. પ્રિક્ષિવિ. રેબો. શ્રી મંજીલાલ રથ્યું છે ાડલાલ મજમુદાર



Prof. A. N. Upadhye, м. л., Kolhapur College. P. 82

#### Baburam Jain

"To me you are all just as important as Seth Premabhai. When I have notified my departure time, I must observe it punctually. It is not at all necessary to wait for those who come late."

True, the sense of distinction between the rich and the poor had disappeared with him. The incident throws light as to his respect for his own programme and punctuality of time.

#### THE BAL BRAHMCHARI

Brahmcharya was the richest treasure that Atmaramji possessed. He strictly observed the vow of celibacy throughout his life. He had a tall stature, robust physique, broad forehead and a smiling face. A mark on the right cheek added to the beauty of his complexion. His eyes were resplendent with the Tej of Brahmcharya. The magic of his glance captivated all who came in contact with him. He possessed an extraordinary good memory. His brain was a repositary of Angas, Sutras, Vedas & Upnishadas. His wide knowledge of religious books, power of argumentation, keen wit and logical precision subdued all opponents. There was strength, firmness and gentleness in his voice. He was regular in habits, farsighted and liberal in views . He was an advocate of social economy and pleaded for curtailing expenses on the occasion of marriage and other festivals. He advised interdining and intercaste marriages between different sects and sub-sects of Jains. He stood for unity, swadeshi & self-reliance. It was his sincere endeavour to cultivate the true spirit of fraternity between the East and the West. He was ever ready to cooperate with Western Scholars and assisted them in connection with the elucidation of Jain Philosophy, His mission was the diffusion of true knowledge imparted by the omniscient Tirthankaras and propagation of the doctrine of Ahimsa. As a result of his preachings many Hindus, Muslims and Sikhs gave up meat-eating, hunting and wine - drinking. His life was a life of patient will and immense sacrifice. His message to mankind was to follow truth unflinchingly, lead an active life of duty and do to others as they wish to be done by. The life of the Bal Brahmehari is a source of deep inspiration to seekers after Truth.



Prof. A. N. Upadhye, M. A.

Now the time has come when we should begin a comparative study of Digambara and Swetambara works. It would be a vain hope to comprehend the history of Jaina literature and Jainism in their various aspects by ignoring this or that branch of Jaina literature especially with sectarian motives. There are various lines on which this comparative study can be instituted.

When we study the Sanskrit works on Jaina philosophy written by both Swetambara and Digambara writers, we come across a few words that are very interesting and appear to have a good deal of significance in grasping some of the currents of the history of Jaina literature. It is a matter of peculiar interest that the words have the same meaning according to Swetambara as well as Digambara writers, but their Sanskrit forms differ; and we cannot afford to ignore them without trying to get their explanation. A few such words have been tabulated below:-

Digambar form: dravyārthika paryāyārthika paryaya avāya

Swetambara form: dravyāstika paryāyāstika paryāya apāya Prakrit form davvaţţhiya pajjavaţţhiya pajjava avaya

#### A. N. Upadhye

Prakrit form Swetambar form: Digambar form: upapata upapāda uvavā**y**a aupapādika ovavāiya aupapātika paravara parapara parāvara laukāntika loyantiya lokäntika spardhaka phaddaks phaddaya sāsādana säsvädana säsan Drstivāda Drstipata Ditthivava samstara samstāra samthara Lantava Lantaka Lamtaya

The difference in forms is seen from the first two columns. Explanation of this phenomenon is quite apparent, when we look into the third column, where the basic Prakrit forms have been given.

From the above table it is quite plain that one and the same Prakrit form has given rise to two different Sanskrit forms. In this respect phonology of Prakrit dialects is very elastic. The word sai, for instance, can be equated with Sada Svayam and Sakrat, in Sanskrit; Sai with Saci and Sati; and Maya with Mrga, Mada, Mata and Maya. In this way the illustrations can be multiplied. The puzzle is due to the loss of intervocalic consonants giving place to mere vowels, or ya-sruti in some places, which might represent any value in Sanskrit, when those words are transformed back into Sanskrit by reverting the process. Thus the Prakrit forms given in the third column have been differently Sanskritised by different sets of authors.

From the dissimilarity in Sanskrit renderings as adopted by the two schisms in the Jaina church some historical infereces appear to be tenable. When Swetambaras and Digambaras separated under those different denominations in the main stock, they must have possessed a stock of literature which

# A Comparative Study of Swetamber & Digambar Literature

was not in Sanskrit but in one of the Prakrit dialects; and this dialect, according to the tradition of both the sects, was (sarva) Ardha-Magadhi. That they mutually parted with a common property of literature is also clear from some common verses and common legends that have been independently preserved by Digambaras and Swetambaras (See my Introduction to Pravacanasara, Bombay 1935, pp. 33 foot-note 3, 44 foot-note 2.). Later on a time came when the Jainas had to use Sanskrit, which they cultivated independent of each other: and the same Prakrit word was rendered into Sanskrit in two different ways. The most interesting word is Phaddaya for which Digambaras have Spardhaka as the sanskrit form, while the Swetambara authors used Phaddaka whose sound is not natural in sanskrit phonology.

Some of these words are found as various readings in the Digambara and Swetambara versions of the text of Tattvarthasutra. If one sect had copied the text of the other sect mechanically, there appears to be no propriety in preserving these variations in the text of the sutras. In the light of my above remarks I want to put forth a tentative conjecture of mine on the history of Tattvarthasutra. Originally, before the Jainas divided into two sects, the ground-work of the present Tattvarthasutra might have been a metrical work written in Prakrit. When there was the schismatic division in the church and when both began to use Sanskrit as the medium of instruction, the original work might have been Sanskritised into sutras first independently and then modelled under mutual influence. The name of that original work might have been something like Mokkha-maggo; and a summary of that book appears to have been preserved in Uttaradhyayanasutra, chapter 28, where many phrases are the same as in Tattvarthasutra.

# THELATEDRA.C. WOOLNER and his interest in Juina Judien

.... Mrs. Mary Woolner writes to me 'I regret Mr. Woolner was unable, through serious illness, to contribute an anticipated article to your forthcoming volume. . . . . . ? & lastly adds 'I would like to wish the Jaina Studies at The Punjab University and other centres, where they are followed, every possible success? Instead of herself writing about the Doctor, she directed Banarsi Dasp his past student & Colleague to do so & the result was this short article. Let us hope the interest taken by the late Doctor in Jama Studies would be continued more vigourously by other Oriental scholars & Punjab & other Universities.

EDITOR.



BANARSIDAS JAIN

The cruel hand of Death snatched away last month from the Punjab one of her foremost and ablest educationist, Dr. A. C. Woolner, M. A., D. Litt., C. I. E., F. A. S. B., Officer, Academic francais. At the time of the sad occurrence he was the Vice-chancellor of the Punjab University and Principal, Oriental College, Lahore. The latter office he continuously held for the last thirty-three years.

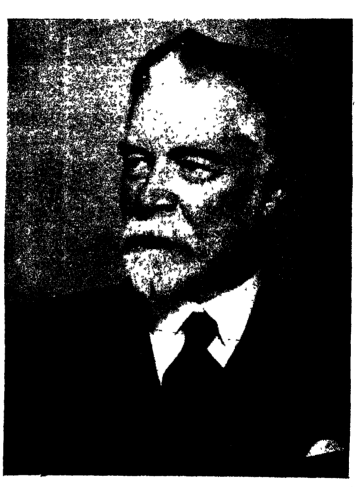
#### The Late Dr. A. C. Woolner and his interest in Jaina Studies

Dr. Woolner was an eminent Orientalist of international reputation. He had specialised himself in the Sanskrit language and literature but took an equal interest in Prakrits and Jaina literature as well. The Jaina studies in the Punjab during these years were mainly due to his

encouragement. At one time my own interest in Jaina literature had cooled down a little but it was Dr. Woolner who revived it and gave me every facility to maintain it.

At the time of his arrival in India, i. e. in 1903, very little Jaina literature had been published and that, too, was not widely known. Even of this little the University Library had not more than half a dozen volumes on its shelves.

In 1910 when I became his pupil, he at once asked me to introduce to him a Jaina Pandit if there were any in Lahore.



Late Dr. A. C. Woolner, M. A.,
C. I. E., D. LITT. F. A. S. B.,
Vice Chancellor Punjah University Lahore.

Brahmacarin Sital Prasad happened to be in Lahore and Dr. Woolner was very much pleased to see him. He had a long talk with the Brahmacarin and made an enquiry about the available Jain

#### Banarsidas Jain

literature. The Brahmacarin gave him a list of important books which were purchased for the University Library.

In 1916 while writing his most valuable book, "An Introduction to Prakrit" (Second edition 1928) Dr. Woolner felt the want of Jaina literature in the University Library even more keenly. Consequently he instructed me to collect the available Jaina literature for the library. The result was a fine collection which owes its existence to Dr. Woolner's sole interest.

At the request of the Jains Dr. Woolner got his "Introduction to Prakrit" translated into Hindi which was published by the Punjab University under the title, "Prakrit-pravešikā,"

In 1917 Dr Woolner delivered a lecture at the S. S. Jain Conference held at Lahore where he pointed out that there was a great need for a Jaina Prakrit Reader. Soon after this he asked me to compile one and it was published by the University in 1924 under the title of "Ardhamagadhi Reader."

In 1923 Dr. Woolner was requested to write an introduction to the famous "Ardhamagadhi Dictionary" compiled by the Satavadhani Swami Ramachandra. To this Dr. Woolner consented and wrote an introduction which contains a brief account of the Ardhamagadhi literature and a useful sketch of its grammar.

The Jams of the Punjab made a repersentation to Dr. Woolner to get Jama books included in the University curriculum. In 1920 he got a Jama course prescribed as an alternative to paper III of the M. A. (Sanskrit) Examination of the Punjab University.

The Sthanakavası monk, Upadhyaya Atmaram met Dr. Woolner once or twice and drew from him an inspiration for his work on Jaina literature. As a result the Upadhyaya applied himself strenuously to translating the Jaina Sutras into Hindi. Besides this he arranged for a Hindi adaptation of the Ardhanagadhi Reader to be made. At Dr. Woolner's recommendation the Upadhyaya was made a borrowing member of the Punjab University Library, a privilege which is seldom granted to outsiders.

# The Late Dr. A. C. Woolner and his interest in Jaina Studies

As soon as Dr. Woolner became aware of the existence of Jaina manuscripts in the Punjab, he wanted to get them catalogued. For this purpose he sent me to various places in 1917, 1923 and 1930. After a hard pursuation from him the Atmanand Jain Mahasabha, Punjab, made a donation of Rs. 1,000 to the University for this object, and the regular work of cataloguing the Jaina Bhandars was begun only a short time before his death.

Dr. Woolner always encouraged the M. A. students in Sanskrit to take up a Jaina subject for their thesis when they expressed a desire to do so. One of the students edited and translated Rajavallabha's Bhōjacaritra, another translated Ramachandra Suri's Nalavilasa.

The above is a brief account of what the Punjab University has done for the encouragement of Jama studies in this province. The work would have been far greater in extent and variety if the Jama graduates of the Punjab had availed themselves of Dr. Woolner's interests.

મ્હારા પ્રથમ મેળાપ થયા તે પછી ડાં. લુલ્નરના નિકટ પરિચય પણ થયા છે. અને કહેવામાં બાધ નથી ક એમના જેવા શાન્ત, ગંભીર અને છતાં હસમુખા રવભાવના યુરાપીય વિદ્વાન આ દેશમાં ભાગ્ય જ નજરે પડશે. એમના પત્નીએ પ્રેમ અને હર્ષના આવગમાં આવી મને એક વાર કહેલું: મી. ધ્રુવ, એમની મુખાકૃતિ તમને ક્રાઇસ્ટ જેવા નથી લાગતી? એમનામાં કાઇ પ્રત્યે દેષ, ઇષ્યાં વગેરે ભાવ મેં કદી જોયા જ નથી. લુલ્નરના જવા સાથે પ્રાચ્ય વિદ્યાના છેલો યુગપીય વિદ્વાન આ દેશમાંથી ગયા.

[ પ્રગ્વબધુમાંથી ] સાહિત્યપ્રિય

—**-**ચ્યાન દેશ કર <mark>ક</mark>્રુવ



My friend Mr. Mayanlal Mulchand Shah, the pre-Secretary of Shree Atmananda Centenary Commemoratio was pleased to supply me with specimens of translation of me tories from Kumarpala-pratibodia by the above scholar Mr. from London, recommending that if the same be approbe entrusted by any Jaina literary institution with the nslating some Jaina work of importance unto English, Th couldnot fructify but those specimens remained with me. Out of truen one story is given here. It shows mistakes are committed by the Tho is ignorant of Jaina Stories & technical words, I have had The original book-Kumurapala-pratibodha was domp Somaprabha Suri in Samvat year 1241 and is public Gaikwar oriental series No. 14 as edited by Muni Jinaki fromun old palm-manuscript with great care & erudition. given therein are important for comparative study, hence the b English translation - EDITOR.

One who gives alms to Sadhus of pure austerity and controlled by rules, and who are abodes of Character, as it were, will be happy, as was Dhannya.

It is thus:

There was a city, by name Pratistha, beautiful by reason of its spacious lakes, wells and rivers. Its temples kissed the sky, and seemed as if they were the mansions of the gods. The king was Jitashatru, endowed with merits, foremost among which were justice, valour and skill in archery.

#### The Story of Dhannya

Once in his arms, as amongst the trees, the goddess of wealth freely played.

There, though formerly very rich, a family which was reduced to poverty through the whim of fate, through shame, had come from another town; their son Varuna, by nature modest and always prone to charity supported the family by taking to profession of grazing the calves of the people.

Once there was a great festival, and all the citizens went to the public park, taking with them various dishes. Seeing them, the son, too, thought of enjoying a holiday, and, leaving the calves (in his charge) at the outskirts of the city, he came back to the house, and said to his mother: "Please observe this festival, or I shall not be myself." On hearing this, she was reminded of her former wealth. She was choked with emotion and began to cry pitiably. "There is probably no other strength in women, than crying."

Hearing her pitiful lament, her neighbours asked her what was the cause. She told them the reason for her weeping. They were much moved and gave her rice, sugar and milk, with which she prepared a dish to the satisfaction of her son. She put the dish of milk and sugar in a plate and offered it to her son, who put it in front of him but thought it better to wait, as it was hot.

At this moment there came along the Sadhu who had conquered parishahas rigidly controlled senses and had a body shining with austerity indicating his asceticism. He had come there for alms. He appeared like a mass of calmness incarnate. The son saw him coming at the door and thought to himself: "Oh! verily I am blessed! Assuredly I am a man of great merit since this saint has come here. By giving him this dish, great saint as he is, a layman may well gain that merit on earth which arises from giving food to a monk."

So the monk was supplied with the dish of ghee, sugar by him with great pleasure. He by the merit earned by giving alms to a monk achieved the Karma of a good man's life. Meanwhile when the Sun descended

towards the West & there was twilight, people shouted at him (the son): "Where have you left the calves?" He also went hastily out of the city and began to search for the calves. But as he was returning after the search, the city gates were closed, and he had to remain outside. He listened to the same saint's discourse regarding religious principles, chief of which were the non-killing of animals, and so on. While he was listening thus, he died that same night.

He was born in the womb of a merchant's wife in the same city. From that time the merchant got more & more riches. On an auspicious day a son was born to the delight of all. At the time of the burying of his nabhi-nala a great treasure-store full of jewels and gold was found. On the naming day, gods were worshipped and the boy was given the name of Dhannya, indicative of his merits.

At the proper time he was given into the charge of a Kalacharya and was taught different arts and crafts. He had four elder brothers, who always hated him saying to their parents: "Why do you regard him so much?" The parents said: "You have not as many merits as he, hence our love for him." The sons said that they ought to be tested. So each one was given thirty-two rupees and told: "Do some business with this." Thus they began.

Dhannya was very clever in all arts and crafts. He bought a strong goat. Betting one thousand Dinaras, he fought his goat against that of the king's son. The prince's goat was defeated. He took the thousand Dinaras and with the goat in hand, came hurriedly home. The others with no past good actions to their credit, returned at the end of the day with long faces, having made no profit. On the next day, they proposed a further test. Each one was given sixty silver coins (Karispana). But even then, with the utmost effort, they were unable to make any profit. No wonder that this was so !

Now there was in the same city a rich banker who was Kripana-Sekhara (King of misers), earning wealth by more means than one. He never gave anything for the sake of religion, never obliged his own relations, and did not even spend his money on himself.

## The Story of Dhannya

Through derangement of mind he dug a hole and in it concealed his treasure, over it placing a couch filled with his jewelry after making it hollow. Over the hole he placed the couch and slept over it. Never did this fool think of what would happen in the life beyond. He never went away from the hole even at the time of his death. When he died, he was carried to the crematorium along with the couch. That couch was to be sold, by the keeper of the burial-place, at the public square. Dhannya saw this, and judging that it was stuffed with jewels bought it. Because "A wise man can see with his intellect, any treasure buried under ground and covered over with grass and plants, and therely though not seen with physical eyes, and at whatever distance." He took this discarded couch to his father, took out the jewels and added to his wealth.

Now his brothers became full of the greatest ill-will and thought of killing him. Their wives overheard this, and through pity for him (Dhannya) informed him of it. Dhannya thought to himself: "I have not done anything to offend my brothers. Why should they bear enmity towards me without any reason." moreover:

"Those who get angry without reason are beyond counting. Those who have some justification for their anger can be counted. But they can be counted on our fingers who do not get angry even when provoked". So it is not fitting for me to stay here if I am the cause of their mental suffering since meritorious men always try to remove the sufferings of others. Thinking thus, Dhannya left the city, alone, and wandered all over the earth from city to city by mountains, rivers and beautiful gardens.

Once he was seen by a farmer from a field on the side of the road. The cultivator thought: "Oh! his figure has indeed good signs." Thus satisfied at heart, he invited him (Dhannya) to dine. As Dhannya was sitting there at leisure, the farmer said to his wife: "First give this man the best food brought by you for me." She gave Dhannya the food and he began his meal. And even at this very time it befell that the plough of the farmer became wedged in a golden pot full of Dinaras. The farmer dug it out, brought it to Dhannya, and said to him: "I obtained this through your good actions; so you must accept this." But Dhannya

#### C. N. Patwardhan

During his wanderings, Dhannya came to the beautiful city of Raja-griha and took rest under a mango-tree outside the park. Kusumapala, the gardener there, saw the handsome Dhannya, was much impressed, and took him to his house, where all his relations approved greatly of Dhannya. Here there ruled the king Shrenika, whose sword (the Great Serpent), with valour (the hood-jewel), drank up the glory (milk) of his enemies. His queen was Dharini, the abode of pure character and adorning merits. She gave birth to a daughter pleasing to the King's subjects as Justice produces Fame, The King had it proclaimed throughout the city that His Majesty was to be informed of any other daughter born on the same day.

In the city lived Gobhadra, of noble descent. His wife Bhadra gave birth to a daughter on that same day. On the same day Kusumapala's wife, too, gave birth to a female child. They heard the proclamation and informed the King that they had daughters born to them. The King sent for them and told them that the two daughters should be the companions of the Princess. Receiving the King's command, both returned home. The nobleman, Gobhadra, named his daughter Subhadra, with great eclat of riches, and the gardener named his daughter Pushpavati. The King gave the Princess the name of Somashri with due ceremony, and she was brought up along with her two companions. The three became very much attached to each other, and grew up to adolescence.

They thought: "How could we get one husband for us all?" Then Pushpavati saw Dhannya and thought how handsome and virtuous he was and said: "Since this youth came here my father's flowers are growing manifold in quantity on trees where formerly there were hardly any. This, really, is a fit husband for us three. How can 1 inform the Princess about this?" So she caused Dhannya to make a variously woven garland, and gave it to Somashri. Somashri was surprised and said: "Friend, who has made this wreath, as picturesque as a necklace of varying pearls?" Pushpavati said: "A youth as handsome as the god of love stays at our place; he is the very abode of all arts. He is he who has woven this artistic wreath by his skill." Learning his name, Somashri

## The Story of Dhannya

began to think "I will never marry any body other than him." From that time she used to rest her check on her left palm and parched her lips with her long, hot sighs and passed her time thus, doing nothing else.

The attendants informed the King of this. The King asked his equerry to call Dhannya from Kusumapala's house. He (Dhannya) bowed and was asked to be seated on a high seat (a place of honour). Seeing his beauty, like that of a youth from heaven, the King thought: "My daughter has bestowed her love on a fit person. It is but just that a Naga creeper should ascend a mango-tree." He called his daughter.

There she came, looking wistfully around the Hall of Audience. They two (Dhannya and the Princess) looked in surprise at each other without the flicker of an eyelid. And truly beside them a divine couple were but a mockery (in point of beauty). The King said to Dhannya: "I have given my daughter to you. He was overcome with delight and gazed on the Princess. Then Somashri, with folded hands, bowed to her father and said: "In the same way, let my two friends have this husband." "If it pleases you, "said the King, "let it be so." Afterwards Somashri told her friends of the King's words. Their parents, too, were much pleased, and gave their daughters to Dhannya. The King with much pomp married the three to Dhannya, Gobhadra and Kusumapala also incurring much expense therein.

Dhannya lived happily in the White House bestowed on him by the King along with other gifts such as elephants, horses, gold, clothes and such things. Thus Dhannya had immense wealth in his house.

Once he happened to see through the window his father and mother wandering in the street, in a wretched state, and in dirty clothes. He told his man to bring them before him. They bathed them (the parents), adorned them with good clothes and brought them in. The moment they saw Dhannya, both clasped him round the neck, and began to cry. After they were seated comfortably, Dhannya bowed to them and said in a choked voice: "You, who did not know what poverty was, are now suffering through your own deeds. Tell me, father,

#### C. N. Patwardhan

how did you lose all those riches of yours. "The father said- "Son, since you left home, we lost all our wealth as one does his penance through harsh words. Some was taken by robbers, some was burnt by fire and some was confiscated by the King for offences committed by my sons. After losing all we had, we were ashamed to stay there, and came here. Your elder brothers are sitting outside." They were brought in by the men. They said: "We have done nothing good. Forgive us, O you treasure-store of merits." Dhannya forgave them and sent them to another town after bestowing money upon them. Through the influence of Dhannya they again became rich. Dhannya handed over all household cares to his parents, and enjoyed life with his beloved trio as does a God with his nymphs.

Upon one occasion Subhadra was weeping while bathing Dhannya, Dhannya said to her: "Deer-eyed one, why do you weep?" "My beloved," she said: "I have a brother named Shalibhadra. He became dissatisfied with the world on hearing about religion from the preceptor Dharmaghosha. He was thinking of taking orders when his mother said to him affectionately: 'Such a life is a very hard one, my dear, for you who have been brought up amid amenities. But if you are determined upon it, then give up the attachment to pleasures little by little, so that your body may become trained for the ascetic life.' In accordance with his mother's desire he daily cut down his wants, namely food, ornaments, scents, tambol, pastes and so on. Thus detached from every enjoyment, he subsisted on ambility-food without salt; he wore one cloth and slept only on ground. Thus he would now surely take to orders. This life of Shalibhadra is a source of sorrow to me."

Dhannya laughed and said: "Surely, dear, that man was a coward and not hero, because he could not bear rules and restrictions all at one time:" Thereupon Somashri added: "That delicate one was not a coward, my lord, he makes his body gradually accustomed to severe austerities." Dhannya said: "What is difficult for a hero, which, once he determines to achieve it, he does not succeed?" Somashri smiled derisively and said to Dhannya: "If it is not difficult, why do you not do it yourself, my lord?" Dhannya said: "If you three tell me to take to religion, you would see atonce whether I could do it." At once they in a joke

# The Story of Dhannya

answered: "If you take vows, at the feet of the Tirthankara, lord, we also will do the same."

To the delight of the people Veera Jina came there. His arrival was duly announced to Dhannya by his men. Dhannya was delighted, entered a shivia (a sort of palanquin) with great pomp and, accompanied by his three wives, set out to salute the Lord. Now Shalibhadra also having adorned himself with jewels, like a god, went forth to take vows. Both these parties left their conveyances and, bowing to the Jina as they entered, took their seats and listened to the following religious discourse:

"In this unfathomable sameara one who obtains the human birth with difficulty and who never practises religion, but is always thirsty for sensual pleasures, such a one is like a man who, in a deep ocean, gives up his strong boat and tries to obtain a stone. He is a King of fools."

Hearing this, Shalibhadra tore his hair, and took orders along with his eight wives.

Dhannya, now dissatisfied with the world, spoke thus to his wives: "I will make this human life fruitful by taking orders." Somashri said: "Dear, I was only joking when I said: 'If you think these vows are not difficult, why do you not take them?' You took this in earnest, and are now going to take orders: Does it become one to carry out literally what was only a jest?" Dhannya said: "It is not that I am taking orders only through your remarks, but I have really come to know the truth about this world through the teaching of the Lord. Thus I have made up my mind to forsake the world and become an ascetic." His three wives said: "If this is your resolution, we also will do the same."

So Dhannya and his three wives took orders. Both new monks studied the Sutras from Sthaviras. The Noble Lord gave the three wives into the charge of Arya Chandana. They observed very difficult rules and were on the way to Siddhi (Success). They practised severe penance for a long time, and kept various kinds of fasts. The monk Shalibhadra and Dhannya became gods in the Savattha-sarvarthasiddha (one of the air-mansions).



(By Dr Amarnath Anaich Zira-Dist. Ferozepore)

Atmaramji was a born leader His life is replete with multifarious activities. Some of them are mentioned here.

# I In the field of religion-

(A) Restoration of uncrent ideals of worship.

Before the advent of Atmaramy there was a strong tide against "Murti Puja" i. e. idol worship. The iconoclastic Mohamadan Rulers, despite their best efforts, could not root out "Murti Puja", from the country. At best they succeeded in demolishing some of the richest shrines and the finest temples of the land. The spinit of "Murti Puja" grew stronger with every onslaught levelled against it. The attacks of christian missionaries proved more baneful "Murti Puja" as a means of self-realisatian had been almost lost sight of by majority of Jains in the Punjab. Besides the Christian missionaries the Brahma Samaj and the Arya Samaj were working against the time-honoured idol worship.

Atmaramja realised the danger and fully appreciating the worth of "Murti Puja" rebelled against the then current tide.

To achieve his end he had to carry on vigorous preaching to educate public opinion on the point of idol worship in the teeth of fierce opposition. All this was a tremendous task but he never faltered in his resolve. With this purpose he toured through the Punjab, Marwar, Mewar, Gujrat and Kathiawar and carried on a vigorous propaganda in its favour.

# Shri Atmaramji and his many-sided activities

Puj Amarsingh of Amritsar, the then head of the Sthanakvasi sect in the Punjab, heard of these pro—"Murti Puja" activities of Atmaramji and asked him to refrain from this attitude under threat of expulsion from his order of monks. Atmaramji paid no heed to this threat and re-doubled his activities. This led to his expulsion from the order being circulated, which meant that he was deprived of his food and shelter wherever he went in the Sthanakvasi community. But he had an unflinching spirit and never swerved an inch from what he believed to be the truth. He gladly faced all the privacies and hardships. He succeeded in attaining his goal through patience and perseverance.

The next step for Atmaranji was to secure the necessary idols and to raise funds for erection of temples. Through his unexamplary character, hard discipline and sacrifice Atmaranji captivated the heart of Jains. The mitial difficulty lay in bringing home to the community that "Murti Puja" was in exact accordance with the Jain Shastras and when this had been overcome there remained little to achieve. There was plenty of money with the community and in the course of a few years several magnificient temples were erected in various towns of the Punjab. He succeeded in securing plenty choice images from Palitana and Ahmedabad for installation in the newly built temples in the Punjab. Thus it was through his efforts that "Murti Puja" remained in tact as a means for self-realisation.

# (B) Attention to old temples that stood in need of repairs.

During his tours Atmaramy came across several temples which stood budly in need of repairs. Through his efforts "Temple Repair Fund" was created in several places to meet the expenditure of carrying out these repairs.

# (C) Collection, Preservation and Distribution of Sacred Laterature.

Perhaps the greatest service that Atmaramji did in the domain of religion was the preservation of Jain sacred literature. During the time of Mohamadan invasion, sacred books were stored under-ground for fear of destruction at the hand of the invaders. Although those days of religious fanaticism and terror had long gone, the community altogether lost sight of this spiritual wealth with the result that most of the

#### Dr. Amarnath Audich

literature was on the verge of being eaten up by vermins. Atmaramji prevailed upon the people to take the books out of the cellars and to let him inspect their condition. Due to lack of attention several valuable manuscripts on palm-leaves had been destroyed by white ants, while some had become almost indecipherable. Every effort was made by him to have them copied out where possible. In some cases the books were repaired or rebounded and regular libraries were started for their proper care and upkeep. He not only gave his personal time to this most important branch of his work, but he deputed some of his disciples to prepare lists of this literature for further reference. He secured a supply of the spiritual wealth for the Punjab, which province was below the mark in this respect at that time.

# (D) Reinforcing the spirit of celebrating Jain religious festivals in the Punjah.

Every religion pays special attention to celebration of festivals for infusing the religious spirit. This is so because the act of celebration generates a kind of dynamic force which augments one's faith in particular religion. He, therefore, laid great stress upon the celebration of religious festivals.

#### II In the field of Social Reforms-

Atmaranji appeared at a time when people were steeped in ignorance. True religious spirit was on the verge of extinction and evils had crept in the society. He tried his best to purge the society of these evils. It was a sorry speciacle for him to see that in certain parts of India especially in the Marwar, child-marriage was in Vogue. He did his best to root out the evils of early marriage as well as polygamy. He had a firm conviction that unless social destinctions were removed, no community could prosper as a unit. It was his vision to weld all Jain India into one social and religious unit, to attain which end he consecrated his life. He strongly wished that the different sects of Jains should encourage inter-during and inter-marriage so as to foster a deeper and more extensive brotherly feeling in the community. He strongly urged his followers to reform social customs and make them simple and less expensive. He did much valuable temperance work and saved many a victim from embracing Christianity.

# Shri Atmaramji and his many-sided activities

#### III In the field of Education-

Atmaramji deeply felt the necessity for education both for males and females. He believed that it was only through right education that the community could learn how to sink their personal differences and act as one unit. Wherever he went, he laid stress on the necessity of starting educational centres. Through his influence several pathshalas were started in different parts of India.

#### IV As an Author-

He was a deep thinker and a philosopher. He wrote quite a number of books, in easy Hindi on Jamism and its philosophy. Most important of these are Jam Tattwadarsh, Agnan Timeer Bhaskar, Tattwa Nirnayprasad, and Chicago Prashnottar. Some of his books have been very much appreciated by European scholars and Indian writers.

#### V As a Poet -

He was a natural poet. His poems, instead of being a result of conscious effort, flowed out of his heart spontaneously. Whenever he was in a devotional mood he composed verses. An English rendering of one of them is given as a specimen.

"As a faithful wife sacrifices her heart and soul over her dear husband; as the poor longs for riches, as a bec is enamoured of sweet scent of flowers; as a lover craves to see his beloved, as a farmer in summer season looks up to the sky waiting for clouds to water his lands; as a cow is full of affection for her calf; in like manner, O, worshipful Lord! May my heart be filled with your devotion. O Lord! I have from endless ages been attached to matter, on account of which I have been a victim of the rounds of births and deaths and which have kept me coming on to the stage of this physical world to play different roles. Whosoever I relied upon as my own, betrayed me. Love for anyone else barring you proved illusory in the long run. O Lord of the world! There is none except you to help me. Whom should I love but you? You are my best guardian. You are the delight of my heart. O merciful Lord! Take pity on me and help me across this ocean of life."

From Atmanand Jain Stavanawali P. 33-34.



The entry of Jainism in South India still continues to be an obscure problem notwithstanding the great advance made in historical research within recent years. The earliest monuments of antiquity connected with these happen to be a number of cave dwellings

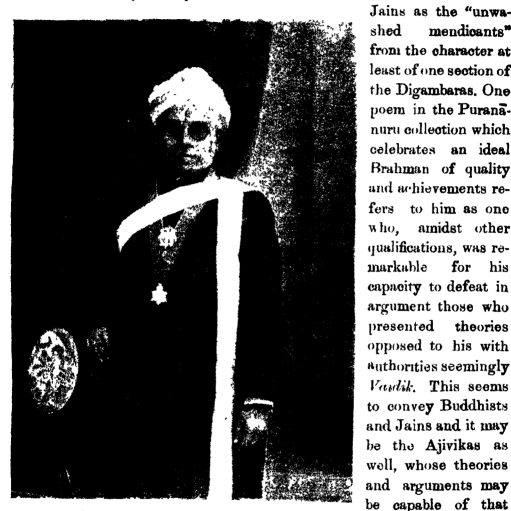
(A note on the general course of Jaina history in the South, and not meant to be anything more than that.)

By Rajasevasaktha
Rao Bahadur Dr.
S Krishnaswami
Aiyangar, M. A. PH. D.

with or without images of Jaina Tirtankaras scattered all over the land and giving indubitable evidence of age. The principal element in the determination of the age consists in a certain number of inscriptions, giving no more than the names of Jama saints, sometimes found written adjacent to the seats or beds cut out in rock caves. The Brahmi script in which these inscriptions are written seem referable to the century before Christ and the first century or the second following Christ, In that period Jams must have come into the South, and must have lived in various localities more or less as hermits living in uninhabited, or little inhabited, forest abodes. This perhaps lends colour to the tradition that is current that Bhadrabahu retired to the South, as the result of a famine, from Magadha in the last years of Chandragupta, and the Mauryan emperor Chandragupta himself is traditionally regarded as having followed the immigrant party. The two statements may be regarded separately without the one proving necessarily the actual occurrence of the other. The evidence so far available for the prevalence of Jainism in South India is not of a character to throw any direct light upon Chandragupta's association. The advent of Bhadrabahu however may be inferred therefrom with perhaps greater probability.

#### Jainiam in South India

The earliest references to the Jains in Tamil literature happen to be merely some oblique references in the so-called Sangam classics. There are a couple of poems in the Ahananuru which refer to the



Rajasevasaktha Rao Bahadar Dr. S. Krishnasiwami Aryangar, M. A., Ph. D.

kind of a description. Among the classics of Tamil literature there are two that stand out 88 poems ascribed to the Jams. One is the Kural itself, and the other a poem more or less of similar subject-matter going by the name Naladiyar. They are both of them ethical handbooks intended for guidance in life

Jains as the "unwa-

from the character at least of one section of the Digambaras. One poem in the Purananuru collection which celebrates an ideal Brahman of quality and achievements refers to him as one who, amidst other

mendicants"

for

Vaudik. This seems

presented

his

theories

shed

# Dr. S. Krishnaswami Aiyangar

and covering practically the same ground. In regard to Naladivar, its Jain character is not called into question; but its age is not quite beyond dispute as yet. In regard to the Kural, however, while the age of its writing may perhaps be more generally admitted, its Jaina character is not perhaps as readily acceptable. It is couched in such terms and expounds general truths which all the principal Indian religions have in common more or less. There are points here and there of a specific character, on which the claim to its Jain character is based, such, for instance as his moving on flowers and even the invocation to Adi Bhagavan. One might well question whether the Jams did recognise a divinity that could be described as Ada Bhagavan, which smacks a little more of the Pancharatra or the Bhaghavata. The walking on the flower is not perhaps so exclusively a characteristic of Jina alone. There are other references which can be regarded as specifically other than Jain and definitely Brahmanaik, which may even be regarded as quite unacceptable to the Jams as such. The claim therefore to its Jain character cannot be received with anything like the certainty, which the Jains themselves would claim for the work. If it is a question of Jain influence there may be a good deal in the work which might lend itself to that kind of a description. The evidence therefore being not decisive, we may for the moment not claim the Kural as a Jain work of Tamil literature. But the claim to the authorship of the Kural as the Jains put it forward. is in intimate association with the Jain Acharya Kundakunda, The age of Kundakunda † may be some time in the third or fourth century of the Christian era, but could not be brought down low enough for any intimate association with the composition of the Kural. That again has to stand over as yet on an unsettled footing. So much however can be postulated of this period, that there were communities of Jain monks residing in various parts of South India in sequestored localities such as the caves on the hills, etc., a little away from the crowd and din of ordinary life in cities: but perhaps not too far away for their getting food as mendicants.

With the rise of the Gangas of Mysore, we come upon clearer historical ground for Jainism in South India. Tradition connects the very foundation of the Ganga dynasty to the advice of Simhanandi. These Gangas rose to power in the Kolar District of Mysore, and

<sup>‡</sup> My friend Prof. Upadhye of Kolhapur College is inclined to believe, after a long survey of the available material, that Kundakunda's age lies at the beginning of the Christian era. Vide his edition of Pravachana-sara.—Introduction.

#### Jainism in South India

their territory in the best of their days reached up to the Palar river near Vellore and farther south, and extended westwards to include in it the whole of the present-day district of Mysore and a considerable part of Hassan. In the general distribution of political power the Ganga country comes next after Kongu which took into it the Coimbatore and Salem Districts roughly. In this kingdom of the Gangas and the neighbouring kingdom of Kongu as well, which at some periods had been under Ganga rule, we have vestiges of ancient monuments of a Jaina character, some of them of the first importance in Jaina history. Vijayapuram in the Combatore District was at one time a very important Jaina centre. The famous Jain shrine of 'Sravanabelgola' in the Mysore State is a living monument of this dynasty of rulers, coming almost at the end of the period. There are numbers of monuments of minor importance ascribable to this period of Jain influence in the Mysore territory, In the Madras Presidency, Cuddalore ( Pataliputra of the South ) was an important Jaina centre in this early period, where there was a community of Jaina monks who exercised a considerable amount of influence, Kanchi, the head quarters of the Pallava Kingdom and a Brahman Ghatika, contemporary with the Gangas, had a suburb which was an important Jama centre from early times, and continued to be so even in the very best days of the empire of Vijayanagar. Koppal in the Nizam's Dominions perhaps goes back to that age. The important Vaishnava centre now-a-days of Melkottai, (Yadugiri-Tirunarayanapura in Vaishnava parlance), was known to have been a Jaina centre under the name Vardhamanapura and that seems to have continued down to the days of the empire of Vijayanagar. Without going into undue detail, we find that the age of the Gangas beginning in the fourth century and going on almost to the end of the eleventh was a period when Jaimsm had a considerable influence generally.

This period coincides with the period of the rise and development of the school of Bhakti which may be regarded, from one point of view, as the reorganisation of Brahmanism to meet the needs of a varied and a far wider community than the Brahmanask community of old. It was the age par excellence of the rise of Savism and Vaishnavism through the two important schools of Bhakti, well-known in historical times, which in turn proved the centres from which the more popular and wider Bhakti cult spread northwards through the Mahratta country into Gujarat, and ultimately into the Gangetic Doab, spreading eastwards

# Dr. S. Krishnaswami Aiyangar

from there. In the literature of Hinduism relating to the school of Bhakti we come upon frequent references to Jainas and Jaina teaching sometimes described as vociforously hostile, and more often in very much more modified terms as another from of persuasion receiving considerable allegiance from the people and calling for recognition as one of the accepted creeds of the inhabitants of South India. Apart from Pataliputra, (Cuddalore in South Arcot District) and Kanchi. there seems to have been a very great centre of Jains in Madura in the 7th century, a locality round which numbers of far more ancient Jain monuments with the Prakrit inscriptions have also been found. Of course there is a grusome tale of the defeat of the Jains in argument, and of their wholesale persecution by the victorious Saiva saints both in connection with Madura in the 7th century and in the centre of Cuddalore. These blood-curding tales of persecution may have to be dismissed as pious frauds and exaggerations of the later hagiologists, as we have other evidence of a really more reliable character to indicate that the communities generally lived at peace with one another except for loud contentious and vociforous discussions. If the sectaries would have liked persecution -- even that is open to doubt-the rulers were not inclined to permit it, within their own territories. In the course of the eighth century, the centre of importance shifts from South India to the Mahratta country, and in the later period of that century this religion enjoyed the great patronage of the Rashtrakūta rulers for the time being, the most important patron among them being Amogavarsha Nripatunga, who was himself a Jain and is said to have abdicated at the fag-end of a long reign and took leave of life by the performance of the Jain ceremony of Sallekana, gradual starvation to death. Jinaséna and Gunabhadra were two great luminaries who flourished in the reign. With the end of the first millennium the Jains lost political influence perhaps by ceasing to have royal patronage, but remained as still a community in the two sections of pious monks and a lay community coming in for special treatment under the rulers of the time.

One special feature of this we might notice here, the Jaina seem to have been early confounded with the Ajivikas, who were perhaps more anathema to the Jains than even to the Brahmanical sects, and were often spoken of indifferently as one sect. The Jains were known to southern literature, Tamil literature in particular, as Nirgranthas. One

#### Jainism in South India

of the recognised designations by which they were often known elsewhere. Another form in which they are known in the South is Asuvis, which is the Tamilisation of the term Ajfvikas. There was a special rate that was levied for the maintenance of the community of the Jaina monks, and the rate was designated Asuvikal Kasu, the cash duty or cess levied for the purpose of Jaina monks. Jaina and Buddhist centres alike flourished specifically designated by the name palli. This of things continued under the empire of the Cholas, and there is perhaps only one instance of any importance, that, for some reason, there was a destruction of the caves of these Jainas by an outburst of popular fanaticism. Otherwise they do not appear to have suffered very much, as the Jaina centre at Conjeevaram received the patronage of the two generals of Vijayanagar in the early days of its existence, Chaichappa and his son Iruga, both of them generals of the empire. are numbers of Jaina communities lying scattered in various centres all over the land still pursuing their peaceful occupations and continuing to be more or less prosperous.

The greatest setback that the Jains suffered in the Dakhan country was under the decaying power of the Chalukvas when there was a Kalachurya usurpation in the middle of the 10th century. A community of Vīraśaivas, which perhaps we can trace back to the days of the Pāsupatas and the Kāpālikas of the earlier centuries generally, growing into importance assumed a new form and acquired even a new degree of fanaticism about to is time. They came into prominence in the Karnataka country under the rule of Bijjala who was himself a Jain, but had two Brahman ministers, an uncle and a nephew, who held high positions in the state service. Led by these Brahmans, they broke out into even open rebellion, and in the course of the struggle, the Jains suffered much, before the rebel elements could be brought under control and made to pursue a normal course of life like communities. Thereafter the Jains have not achieved any prominence comparable to the position which they occupied under the Rashtrakutas in the days of Amogavarsha or in the seventh country of the Pandya previous to the days of Kun Pandya in the century. As one among the various communities constituting the population of the South, they were allowed to pursue their course of peaceful life and continue to be prosperous communities down to the present time.



By Rao Saheb C. S. Shrinivasachari M. A.

The learned writer is Professor and Head of the Department of History and Politics, Annamalai University, Annamalainagar, South India. As the Swetambara Jaina Sadhus have done much to propagate Jaina faith in the Western India, so the Digambara Jaina Sadhus have rendered their services for that purpose in the Southern India. Rao Sahib has given some idea of the Vestiges of Jainism among the Ancient Tamils in the South India and on further explosation & research much more materials are sure to be found and glory of Jainism can be proved. New budding scholars have got a vast field for them in this direction. EDITOR.

It is surmised that Visakhamuni travelled, according to the Rajavalikathe, in the Chola and the Pandya realms, worshipped in the existing Jaina shrines and preached to the Jaina settlers. According to the Mahavamsa, King Pandukābhaya, fifth in succession from the founder of the civilised kingdom of Ceylon, Vijaya, transferred his capital to Anuradhapura (circa 437 B. C.) where a temple was built for "The Nigantha Kumbandha" and a residence was allotted to a Nigantha devotee named Giri. One writer held that the faith could not have reached the island of Ceylon, as early as the fifth century, B. C., without leaving marks in the Tamil Country, unless like Buddhism it went by sea from the North<sup>2</sup>.

<sup>1</sup> The King also built a monastery for wandering mendicant monks, a dwelling for the Ajivikas and a house for the Brahmans (Geiger and Bode-Translation-p. 75).

<sup>2</sup> M. S. Ramaswami Aiyangar-Studies in South Indian Jainism (1922); p. 33

# Some vestiges of Jainism among the ancient Tamils

The evidence of the early Brahmi inscriptions discovered in the districts of Ramnad and Tinnevelly and attributed to the beginning of the third century B. C. shows that even then Jaina sages had been preaching the faith to the Tamils. The beds cut in natural caves at Anaimalai in the Madura district, Arittappatti and other places, and the fact that the records contain a few Tamil words written in Brahmi characters, among which may be mentioned sallekkana, are coming to be regarded as being among the finger-posts of the spread of the Jaina faith among the early Tamils. In several of these, the inscriptions were engraved on the beds themselves; and in some others on the overhanging ledges; and it has been safely surmised that the inscriptions and the beds are synchronous.1 The caverns, situated at isolated heights in the rocks, with foot-holds leading into them and with beds and pillow-lofts dressed smooth, served as the abodes of recluses, either Bauddha or Jaina, whose wants were far below those of ordinary mortals.

Among the antiquities on the hill of Tiruparankunram in the Madura district are sculptures of naked figures in two places; and the second of these is adorned with a five-hooded serpent behind it and a triple-umbrella over the head, leaving, no doubt, that it is a representation of the Tirthankara Pārsvanātha. At Alagarmalai, to the north-west of Madura, a Brahmi inscription records that the image to its right was "the work of Ajjanandi." This name occurs in an inscription by the side of a Jaina piece of sculpture at Anaimalai as well as in the Vatteluttu and the Tamil records below the rockcut Jaina images at Aivarmalai (No. 692 of 1905), and Uttamapālayam (No. 729 of 1905), and also in one of the rock-inscriptions at Vallimalai (Epig. Ind.: Vol. IV., p. 141. No. B.). Ajjanandi is thus shown to have been a famous Jaina teacher whose influence was very widely spread over the Tamil Country. The cavern at Alagarmalai was occupied for some time by Ajjanandi and his colleagues: the piece of sculpture at the place clearly reveals the siddhasana

<sup>1</sup> Madras Epigraphist's report for 1908 (P. 47)

#### Rao Saheb C. S. Shriniyasachari

posture in which the Tirthankaras are often represented. Inscriptions on the pedestals of Jaina images at Anaimalai tell us, among other things, that a certain Gunasenapperivadigal (or Gunasenadeva) was in charge of the Jaina hermitage (palli) and the presiding teacher in charge of the cavern. The teachers sought the shelter of these caverus in their secluded retirement or in the rainy season. At Pechchi-pallam, also near Madura, there is a row of Jaina sculptures, five of which are adorned with serpent-hoods and attendant deities and are, undoubtedly, representations of the seventh Tirthankara Suparsva. Three of them are seated figures of ascetics with the usual triple umbrella held over them. One of the Vatteluttu inscriptions at the place mentions Gunamadivar, the mother of Ajjanandi, the teacher referred to above; and another names a certain Kanakanandi who was a servant of the Palli of Kurandi which was in charge of Gunasenadeva. Similar beds and canverns are found at Kunnukkudi in the Ramnad district and at Sittannavasal in the Pudukotta state.

A Jaina image with a prabha chiselled above its head, on a rock at Kongar-Paliyangulam near Madura, is according to the vatteluttu inscription below it, a representation of Acharya Ajjanandi. At Muttuppatti, also in the Madura taluk, on a detached boulder containing a bed and a Brahmi inscription cut into it, are two prepared niches containing two Jaina images with attendant chauri-bearers and a prabha. Below these are two vatteluttu records (Nos. 61 and 62 of Appendix C list of inscriptions copied in 1910), the first of which says that Kanakavira-periyadigal, a disciple of Gunasendeva, who

<sup>1</sup> The Madras Epigraphist's Report for 1909 (p. 70) holds that it is not easy to say if the origin of these ancient caverns is to be traced to Buddhist or Jaina influence. "As however the Brahmi characters are not known to have been used in the early Jaina inscriptions of the faith, the presumption that the caverns are Buddhistic appears to be the more correct one."

The report for the next year holds that these caverns were once occupied by Buddhists and, in a subsequent period, appropriated by Jaina ascetics whose institutions relating to religious mendicancy resembled closely those of the former.

## Some vestiges of Jainism among the ancient Tamils

was a disciple of Kurandi Ashtaupavasi-Bhatara of Venbu-nadu caused the image above to be made in the name of the residents of the village of Kuyirkudi-a fact which shows that entire village communities honoured and followed the Jaina persuasion; and the second record says that the other image was made by Maganandi, a disciple of Kurandi Ashtaupavasi, in the name of all the inhabitants of the nadu or district Among other pupils of Gunasendeva, who caused images of the master to be made at the place, may be mentioned Achchan Sripalan, a nephew of Anattavan Masenan, Kandan Ponpattan (goldsmith) of Sirukadaippuram, the wife of Velan Sadaiyau, a shepherd of Parur, and Araiyangavidi.

In all these places the beds are known in popular legend and belief as the beds of the five Pandava brothers; and both beds and caves are populary ascribed to the Pandava brothers. The Madura and Tinnevelly districts are particularly rich in such monuments. The age of the records has, in several cases, been attributed to the third century before Christ. The Jaina faith played an important part in the literary and political history of South India in the early centuries of the Christian era, down, in fact to the seventh century which witnessed the beginnings of the twin Bhakti revivalist movements of the Vaishnava Alwars and the Saiva Nayanmars. But it is strange how the Jainas and the Bauddhas who were also fairly widespread in that period in the land, "did not exercise any influence with their patrons in the matter of their being provided with comfortable rock—cut cells during their retirement to the hills in the rainy season, as their compatriots of the north did."

The rock-cut caves which were excavated by the Pallavas and other later rulers were not intended to be used as the habitations of ascetics as the Buddhist and Jaina caverns were.

The prevalence of the Jaina creed in South India in the centuries on both sides of the Christian era is supported by the tradition of the migration of the Srutakevali Bhadrabahu, along with Chandragupta Maurya to the Karnataka country. Mahamahopadhyaya, Rao Bahadur R. A. Narasimhachar, the veteran archaeologist of Mysore, has after

#### Rao Saheb C. S. Shriniyasachari

a thorough examination of all available evidence as to the reliability of that tradition, come to the conclusion that "a dispassionate consideration of the above-mentioned facts leads one to the conclusion that the Jaina tradition has some basis to stand upon." He says that though the evidence may not be quite decisive, it may be accepted "as a working hypothesis until the contrary is proved by future research."

11

Among members of the Jaina persuasion in the ancient Tamil land, the Arhat was considered to be the supreme intelligence which rules the Universe From the famous epic work, Silappathikaram (Epic of the Anklet) we learn that they had two principal vows, not to speak an untruth and not to kill any living creature; and the community was divided into two sections, the sravakas, (hearers) or laymen and the religioux of whom there were five classes, Pancha-parameshtin namely, Arhas, holy men; siddhas, those who had acquired supernatural 2powers, acharyas, priests; upadhyayas, religious teachers; and sadhus, pious men. The Jainas had pulpits erected near their shrines and at road-crossings from which they preached their tenets. Women were also admitted into holv orders and took yows of celibacy. Monks and nuns carried an alms-bowl, a water-pot suspended from a hoop of twine and a bundle of peacock-feathers for softly sweeping off insects from the places where they sat or lay down. They frequently pronounced a short prayer of five letters, which was called the Panch-mantra.8

In the time of the early Pandyan ruler, Nedunjeliyan, the practice of the Jaina cult was perhaps allowed only on the outskirts of the Madura city. A regular Jaina Sangha was established in the Madura Country in 470 A. D. by Vajranandi, the pupil of Sri Pujyapada.

<sup>1</sup> Epigraphia Carnitica: Vol. II Inscriptions at SravanaBelgola-Revised edition. (Bangalore, 1923)—p. 42.

<sup>2</sup> The correct interpretation would be final emancipation instead of supernatural powers.—Editor.

<sup>3</sup> Silappathikaram, Canto X lines 99-101 (Commentary of Adiyarkku Naliar) edition of Mr. V. Swaminath Iyer 1892-p. 239.

<sup>4</sup> From the Digambara Darsanasara of Devasena writing in Samvat 909-J. B. B. A. S. Vol. XVII, Part I, p. 74.

#### Some vestiges of Jainism among the ancient Tamils

About the same time Buddhadatta, an elder contemporary of Buddhaghosa, wrote works on Buddhism in the Chola country. One of these works was the Vinaya vinichchaya which was composed in honour of Buddhasimha at Bhutamangala (Budalur) in the interior of the Chola country. The great Jivaka Chintamani which is, according to Dr. G. U. Pope, "the greatest existing Tamil literary monument, is by a Jaina poet, Tiruttakka Devar, contains the life of the hero, Jivakan, the King of Rajamapuram, the capital of Yemangadam (golden-limbed a name of Gandharva). The author has worked out diffusely in his epic the ideas that have been embodied in the famous Anthology of Naladivar, in terse epigram. Dr. Pope is of the opinion that some of the earlier quartrains of the Anthology were not improbably his; and that "there is scarcely a word, phrase or idea in the four hundred quartrains that is not in the epic."

The Nāladiyār (translated into English and edited with critical apparatus by Dr. G. U. Pope:—Oxford, 1893) was, according to tradition, a collection of popular verses, made after the impalement of the Jainas in the time of Kun Pandyan, of the seventh century who came under the influence of the Saiva saint, Gnāna Sambandar. The verses were, mainly, but not exclusively, of Jaina origin and were largely expurgated by the Saivas. There is no mention of God in the collection, nor any trace of any particular religion; but there are allusions to certain popular deities and rites, while the idea of Karma is well discussed.

The famous Kural of Tiruvalluvar is ascribed to dates ranging from the 2nd century B. C. to the sixth century A. D. It is certainly earlier than the Epic of the Anklet in which it is quoted and was probably written a century or two before the main epics. Almost every religion of the land has claimed Tiruvalluvar for itself. Several writers have held that the great Tamil sage was a Jaina, a follower of Arhat and have brought forward pieces of internal evidence in favour of the Jaina origin of the work-chief among them being the use of the expressions: Malarmisai veginan (he who walked on the lotus, descriptive of the Tirthankar going on a lotus to preach his doctrines on attaining omniscience) and Engunatthan (he who has

#### Rao Saheb C. S. Shriniyasachari

eight qualities). The commentator of Nelakesi, a Jaina work, that is being edited by Mr. C. S. Mallinath Jain, calls the Kural "our own Bible" Jaina tradition is that a sage, Elacharya, was the author of the great work, and some identify this personage with the great Sri Kunda Kunda Acharya who is said to have composed the Panchastikaya for the edification of a King of Kanchi. Tiruvalluvar, according to another tradition, had for his friend, Elala or Elara Singha of Ceylon who flourished in the latter half of the second century B. C. Europeans have been inclined to find Christian influences in his teaching. If the identity of Tiruvalluvar with Sri Kunda Kunda should be possible, the prevalence of the Jaina faith among the Tamils in the first centuries of the Christian era becomes greatly strengthened.

Madura was the chief centre of the Jaina faith in the pre-revivalist epoch, though we hear of Jaina monasteries at Kaverippattinam, the old capital of the Cholas, at the mouth of the river Kaveri, and at Uraiyur, near Trichinopoly. The author of the Epic of the Anklet was also a Jaina, and Jaina nuns preached to and exercised influence over women. The Jainas were mostly of the Digambara persuasion, and the Nigrantha system was more popular than the Bauddha creed.

The view has been generally accepted that Jainism had been known in South India even in the third and fourth centuries before Christ and Jaina settlements should have flourished in the land in the 1st century A. D. and even before it. On the eve of the Hindu revival of the 6th and 7th centuries the position of the faith was very influential and even deep-rooted. It is easy to the continuity of Jaina elements in the Saiva hagiology, of Jaina ideas of conduct in the life of the upper classes of the population and of Jaina monasticism in our mutt organisation etc

<sup>1</sup> For his date & works see my friend Mr. A. Upadhya's learned introduction to Pravachana-Sara ably edited by him & published by Parama-shruta-prabhavaka mandala Shroff-bazar, Bombay, Editor.

<sup>2</sup> Excepting Dharmastikaya, other Jama credal points are supposed to be embodied in the well known Tamil epics.



The learned writer has taken trouble to collect materials for Jama Iconography, but the value of the article would have been enhanced if necessary references were given. Most of the information seems to have been obtained from Achàra-Dinakara.

The Dhyanas mentioned are probably the poses of the deities. Regarding the collective deities we find they are the Sarasvatas mentioned in the Pratistha-kalpus, and are twenty four, the first name "Sarasvalus" having been omitted by the writer. Neither these nor the subsequently mentioned Indras and Indrains are all found represented in images. Their names appear in some Tantras or in the works describing the spheres ruled by different Indras and their Agra-mahishis are there also mentioned, but the latter bear individual names and are not therefore collective desties. So far we know, these are not individually represented in images except S'akra, Is'ana, and Dharanendra. Nirvanu-Kulika and other ancient works describe a very limited number of deities. Inference as to some deities named being imported from the Buddhist Vajrayana does not seem to be warranted, because most of these can be traced in admittedly more ancient Jaina scriptures. The similarity of names seems to have influenced the learned writer. The comparative study, we must honever say, is indeed welcome. We wish careful investigations will be carried on for the purpose.

We offer our thanks to the learned writer for writing a preliminary article on Jaina Iconography and desire he will write oppostly about it after further studies as he has done about Buddhist Iconography.

Editor.

# प्राच्यविद्यामन्दिर (बड़ौदा ) के अध्यक्ष-



गजरत्न-क्षानरत्नपद्प्रतिष्ठित्— डॉ विनयतोष भट्टाचार्यः

[ P. 114.

## Dr. B. Bhattacharya

It is admitted on all hands that the study of Iconography is one of the most fascinating in the whole realm of Indian Archaeology. An icon is nothing but the expression of an idea of godhead and Iconography seeks to discover when and under what circumstances that idea, was conceived and found its expression. Thus iconography does not only concern itself with the identification of images and paintings of gods and goddesses, but also with the social, religious, spiritual and artistic background relating to the production of such rapresentations. The science of iconography, therefore, covers a wide field which is both instructive and interesting.

Hinduism, Buddhism and Jainism being the three principal and ancient religious systems of India the study of iconography naturally falls into three grand divisions. Much work has already been done in the field of Hindu and Buddhist iconography, but so far not a single authoritative book on Jaina iconography has been written. With the advance of Jama studies and the discovery of Jama monuments, temples and images, scholars are required to be drawn towards this branch of iconography, so that an exhaustive and authoritative volume may be available to earnest inquirers. This will not only stimulate the Jains themselves, but also give an impetus to those who are anxious to compare the results so far achieved in the Hindu and Buddhist branches of iconography, with those of the Jaina religious system, After all, all the three religions being indigenous to India have many things in common, and it is to our utmost advantage to know how far the three systems agree with one another in order to appreciate how far they differed. This study of sconography, when carried to its logical extreme, thus helps to re-establish cultural unity that existed in olden days, and remove many misunderstandings that may have arisen in recent years.

Plenty of material is available in Jaina literature of today for the reconstruction of the Jaina pantheon, and in fact the Jaina pantheon is not lacking either in variety or in richness. Once when the present writer was making an investigation on the same line he was confronted with at least 500 Dhydnas of gods and goddesses. This surprisingly large number of Dhydnas was obtained only on a superficial study of some of the printed books available at the library of the Oriental Institute. If a search is made in the MSS room among the numerous Jaina manuscripts

## Jaina: Iconography-a brief survey

deposited there, it is expected that at least double the number of Dhyánas will be available for the re-construction of the Jaina pantheon.

Again, the form and character of deities differ a great deal according as they are conceived either in the Svetámbara or the Digambara schools. In different centuries deities were differently conceived according to the needs of the time, and it is not improbable that the deities differed also according to Gaechas and according to the whims and fancies of sculptors and denors. Thus in Jaina iconography one has to deal with prolific material which is required to be shifted with considerable skill and care.

The study should begin with the representations of Tirthankaras and their companions, the Yaksas and Yaksinis. The names of Yaksas and Yaksinis differ according to different authorities and according as they are conceived in the two grand divisions of Jamism, the Svetambara and Digambara schools. The names as we obtain may be given in a tabular form below:—

| No.         | Tirthankara         | Yakśa           | Yaksıni      |
|-------------|---------------------|-----------------|--------------|
| 1.          | Réabhadeva          | Comukha         | Apratichakra |
| 2.          | Ajitasvanii         | Mahayakśa       | Ajita        |
| 3.          | Sambhavanatha       | Trunukha        | Duritari     |
| <b>4</b> .  | Abhinandana         | Lśvara          | Kalıkā       |
| <b>5</b> .  | Sumatinatha         | Tumburu         | Mahakalı     |
| 6.          | Padmaprabhanatha    | Kusuma          | Acyuta       |
| 7.          | Supārśvanātha       | Matanga         | Santa        |
| 8.          | Chandraprabhanátha  | Vija <b>y</b> a | Bhrkutı      |
| 9.          | Suvidhinatha        | Ajita           | Sutara       |
| 10.         | Sītalanātha         | Brahma          | Aśokā        |
| 11.         | Sreyāmsanātha       | lśvara          | Mānavi       |
| 12.         | Vāsupūjyanatha      | Kumāra          | Pracanda     |
| <b>13</b> . | Vimalanatha         | Sanmukha        | Viditā.      |
| 14.         | <b>A</b> nantanātha | Pātala          | Ankuśa       |
| 15.         | Dharmanatha         | Kinnara         | Kandarpa     |
| 16.         | Santinatha          | Garuda          | Nirvāņā      |
| 17.         | Kunthunāth          | Gandharva       | Bala .       |
| 18.         | Aranātha            | Yaksendra       | Dharani      |
| 19.         | Mallinātha          | Kubera          | Vairotya     |
| 20.         | Munisuvratanath     | Varuņa          | Varadatta    |

## Dr. B. Bhattacharya

| 21. | Naminatha       | Bhrkuti | Gandhari   |
|-----|-----------------|---------|------------|
| 22. | Neminātha       | Gomedha | Kusmandi   |
| 23, | Pärsvanätha     | Paráva  | Padmavatī  |
| 24. | Vardhamānaswāmi | Matanga | Siddhayika |

There are several ways of representing the Tirthankaras, sometimes as sitting and sometimes standing, sometimes alone and sometimes with two or more replicas of the same image, sometimes covered in draperies and sometimes without them. The Tirthankaras have each a definite recognition symbol, called the Làncchana which invariably accompanies their forms whenever they are represented. These Làncchana are 24 in number and are associated with the Tirthankaras in the following order. 1. Bull, 2. Elephant, 3. Horse, 4. Monkey, 5. Kraunch bird, 6. Red lotus, 7. Svastika, 8. Moon, 9. Alligator, 10. Srívatsa, 11. Rhinoceros, 12. Buffalo, 13. Boar, 14. Falcon, 15. Vajra, 16. Deer, 17. Goat, 18. Nandyàvarta, 19. Water-jar, 20. Tortoise, 21. Blue lotus, 22. Conch, 23. Serpent, 24. Lion.

The list given above is according to the conceptions of the Svetāmbara school; the list of the Digambaras differs from the above in certain respects. Again in the Utsarpini period there was another set of 24 Tirthankaras, and if an attempt is made their Dhyanas, Láncchanas and perhaps their Yakśas and Yakśinis also may be found.

Next in importance to the Tirthankaras are the Vidyadevis, their number being fixed at sixteen. All these deities are associated with one Vidyà or Mantra and therefore they are known as the Vidyadevis. They may be compared with the Hindu Mahavidyas whose number is recognised to be ten. These are called Siddhavidyas because it is believed that if their Mantras are repeated for a lakh of times the worshipper attains Siddhi or perfection. Some such significance seems to be attached to the sixteen Vidyadevis of the Jains. The names of the sixteen Devis are invariably given in the following order:—1. Rohini, 2. Prajnapti, 3. Vajraśrinkhala, 4. Mahavajrankuśa, 5. Apratichakra, 6. Purusadatta, 7. Kalika, 8. Mahakalika, 9. Gauri, 10. Gandha\*, 11. Jvalamatrka†, 12. Manavi, 13. Vairotya, 14. Acchūpta, 15. Manasī and 16. Mahamanasī. When this list is examined it will be found that some of the names are repeated in the list of Yaksinis, though I have not yet

<sup>\*</sup> Gandhari. Editor † Sarvastra Mahajvala. Editor

# Jaina Iconography-a brief survey

examined the difference that exists in their forms. Most of these deities are two-armed and have peculiar vehicles, such as man, crocodile, (Godhá), horse, swan and such others. Amongst them Rohini and Vairotya are four-armed.

None the less interesting are the names of the mothers of the 24 Tirthankaras whose forms and characteristics are described in Jaina scriptures. The names of the mothers are given in them as under:—
1. Marudevi, 2. Vijayā, 3. Sonā, 4. Siddhārthā, 5. Sumangala, 6. Susīmā, 7. Prithvi, 8. Laksmanā, 9. Syamā, 10. Nandā, 11. Visnu, 12. Jayā, 13. Rāmā, 14. Suyasā, 15. Suvratā, 16. Achirā, 17. Sri, 18. Devi, 19. Prabhāvatī, 20. Padmā, 21. Vaprā, 22. Sivā, 23. Vāmā, 24. Trišalā.

The most remarkable feature of the Jaina iconography is the inclusion of quite a large number of collective gods in their pantheon. Such instances are not rare in the Hindu pantheon for there we meet with descriptions of such collective deties as the eight Vasus, twelve Adityas, eleven Rudras, and so forth. In Buddhism also similar examples are found; for instance, the eight Taras of the vajratara Mandala, four Dakinis of the vajravarahi Mandala, the five Pancaraksa deities etc. but seldom do they appear as independent groups, nor their occurrance is so large as in Jainism. The names of collective deities I have been able to discover are these:—1. Adityas. 2. Vahnisuras, 3. Varunas, 4. Gardatoyas, 5. Tusitas, 6. Adhyābādhas, 7. Aristas, 8. Agnyābhās, 9. Sūryābhas, 10. Chandrabhas, 11. Satvabhas, 12 Sreyaskaras, 13. Ksemankaras, 14. Vīsabhas, 15. Kamacaras, 16. Nīrvaṇas, 17. Antarīksadevas, 18. Atmaraksītas, 19. Sarvaraksītas, 20. Maruts, 21. Vasus, 22. Aśvamukhas, 23. Viśve Devas.

The number here comes to 23 and it is quite possible that one of these collective deities is missing in my list because 1 find that the Jains are very fond of the number 24. Full iconographic details of these deities are given in the Jaina scriptures, and the Vahanas and the weapons held in their hands are all described in them. For instance, the Adityas are described as having the horse as their vehicle and the lotus as the symbol. The Vahnisuras are described as having the goat as their vehicle, the Adhyabadhas have the man as vehicle and the Vina as the symbol, the Aristas have the hare as vehicle and the axe as symbol, the Kamacaras have Garuda as vehicle and the discus as the weapon.

## Dr. B. Bhattacharya

Examples of this kind can easily be multiplied but that should be the duty of one who is writing a compenensive work on Jaina iconography.

The collective deities on the male side have already been described, but there it a set of female deities, all collective, whose iconography can be studied from the Jama religious works. It is not possible to give details of form in all cases and therefore I shall indicate the names of such collective female deities as I have been able to discover. names are these: - 1. Surendradevis, 2. Cāmarendradevis, 8. Balidevis, 4. Dharanendradevis, 5. Bhūtānandadevis, 6. Venudevis, 7. Venudāridevīs, 8. Harikāntādevīs, 9. Haridevīs, 10. Agnisikhādevīs, 11. Agnimānavadevis, 12 Punyadevis, 13. Vasisthadevis 14. Jalakāntādevis, 15. Jalaprabhadevis, 16, Amitagatindradevis, 17. Mitavāhanadevis, 18. Velambadevis, 19 Prabhanjanadevis, 20. Ghosadevis, 21 Mahaghoşadevis, 22. Kāladevis, 23. Mahākāladevis, 24. Surupadevis, 25. Prātirūpendradevis, 26. Pürnabhadradevis, 27. Manibhadradevis, 28. Bhimadevis, 29. Mahabhimadevis, 30. Kınnaradevis, 31. Satpuruśadevis, 32. Mahapuruşadevis, 33. Ahikayadevis, 31. Mahakayadevis, 35. Gîtaratidevîs, 36. Gitayaśodevis, 37. Sannihitendradevis, 38. Sammanadevis, 39. Dhatrindradevis, 40. Vidhatrindradevis, 41. Rsindradevis, 42. Rsipalendradevis, 43. Iśvarendradevis, 44. Maheśvarendradevis, 45. Suvaksodevis, 46. Visala devis, 47. Hasendradevis, 48, Hasyaratidovis, 49. Svetendradevis, 50. Mahāšvetendradevīs, 51. Patagadevis, 52. Patagaratidevīs, 53. Sūryadevīs, 54. Chandradevîs, 55. Saudharmašakrendradevîs, 56. Isanendradevis.

Besides these there are innumerable individual and independent deities in the Jaina pantheon, and these in a great measure add to the richness and variety of the Jaina gods and goddesses. Amongst the male deities mention may be made of Saudharmendra and Isanendra both two-armed, the latter bearing the Sūla. Camara the lord of the Asuras, Bah, Dharana the lord of the Nāgas with his head marked with three hoods, Bhūtānanda, Venudeva, Venudarideva, Harikanta, Hari Indra, Agnisikha, Agnimānava with his banner marked with a pitcher, Punya with the lion-banner, Vasistha, Jalakanta with the horse-banner, Jalaprabha with horse as cognizance, Amitagati the remover of obstacles, Mitavāhana, Vailambadeva, Prabhanjana the crocodilebannered, Ghosa, Mahāghoşa, Kāla, Mahākala with Kadamba flower as his cognizance, Surupa, Pratirupa, Pūrnabhandra, Mānibhadra,

## Jaina Iconography-a brief survey

Bhīmadeva, Mahābhima, Kinnara, Kimpuruşa, Satpuruşa, Mahāpuruşa, Ahikāya the lord of the Devas, Mahākāya the lord of the Suras, Gitarati, Sudāruņa, Devarat, Hari, Dhatr, Vidhatr, Rşi. Rsipāla, Išvara, Mahešvara, Suvaksas, Višāla, Hasa, Hāsyarati, Sveta, Mahāšveta, Patagarāt, Patagarati, Sūrya, Chandra, Sakra, Išāna, Sanatkumāra, Mahendra, Brahmā, Lāntakešvara, Sukra, Sahasrāra, Anatendra, Acyuta, Ksettrapāla with 20 arms, Brahmāšanti etc.

Amongst female deities mention may be made of the following the list being by no means exhaustive. The Srî, Hrî, Dhrti, Kīrtī, Buddhi, Lakṣmī are some of the abstract deities. There are besides, Srutāngī, Ksettradevata. Bhuvanadevī, Sāsanadevī. Sārasvatī. Sāntidevī, Jayā, Vijayā. Ajitā, Aparajītā, Tumburu, Adhivāsana and Amba. This list does not include the purely Hindu Mātrkas which were recognised in Jainism. Their number is here recognised as nine and they are named in Jaina iconography as follows: -1. Brahmani, 2. Mahešvarī, 3. Kaumārī, 4. Vaiṣṇavî, 5. Varahī, 6. Indraṇī, 7. Chāmuṇḍa, 8. Tripurā and 9. Saṣthī.

Dhyanas are also available for the Arhats, the Siddhas, the Acaryyas, the Upadhyayas and the Sadhuvrajas. It is also noteworthy that such abstract concepts as Jūana or knowledge, darsana or philosophy and charitra or good conduct are deified in Jamism and appropriate Dhyanas can be discovered from Jaina religious works\*.

In Jama iconography a place is not denied to the usual Dikpalas numbering ten, the nine Planets of Destiny, and the twelve signs of the Zodiac. The Dhyanas associated with them are not those which we generally meet with in Hindu books, while the Dhyanas of the twelve signs of the Zodiac certainly have an originality special to the Jamas.

The above is a brief survey of the materials available for the study of Jaina iconography. If a search is made further interesting material will be available. In iconography greatest importance should be placed in the Dhyanas which records the law which every sculptor or painter is required to follow. In different place the artists have different technique which will make a few sculptures appear somewhat different, but still the influence of the original Dhyanas will be quite conspicuous.

<sup>\*</sup> No Dhyanas, so far as we know, are mentioned regarding juana etc. Editor.

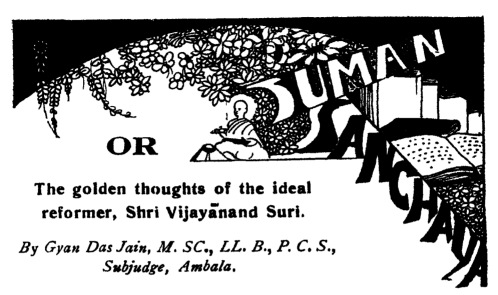
## Dr. B. Bhattacharya

The brief study, herein given, will make another fact quite clear. Such a varied and rich pantheon must necessarily presuppose the existence of widespread Tantric practices among the Jainas. If a good literature on Tantras is not available today amongst Jaina sacred works, it is because either that literature is lost or remains to be discovered by a further search of manuscripts. Each deity in Tantra is associated with a Mantra and a procedure, called the Sadhana, peculiar to the deity. Except the sixteen Vidyadevis it is difficult to find Mantras for other deities without adequate study, but the possibility of their existence is almost a certainty.

Another fact that can be discovered by means of this brief study is that Jaina iconography was not altogether unconnected with the Hindu and Buddhist iconography. For instance the presiding deities of the nine Planets, the ten Dikpalas, the twelve signs of the Zodiac, the Matrkas etc. are common to the three pantheons, and their representations are to be met with in important temples belonging to the respective systems of religion. To a student of Buddhist iconography the names of Manibhadra, Pūrņabhadra the two friends of Jambhala the God of Wealth, will be quite familiar. The names like Vajraṣṛākhalâ, Vajraāktīsī will sound familiar to one who knows the elements of Buddhist iconography. The prefix 'Vajra' to the names of Jaina deities is not altogether meaningless, because it shows clearly that these are importations from the Vajrayāna school of Buddhism. Gandhārī also has a peculiar Buddhist odour. Bhṛkuṭī is Buddhist.

There is also no room for doubting the fact that the Jainas incorporated many Hindu deities in their pantheon, and perhaps assigned inferior positions to them. Brahma, Hari, Maheśvara, Kubera, Varuna, Kālī, Mahākāli, Brahmani, Maheśvarî, Vaiṣṇavi, etc. are all Hindu. Indeed, it will be an interesting study if the forms of these deities in Jainism are compared with those obtaining in either Hinduism or Buddhism or both. Thus it is evident that the Puraṇas, and later the Tantras, served as the chief source of inspiration to those who were responsible for the building up of the Buddhist and Jaina pantheons.





Note:—In the following few lines I have translated some quotations from the great works of the great modern Acharya touching the social and moral problems of the present day and containing their unfailing solution. I have also added a free comment on our existing social and mental outlook. The deep erudition of the Acharya and his scholarly mastery of the various philosophical systems of the East can be appreciated only by reading his learned works that drew forth spontaneous homage from unbiassed students of oriental civilization and literature like the following:—

दुराग्रहध्वान्तिविमेदभानो !, हितोपदेशामृतिसंघुचित ! संदेहसंदोहिनरासकारिन् !, जिनोक्तधर्मस्य घुरंघरोऽसि । आनंदिवजय ! श्रीमक्तात्माराम ! महामुने ! मदीयनित्तिललप्रश्रव्याख्यातः शास्त्रपारग ! ।। कृतज्ञताचिन्हिमदं, प्रंथसंस्करणं कृतिन् ! यत्नसंपादितं तुम्यं, श्रद्धयोत्सृज्यते मया ॥

-A. F. Rudolph Hoernle

"In times past there have been spectacular and deceitful religious heads, who enclaved even the Kings. The religious head of the

Christians is known as the Pope. Europe has not been able to get rid of his thraldom upto the present day. The tyranny of these religious heads has been as relentless in India as in any other part of the world. The root cause of this injustice has been ignorance. With the rise in the power and influence of these heads, they so order things that no one should study and if some one does so, he should not acquire the real insight into the field of knowledge. They consider that they can thrive and revel only on ignorance of the people who on getting welread would pick holes in their conduct and their notions. That is why they seek to keep all the branches of learning shut away from other people.

It is this religious thraldom that has caused India to lose her freedom,



GYANDAS JAIN

that has defrauded her of the sweet fragrance of the real 'Dharma' and that has plunged her into the meshes of new faiths andx creeds."

[ Agnan Timir Bhaskar, P. 24.]

"In India so many started their own new creeds that the intellect of the 'Arya' people got blunt and confounded and they are sinking into the abysmal waters of 'Mithyatva' with their minds

X What a forceful and fearless comment on the religious conditions by an ideal religious leader I We need the help of a 'Guru' even in learning how to read and write. Progress, on the thorny way of 'Dharma' is however impossible without the watchful and sympathetic guidance of a 'Guru.' But when blind faith prevails, the 'Gurus' become selfish and sensuous and the situation becomes exactly what the Acharya has depicted.

#### Suman-Sanchaya

troubled by constant doubts. Several of them have turned Christians; several others have joined the ranks of the followers of 'Mohammad.' Some have woven out of their own unwarranted notions the faiths like 'Brahma Samaj' and some have entered the new faith of Saraswati Dayanand and there are others who would rather stand aloof from this clash of creeds.

So many agriculturists and others have renounced their occupations to go about as 'Sadhus' that it has become a problem for the society how to feed them. Most of these Sadhus are avaricious, hoard wealth and smoke poisonous drugs like 'Ganja & Charas.' Others have put up permanent abodes in towns to rob people and to revel in licensious pursuits. It would be better that such 'Fakirs' remained house-holders and utilized their houest earnings in bringing up and educating their children and in feeding the hungry and raising the down-trodden.

'Sadhu' in one who wears a cloth to cover his nakedness and feeds himself to subside his hunger, who observes untarnished Brahmacharya' and keeps the people away from falsehood, theft and fraud and from dishonest dealings and lustful pursuits, by his sweet persuation."\*

(Agnan Timir Bhaskar, P. 118)

"Treat as brothers all those that observe Jainism: love them more than you love your own brothers. 'Jain Dharma' provides shelter to and contains in its wide fold people of all castes and colours. The various castes and classes have their origin not in 'Dharma' but seem to derive their designations from association with a town, a person or an occupation. Acharyas like 'Ratnaprabh Suri' and 'Hembhadra Suri' formulated some castes and 'Gotras'. It is a sinful error for the people of any caste to consider themselves as

<sup>\*</sup> What a life-like picture of the religious chaos and the sinful life of the religious heads of those times! What an apeal the words carry for the reformation within.

#### Gyandas Jain

such superior to those of any other. The very idea of the high caste and the low caste is demoralising. All human beings are equal.+

(Jaina Dharma Vishayak Prashnottar Q. No. 17-18)

"It is good that Jains keep their sacred books with care but it is at the same time lamentable that they have shut away their grand Bhandars' like that in Jaisalmer behind stone walls and never care to know if the invaluable treasures have all turned into dust and been lost to the world or any of their traces still remain."

(J. D. V. Prashnottar Q. 147.)

- "Q. Have the Jains no wealth that they do not improve the condition of their excellent Shatras?
  - A. They have ample wealth but two of their senses have grown too powerful and that is why none cares for the libraries. One is the nose and the other the palate. For the former, that is for a name they go on raising temples at a cost of lacs and for the latter they squander away thousands in sumptuous feastings. No one, on the contrary dreams of the decaying literary works and improving them."
- "Q. Is there any sin in the erection of temples and in 'Sahammi Vachhals' (common dinners of the brotherhood) that you forbid them?
  - A. No. These two virtuous things lead one to heaven and even to salvation but Lord Jinadeva has ordered that the defective or unhealthy 'Dharma kshetra' should be attended to and ameliorated first. The greatest need of the day is the protection of the decay-

<sup>+</sup> The broad Jain Dharma does not admit of tolerating any invidious discrimination between the various classes such as we observe today. Any such distinction tarnishes the fair name of Jain religion, the unrivalled exponent of equality. What liberal views the great reformer held and with the courage of conviction expressed to widen our narrow vision!

<sup>‡</sup> What a fervent appeal for the reclumation of the little treasure left which also is fast sinking into ruins!

### Suman-Sanchaya

ing Libraries which if not saved now, would be lost to the world for ever. The temples can well be erected any time later on. "‡

(J. D. V. Prashnottar Qs. 148-150)

- "Q. When and where should the temples be erected and of what nature should the 'Sahammi Vachhal' be?
- A. Temples should be put up at places where the people, devoted to Lord Jindeva, can not afford to build a temple on account of their means being limited.

Provide some work for the indigent son of a brother-shravak so that he may be able to support his family. Lend your assistance to him when and where it is called for. This is the right 'Sahammi Vachhal.' Do not think that we are against the erection of temples or against the Sahammi Vachhal in the form of common dining. But mind there is little outcome or 'Punya' for temples erected just for winning a name. For the people of one place to entertain those of another neighbouring place and then for the latter in their turn to feast the former, without any idea of helping up each other, would be but a futile barter and not the right type of 'Sahammi Vachhal.+"

(J. D. V. Prashnottar Q. 151)

<sup>†</sup> What an awakening for the indiscrimate followers of conventions and what a blow to the blind sense of treading in old ruts!

<sup>+</sup> O, blind goers in ruts and senseless followers of the conventions! Do you forget these words of the noble Acharya today that you are wasting your money earned by all sorts of tricks in such things-wasting at the bidding of the dull and narrow-visioned 'gurus' fond of being called lovers of 'Shasan.'

It is surprising to find that our people, watchful in business of every little farthing and earning money by a hundred tricks not always honest, are squandering their wealth in the name of the so-called 'Dharma' heedlessly. It is good that the Jains are ready to spend thousands for the 'Dharma' at the bidding of some one but those that direct, by their bidding this hard-earned money, into such fruitless channels, play false with their blind and devoted followers and tarnish their own souls also. From my travels in Marwar and other provinces, I have known that 20 to 40 thousands of rupees are not infrequently spent in a single 'Sahammi Vachhal' when and where some 'Sadhus' fond of mere spectacular farces, happen to stay for the 'Chaturmas.'

### Gyandas Jain

been consigned to fire by or under the orders of the Muslim Kings. Those that ecaped some how, are rotting away in the the shut up 'Bhandars' and it is likely that after some time the condition of these locked-up treasures of knowledge would get even worse-than that of the burnt-up ones. The Jains spend thousands in other matters but nothing for the restoration of the decaying ancient works. They do not start educational institutions either where their children could be taught in Sanskrit. What a pity it is!

Most of the Jain Sadhus also do not care to study. Why should they freely get plenty to eat and drink? There are so many 'Yatis' who are only spoiling their lives by indulging in mere sensual pleasures. People call us 'Nastiks' but we care not what others think of us.

It is a pity that at this calamitous hour our own religious 'gurus', the very model of asceticism and physical renunciation, are consciously guiding us into the whirlpool of calamity on account of their mutual jealousy, their obstinacy and their egotism.

Awaken, Jam Samaj! awaken soon if you wish to exist. Discard the antiquated conventions. Let not the essential be swallowed by the nere non-essential, Join your forces with the world in its onward march and after so joining, attract the world to the eternal truths of Jamism. Leave off the old pipe. Adopt new modes of propagation of your soul-elevating Dharma in this new era

The Sahammi Vachhals' of the palate devoid of any sense of mutual help are a mere 'Sāvadya Ārambh', a mere craving of the tongue and a fertile source of new 'Karmas.' The 'Varghoras' without devotion and intelligent faith are only a demonstration of mass stupidity and ignorance. Our people are turning away from the 'Prabhu-marg.' They should be saved. Let us learn the lessons of the times as did the great Vijayanand who allowed his disciple to stay for 12 years on end at one place, for the sake of the preservation of the invaluable Jirna Bhandar'.

It is painful to find our exultations and felicitations at the goregeous 'Varghora Shows' and the expensive common feasting at a Juncture when hundreds of our youths are experiencing the keenest mental tortures on account of unemployment or seeking the shelter of other religions just for one worldly amenity or the other and when hundreds of youths born in Jain families are turning into enemies of the Great Universal Jain religion merely for want of proper religious instruction.

## Suman-Sanchaya

Thousands of our people would flock to relish with gusto the dainty dishes at the common dinners but they would rather sleep over the matter of preservation of the old literature and of spreading of real education.

The purport of our writing this is only that, with mutual co-operation and united effort, Jains should reclaim the ancient 'Bhandars' like those in Patan, Jaisalmer and Khambhat and should by opening educatinal institutions at prominent towns, provide for the spiritual and temporal education of their children and make them capable citizens."\$

(Quotation in 'Saraswati' Fel, 1915)

- "Q. What are the duties of a man towards God?
  - A. He should augment the 'Bhagwat Mahima' as far as may be. He should widen the fold of the religion of the Lord by religious celebrations that would evoke admiration for Jainism in the public. He should also spread the religion of the Lord Omniscient in this country and abroad by religious discourses and publication of its literature."

(Chicago Prashnottar P. 81)

"Q. Where is the need for studying the various Shastras?

Gururaj! The 'Samaj' needs the fearless reformers like you. It is depressing to find that some of your own disciples who had the fortune of learning at your feet, deliberately ignore your advanced spirit and are perversely engaged today in dragging the society into the old ruts.

The Jain Shravaks consider that the task of carrying the torch of the religion is a duty peculiar to the Sadhus and have left it over to them. The Sadhus, on the contrary are happy to encamp at places where there is facility for Ahara (food) and where physical comforts are handy. They are filled with a sense of complacency on their morning discourses addressed within the premises of the 'Upashraya' to a few devoted Shravaks wagging their chins in a stupid manner. This is the limit of their sense of the 'Dharma Prachar.'

The idea of going about from place to place and from country to country under great odds, to carry the noble massage of 'Ahimsa' to the hearts that are devoid of it, is loathsome to them.

<sup>\$</sup> What noble thoughts of a leader whose every pore is inbued with the spirit of reform and awakening! What a farsightedness!

#### Gyandas Jain

- A. The need for that lies in this that it is only after an unbiassed study of comparative religion with a balanced mind and a calm consideration of the 'Tatva', that one can discover the right course and the essential truths."x
  - (Chicago Prashnottar P. 86)
- "Q. What are the short-comings of various religions?
  - A. The Jaina Dharma is faultless. But the physical health and the mental soundness of the present day Jains is far from being such as to enable them to follow the way to salvation as ordained by the Lord Jinendra. Their other failings are that there is no effort among them for education, that there is no unity and that even 'Sadhus' are demoralised by mutual jealousy."

(Chicago prashnottar. P. 93.)

- "Q. How should the King and the customs be followed?
  - A. We should obey the King when his orders are just and should follow the customs that are for the good of the right-minded. The customs whose non-observance would make the cause of this country, town or society suffer or whose non-observance would thereby render harm to our well-being spiritual and physical, should be adhered to and none other."

(Chicago Prashnottar.)

<sup>×</sup> What a liberality of viewed. What a mental poise and a craving for the truth! But what about ourselves? We know not our own religion and our own faith is shaking for that reason. To study comparative religion and then to turn, by our sweet and intelligent persuation, the non-believers into Sains would be a mere dream for us all. Our sadhus also seem to be afflicted with intellectual indigestion. Study of the Jain and non-Jain scriptures hardly suits their mental constitution.

The enlivening voice of the enlightened heart that sang "सब में ज्ञानवन्त बढ्बीर" does not shake us from our stupor.

<sup>\*</sup> This is the diagnosis of a competent physician. The disease is getting on to be incurable but his prescription still frightens us as being bitter. If any one attempts the treatment, he in-damned as an outcaste, a nebel and as a 'Shasandrohi.

<sup>§</sup> A brief tut an adequate note of warning to enlighten the devotees of the autiquated customs that sap today the very life-blood of the country and the society.



[Dr. Hoernle was a great oriental scholar. He wrote the letters to Mr. Maganlal Dalpatram, a devoted Shravak of Shri Atmaramji, who served as his English clerk, and who took a leading part along with Seth Veerchand Deepchand & others in sending Mr. Virchand Gands to the Parliament of Religions, Chicago as a representative of Jama Religion at the behest & under the instructions of Shri Atmaramji. The letters are important as they give us an idea of what high estimation Dr. Hoernle had for the Acharya Shri to whom he dedicated his edition of Uvasaga Dasao (a Jaina Agama), and to whom he always looked as an authority on points regarding Jainism. Mr. Maganlal dued since long & his son Mr. Keshavlal & grandson my friend Mr. Ramniklal a Solicitor Bombay High Court preserved the said letters which were handed over to Acharya Shri Vijayavallabha Surs. I deciphered & copied them & was happy to insert them here. The originals are with me at present.

Editor. ]

(1)

# Mr. MAGANLAL DALPATRAM,

DEAR SIR,

I have received your letter of 17th inst. & postcard of the same date.

I address this letter to Muni Atmaramji as you wish me to do.

In reply to the Muni's inquiry my statement about the Dasha Shruta Skandha was a mere guess-work. I daresay it is wrong. But I should like to learn from the Muni where the verses may really be found.

With regard to the expression Vajra-rishabha-nārācha ( क्यान्य निवास ) &c. I translated it "with joints as hard as diamond, as strong as a bull & as straight as an arrow." This is merely meant as a literal translation; & I do not know what the word is really meant to express. You seem to think that the translation is totally wrong. I daresay, it is; & I should feel extremly obliged to the Muni if he would be good enough to explain to me, what the expression really means & where that explanation may be found.

By the way, if I understand the Muni's explanation correctly he means to say, that during the eleven months, of the Sramana-Chula Pratimas, a person must keep all the eleven Pratimas for regular terms for 1 day, for 2 days, 3 days & so forth upto 11 days. But is this not inconsistent with a Shraman's profession? For example in the 5th Pratima-pratima (प्रतिमाप्रतिमा), it is said that a person to a certain extent enjoys his wife except on the 8th & 14th days. But surely a Shramana should abstain entirely. How can therefore a Shramana Chula person keep that Pratima for five days?

If you can procure me an early reply, I shall feel exceedingly obliged to your self as well as Muni Maharaj.

Pray give my best compliments to Muni Maharaj Atmaramji,

Yours truly

A. F. Rudolf Hoernle

I have written to Bombay for a copy of the Muni's valuable work Jaina Tattvādarsha.

·: 131 :

(2)

The Madrasa Wellesley Square, 19 April 1890 [Calcutta.]

Mr. MAGANLAL DALPATRAM.

MY DEAR SIR,

Will you be good enough to ask the Muni Atmaramji whether he would be kind enough to procure for me a copy of the following work:

महादेवार्थस्तवः by हेमाचार्य

Mahadevartha-Stava by Hemacharya.

There is a copy of this work in the library of Rai Dhanpat Singh in Azimganj but I cannot procure a copy of it. The Muni will have no difficulty in getting a copy, either from there or elsewhere.

Yours truly
A F Rudolf Hoernle

(3)

The Madrasa Wellesley Square. 23 May 1890.

My DEAR SIR,

I am much obliged to you for your letter of the 26th ult. and for forwarding my request about the Mahà-Devartha-Stava to the Muni. I hope to hear soon from him on the subject.

I have now another request. My friend, for whom the Muni promised a copy of the Katha-Kosha, is unable to understand a few phrases in it. I have copied them on a separate paper. Will you be good enough to send it to the Muni, and ask him to tell us kindly what those phrases mean.

I further enclose the title-page and dedication of my edition of the Upasaka Dasa, I have dedicated it in a few Sanskrit verses to the Muni Átmaramji. Will you kindly forward it to him? As soon as the whole is printed, I shall send to the Muni a complete copy of my edition.

In your letter you say, the head disciple of the Muni Atmaramji

is Muni Harakh Vijayji. The other day I made here (i. e. Calcutta) the acquaintance of Muni Hans Vijayji who was also represented to me as a disciple of Muni Átmaramji. Would you be good enough to let me have a list of all the Muni Átmaramji's disciples in proper order, as well as of the disciples of the disciples (Shishya and prasishya).

I should also like The Muni Atmaramji to give me a full explanation of the term dikshà. What is dikshà? To whom is it given; to Sàdhus or Srāvakas or both? Who may give it? What are the ceremonies under which it is given?

I am going to Europe on furlough-I shall leave Calcutta towards the end of June, and Bombay on the 10th July by a Rubaus'no (?) Steamer. I shall probably travel by The Rajputana Railway, touching Delhi, Jeypore, etc. Will you please tell me, whether the Muni is likely, about that time, to be at any place on the Rajputana line? If so, I shall do myself the honour of calling on him and paying him my respects:

I am working at present at the preparation of the Jain Vriksha, and hope it may be published soon. I shall remember your wishes about it.

Yours truly

A. F. Rudolf Hoernie

(4)

Asiatic Society of Bengal, 57 Park Street Calcutta, 6 June, 1890

My DEAR SIR,

I hope you have received my previous letter, and that I shall hear from you by & by whether there is any chance of my seeing the Muni on my way to Bombay.

I now send you (registered) by book post a set of questions which please forward to the Muni with a request that he may be good enough to answer them. As you will see I have written the questions on one half of the page, leaving the other half blank, for the Muni to write his replies. Will you kindly explain to him, that he should let his replies be written on the blank spaces left by me, and that he

should afterwards return my question-paper; so that I may have questions and answers together.

1 I have written the questions in Hindi, in order to save you the trouble of translating them.

As I shall probably have left India, by the time the Muni will have finished his replies, I give you herewith my European address to which please forward the papers when the Muni returns them.

Dr. A. F. Rudolf Hoernle
C/o R. Roming Esqr. 6 Marien Strasse
Bonn on Rhine Germany.

Please ask Muni to send the papers back to you, so that you may forward them to me.

If he should be able to return his replies to you to Bombay, on or before the 9th July, I shall be able to receive them from you in Bombay, when I hope to be on that day, as I shall embark on the 10th July. I shall stay at the Great Western Hotel, on the Esplanade.

But I do not wish the Muni to be hurried. Let him give his replies at his leisure, and they may be forwarded to me to Europe.

I shall be happy to make your acquaintance in Bombay and to thank you personally for all the help you have afforded me.

Yours very truly
A. F. Rudolf Hoernle

(5)

The Madrasa Wellesley Square
19 June 1890.

DEAR SIR,

In reply to your letter of the 13th Inst. I have received the replies you refer to from the Muni Maharaj direct and I hope to receive the replies to the other long set of questions before I leave the shores of India through you in Bombay.

I am afraid as the Muni is staying such a long distance from Delhi, it will not be possible for me to visit him this time. Perpaps I may be luckier when I return from Europe.

I shall leave Calcutta on Wednesday next. After receipt of this, no letter of yours will reach me in Calcutta. If you have anything for me, please keep it till my arrival in Bombay. I am not yet quite certain on which day I shall reach Bombay, probably on the 8th. But in any case though I shall he extremely pleased to make your personal acquaintance, I cannot undertake to deliver any lecture. I never deliver lectures, and I should consider it great presumption on my part to deliver a lecture on Jainism to Jains, even with the limitation which you so kindly suggest, as I know it.

For the present I am a mere "learner" of Jainism, a system of religion in which I take a very great interest.

If I can, I shall cortainly try to visit Mount Aboo and see the temples, which I know are most beautiful.

I shall stay in Bombay at the Esplanade Hotel, not at the Great Western, as (I think) I wrote in my last letter to you.

Yours truly,
A F. Rudolf Hoernle

(6)

Esplanade Hotel Room no. 70 Second floor, 7 July, 1890 (Bombay)

MY DEAR SIR,

I arrived here this morning, and sail on Thursday for Europe.

I shall be happy to see you, if you can spare time to call on me. I have brought with me for you a copy of my edition of the Uvasaga.

I have a good deal of business to do, and shall be out most time of the day. So I am afraid you will have to take your chance of finding me in the Hotel.

The meal-times are from 9 to 10 A.M., & 2-3 P.M. These will be the safest times to find me in.

Would you be good enough to let Mr. Virchand know? I have not got his address by me.

I have also brought with me copies of my edition for the Muni Atmaramji & for Mr. Virohand. I shall deposit your copy as well as the others in the office of the Hotel, with instructions to deliver them to you, in case you should miss seeing me.

Yours Sincerely,

A. F. Rudolf Hoernie

(7)

#### Mr. MAGANLAL DALPATRAM.

38 Woban Place, Russell Square London 6th Nov. 1890.

MY DEAR SIR,

Your letter of the 11th ult. has been forwarded to me here, where I am staying for a few weeks to study Jain works in the British Museum.

I arrived quite safely in Germany in the beginning of August, and found my family in the enjoyment of good health.

Please inform the Maharaj Muni that I received those Mss of the Vipāk Sutra, to which he refers. They are quite safe with me. Also please tell him, that I have received his replies to my questions and am much obliged to him for them.

I shall be glad to receive the account of the Muni's life, which you have promised. I shall prepare it at once for publication in a well-read English periodical.

I (am) sorry to say, that I find, that I have forgotten to bring with me to Europe those questions, to which the Muni wants replies from European Scholars. Would you be good enough to send them to me again? If you do so early, I shall be able to procure replies, while I am still in Europe.

I have yet some questions to which I wish to have early replies from the Muni, as they will help me in my study of Jainism in Europe. Will you be good enough to lay them before the Muni?

- 1. In a pattavali of the Digambaras, I find the term Nandiämnäya ( নিয়ালায় ). It applies to the Nandi Sangha or Saraswati Gachehha. What is the exact meaning of the word amnäya ( আন্নায় ) ?
- 2. The same pattavali comments thus: अय वंशाधिकार प्रथम पहाबली विषे युगादि चौदा कुलकर हुना ॥ What is the meaning of this ? and what is a Kulkura ( कुलकर ), and what are the names of the 14 Kulakaras ?
- 3. I learn that there are (4) four sanghas among the Digambaras 1, the Nandi Sangha; 2, Vrishabha Sangha; 3, Simha Sangha; 4, Deva Sangha. I have got a pattavali of the Nandi Sangha; but not of the three others. Could the Muni procure for me copies of the pattavalis of those (Vrishabha, Simha and Deva Sangha)?
  - 4. In one of his replies the Muni informed me, that among the Swetambaras there is a Paschand Gachchha and also an Anchaliya Gachchha. Would the Muni be good enough to procure for me copies of the pattavalis of those two Gachchhas?
  - 5. A certain Rev. Shoolbred delivered some time ago a lecture on Jainism in England. In it there occur the following passages.
  - I "The Jains seem to have made timely concessions to the Brahmans which still crop out in peculiarities of their ritual. Not the least marked of these is that not its own priesthood, but Brahmans generally minister in the Jain temples, and perform the marriage and other religious ceremonies among the members of the sect."
  - II "The entire Jain community is divided into 84 Gachchhas or families. But all of these are again comprised under two great divisions or sects: The Swetambaras and Digambaras. These denominations are believed to date from the two founders of the faith Parsvanath and Mahavira. The former is said to have worn one white sheet round his person, & the latter to have dispensed with dress altogether. The Digambara priests do not now go naked, but lay aside their clothes only at meals."
  - Vowed to celibacy and a religious life and although not ministering in temples, they read in these the sacred books of their faith and are in return supported by the gifts of the laity. Such, at least, ought to be their position and character. But for centuries the Jatis have more or

more cased to play the part of priests. They are now found engaging in banking and commercial adventures, or acting as quack doctors and necromancers. They thus amass large fortunes, wear long oiled and scented hair, and flowing dresses of the finest white muslin, and many among them live in almost unconocaled (? unconcealed?) concubinage in defiance of the rules of their order."

IV "As a natural recoil from the state of things a very strict religious order called *Dhundias* has arisen as rivals of the Jatis. These have in great measure usurped the place in public estimation of their less rigorously ascetic brethren. They practise the most rigid asceticism, never wash their persons or clothes, wear dirty rags over their mouths to prevent insects from being injured, and carry about with them cotton mops to sweep the ground. So far, do they carry their pretence of guarding life, that they will not drink water which has not first been boiled and strained. It can well be imagined that such being their personal habits, the odour of sanctity in which they live is far from being a pleasant one and makes their presence felt by one of the senses atleast, even when at a considerable distance off."

Will you kindly read these passages to the Muni, & ask him to tell me whether they state the truth. It seems to me that they contain a good deal of misunderstanding, and of confusion of the Digambaras with the Svetambars. Please ask the Muni to give me a true account of the several points mentioned in the passages.

Is it true, that Brahamans minister, and why do they do so? Are there really 84 gachchhas? If so, what are their names? Do they all still exist? The Muni told me that there were now only 5 gachchhas in existence.—Tapa, Kharatara, Paschand, Anchaliya & Uvakesha. Do the Svetambara Sadhu ever lay aside their clothes entirely and be naked? Are the Muni and his disciples called Jatis or Sadhus? What is the difference between these two forms? Have the Jatis really become so degenerate? If so, to which Gachchhas do these degenerate Jatis belong? Who are the Dhundiyas? Are they Svetambara or Digambara? To which Gachchha do they belong?

Yours truly,
A. F. Rudolf Hoernle.

(8)

6 Marien Strasse, Bonn (on Rhine) 16 Jan. 1891.

Mr. Magganlal Dalpatrum

Bombay Mills Company.

DEAR SIR,

The object of my letter is to inform you that I propose sailing from Genoa (on my return to India) on the 10th February next, and to ask you not to send anything to my address here after the receipt of this letter but to keep every thing till I arrive in Bombay, which will be about the 2nd. March. I shall stay again at the Esplanade (Watson's) Hotel, where you will be able to obtain news of my arrival.

You had promised me biographical notices of the Mahârâj Atmaramji. I have not received them yet, but am very anxious to receive them. I shall be very glad, if you could get them ready by the time I arrive in Bombay.

I also sent you some time ago a letter containing some questions which I wished you to get answered by the Maháraj Muni. Could you obtain the replies to those questions by the time I reach Bombay?

The Maharaj had promised to give me a copy of the work called Gyan Suryodaya Natak (ज्ञान ध्योदय नाटक). Will you be good enough to inquire, whether that work has been finished copying? If so, I should be glad to receive it on my arrival in Bombay.

I enclose a list of questions for the Mum Maháráj. Will you kindly forward it to him?

I am due in Calcutta in the morning of the 10th March. I hope to arrive in Bombay on the 2nd March, and as my journey to Calcutta will occupy 3 or 4 days, I shall probably have some 4 or 5 days to spare. I should very much like to make use of these spare days, to see, if possible, some of the celebrated places of Jainism and also make a visit to the Muni. Perhaps by the time I arrive in Bombay, you may be able to ascertain the stopping places of the Muni, and advise me, how I may best carry out my object.

Will you please convey my best compliments to Mr. Veerchand Deepchand; and remember me to Mr. Virchand Gandhi.

With best wishes for your welfare

Yours very truly,
A. F. Rudolf Hoernie.

(9)

Espeanade Hotel, Room No. 78 1 March 1891. (Bombay)

Dear Sir,

I arrived this morning with Mrs. Hoernle. We intend starting for Ahmedabad & Mount Aboo tomorrow (Monday) night. I shall be glad to see you tomorrow afternoon at 3 P. M., if you can spare the time. Please bring to me the Muni's biography and anything else that you may have for me. Do you know where the Muni is at present?

Yours truly

A. F Rudolf Hhernle

(10)

Asiatre Society of Bengal, 57, Park Street, Calcutta 17 Dec. 1891

My Dear Sir.

In reply to your letter of 14th inst. I have the pleasure of sending you two copies each of two papers of mine on Jainism, one on the Upakesa Gachchha and one on Digambara Pattavalis.

I have requested the Superintendent of the Govt. Press to send you part VIII by value-payable-post, as you requested.

Professor Buhler's papers on the Authority of Jain tradition in the Vienna Journal, you can obtain from the Superintendent of the Education Society Press in Bombay. But you will have to purchase copies of the issues of the Journal in which they appeared. They have not been printed separately, so far as I know.

I shall publish the Muni's biography as soon as my official duties leave me leisure. Just now I have extra work to do.

I hope you are keeping quite well.

When you write to the Muni Mahârâj Atmäranji, please give him my compliments.

Yours truly

A. F. Rudolf Hoernle.



At the invitation of the centenary celebration committee, I am prompted to pen a few words regarding our problems of to-day.

It is befitting that Jain community is honouring a great sage like Shree Atmaramjee, by celebrating its centenary under the able guidance of his desciple Shri Vijayavallabhsuriji. The life and mission of Atmaramjee should serve as a beackon light to all Jains to unite all diverse forces for the general uplift of the community.

Of all the faults of ommission and commission none is greater than their mutual squabbles over so-called differences in opinion. The time has come when all the divergences of opinion should now be merged into one unified form for the social, religious, economic and political emancipation of the Jain community.

The lite and mission of our Maharaj Shri Atmaramjee was really an ideal one of a man as a man in this world. He was our spiritual guide and the beneficent balm for healing our religious contests. His life was a glorious life replete with high sentiments and noble notions. Let us therefore follow his noble preaching for the general uplift of the Jain community.

When India is passing through a critical political stage, we must Shatabdi Granth ]

# Jain community: Its various Problems

not shut our eyes. Keeping the high ideals of our revered saint, ably explained by his desciple Acharya Shri Vijayavallabhsuri, we must march forward for ordered progress.

Our problems are many and varied too. I offer a few suggestions to the pioneers of the Jain community.

- (1) The establishment of a Jain central bank with branches all over India for expanding trade and commerce.
- (2) Releiving unemployment amongst Jains by helping them to secure suitable jobs and agreeable business.
- (3) To find out ways and means for the proper utilisation of big charitable funds for improving the educational and industrial position of the Jain community.
- (4) To provide special provisions for higher technical and industrial training.
- (5) To maintain the high tradition of religion and culture bereft of useless and meaningless squabbles over minor and trivial matters.
- (6) To cultivate broad and noble ideals for rousing national and civil consciousness amongst the whole community.
- (7) To make strenuous efforts for achieving unity and uniformity amongst the whole community.

It is necessary to have a broad outlook in the fulfilment of the various ideals for the moral and material progress of the community. The best way of celebrating the centenary of our revered saint is to unite all forces for raising the cultural and material outlook of the community.

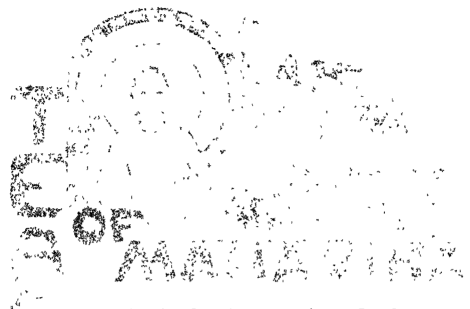




In the lectures on the present state of Gujarati literature delivered by Divan Bahadur Krishnalal M. Jhaveri in February 1934 in the Bombay University's Thakkar Vassonji Madhavji lecture-series & published by the said University we find at page 5 on Jain Contributions as under:-

"Sanskrit and Prakrit were learnt by the higher classes such as the Brahmins and the Jain Sadhus. It may be said in passing that in dealing with the earlier phases of the language and literature of Gujarat, one should never make the mistake, which was commonly made uptil some years ago, of ignoring the very large part played by the Jain sadhus or ascetics in the formation and development of both. The towering personality of Grammarian Acharva Hemchandra (Samvat year 1168, A. D. 1112) not only dominated our literature during his own times but will dominate it for all time. The services rendered by his "देशीनाममाला" are unique. They have preserved for us and for generations to come the state of the language and literature as they were in his own time, and it is the opinion of some scholars that his book represents the state of the language as it existed even before his time. Successive Jain authors, down to the dawn of the modern period, continued to contribute to the literature of the province, and their works can be counted by thousands. A few have been published, but the rest are lying hidden away in the obscurity of the Bhandars, the temples and private collections. In this connection may be specially mentioned the two volumes of Jain poetry and the history of Jain literature written by Mohanlal D. Desai."

The learned author has favoured us with a short article in Gujarati on the same subject which appears in Gujarati Section II of this volume at pages 1 & 2.



By Dr. Bimala Churn Law. Ph. D.; M. A.

The writer is a scholar in Buddhist literature. He has from that point of view seen three Jaina Agamas and jotted down what he could in this article-Editor.

Mahāvira, the last Tirthankara of the Jains, was one of the greatest religious reformers of India. He was undoubtedly the most notable scion of the Jñātrika clan. He had a tremendous influence over the millions of Indians. He has been described in a Buddhist book as the head of an Order, of a following, the teacher of a school, well-known and of repute as a sophist, revered by the people, a man of experience, who had long been a recluse, old and well-striken in years? A detailed biography of this great religious reformer will fill a volume and is beyond the scope

<sup>1</sup> Digha Nikaya, " Sanghi c'eva gani ca gan cariyo ca nato yasassi titthakaro sidhusamma to bahujanassa rattanna cirapabhajito addhagato vayo anuppatto."

#### Dr. Bimala Churn Law

of the present paper. We are concerned here to touch only a few salient features of his noble teachings treasured in the Jaina Sūtras. The teachings of Mahavira and Buddha are mainly the same. Mahavira gave some instructions to the lay people and monks, which we have noted here as far as can be gathered from the Jaina Sūtras.

Mahavira points out that four precepts and self-privation are the recognised roads to the blissful state of the soul. Every act of killing is a cause of demerit whether the act be intentional or not. The Jains took exception to the Buddhist view regarding this point (vide Sūtrakṛtānga, Jaina Sūtra, II, 414-417). The soul and the world are both eternal giving birth to nothing new. This is how Mahāvira points out the ontological significance of eternalism. According to him the real object of experience as a whole can never be cognised and described by appropriate symbols. According to Mahāvira, one should abstain from killing beings, theft, falsehood, sensual pleasures, spirituous liquor and those who do not renounce these, go to hell. A person will suffer the consequences of whatever may preponderate as between an act and forbearance from it. That is to say, if the period during which a man abstains from cruelty and homicide is of longer duration than the period during which he kills animals, he will not go to hell.

According to him the soul which has no form is conscious (Cf. Sumangalavilasini 119).

Mahavira further points out that a person should always be meek and should not be talkative in the presence of the wise. He should acquire valuable knowledge. A wiseman should not be angry when reprimanded. He should not associate with mean men. A sage should wander about free from sins. Company of women should be discarded. Self should be subdued. Teacher should be politely approached. An intelligent pupil should rise from his seat and answer the teacher's call modestly and attentively. The pious obtain purity and the pure stand firmly in the law. Delusion, pride, deceit and greed should be avoided. Monks or householders who are trained in self-control and penance and who have obtained liberation by the absence of passion go to the highest region. Those who are ignorant of the

<sup>1</sup> Cf. Samyutta Nikaya, IV, 317. (A Buddhist work)

## Teachings of Mahavira

truth are subject to pain. A person of pure faith always realises the truth. Those who have attachments for this world suffer. An ignorant man kills, tells lies, steals foreign goods, and is desirous of women and pleasures. The sinners go to the world of Asuras and to the dark place. They will be born in hell. Stupid sinners go to hell through their superstitious beliefs. One should not permit the killing of living beings. He should not commit sins in thoughts, words and acts. The pleasures are like a venomous snake. The pleasures are like the thorn that rankles, pleasures are poison. He who possesses virtuous conduct, who has practised the best self-control, who keeps from sinful influences and who has destroyed his Karma will obtain Mukti.

According to Mahavira, meditation means abstaining to meditate on painful and sinful things. One should with a collected mind engage in pure meditation on the law. He further points out that misery ceases on the absence of delusion, delusion ceases on the absence of desire, desire ceases on the absence of greed, and greed ceases on the absence of property. According to him there are eight kinds of karma. A wise should know the different subdivisions of karma and should exert himself to prevent and destroy them. (Uttarā-dhyayana Sūtra, Lectures 1 to 36.)

There are three ways of committing sins by one's own activity, by commission and by approval of the deed. By purity of heart one reaches Nirvana. Misery arises from weaker deeds. A wise man should abstain from overbearing behaviour. A very learned or a virtuous man or a Brahmana or an ascetic will be severely punished for his deed when he is given to actions of deceit. A sage should always vanquish his passions. He should expound the law correctly. He should not neglect even the smallest duty. A wise man should abandon worldliness. He who abstains from cold water, and who does not eat food out of the dish of a householder, possesses right conduct. Those who are not subdued by the wicked pleasures know meditation to be their duty. The virtuous men regard pleasures as equal to diseases. One should not kill living beings in the threefold way, being intent on his spiritual welfare and abstaining from sins. Nirvana consists in peace. Cruel sinners commit bad deeds and will sink into the dreadful hell which is full of dense darkness and great sufferings. Those who are wicked, kill beings for the sake of their own pleasures. Deceivers

#### Dr. Bimala Churn Law

practise deceits in order to produce themselves pleasure and amusement. Sinful undertakings will at the end bring miseries. Sinners acquire karma arising from passion and commit many sins. The virtuous exert themselves for liberation. A pious man should eat little, drink little, and talk little. He should also exert himself being calm, indifferent and free from greed. The sinners are destined to suffer great violent, painful and intolerable agonies in hells. Wise men teach the true law.

According to the Acharanga Sutra a wise man should not act sinfully towards earth, nor allow others to act so. He should not act sinfully towards animals, nor allow others to do so. He should not act sinfully towards the aggregate of six kinds of life. He should neither himself commit violence by various acts, nor order others to commit violence by such acts, nor consent to the violence done by somebody else. He should adopt the true faith and stand in the right place. A hero does not tolerate discontent and lust. He is not attacted to the objects of the senses and not careless. A wise man who knows the world and has cast off the idea of the world should prudently do away with the destructions to righteousness. A liberated man conquers wrath. pride, deceit, greed and passion. He should avoid wrath, pride, deceit, greed, love, hate, delusion, conception, birth, death, hell, animal existence and pain. A man who exerts himself and is of a steady mind without attachment, unmoved by passion and having no worldly desires, should lead the life of an ascetic.

The Jains who do not believe in a supreme God declare that Karma accumulates energy and automatically works it off without any outside intervention. Karma is latent in all actions. When the soul by means of austerities and good actions has got rid of agnana or ignorance, it attains omniscience. The Jains divide Karma according to its nature, duration, essence and content. Karma is intimately bound up with the soul. The Jains believe that once an Atma has attained the highest state, it is absolutely indifferent to what is taking place on earth and will never again undergo re-birth. They think of Moksha as a bare place of inaction reached by those who through suffering and austerity, have completely killed all their individuality and character and have finally snapped the fetters of re-birth.

## Teachings of Mahavira

Mahavira's great message to mankind was that birth is nothing, that caste is nothing and that *Karma* is everything and on the destruction of *Karma*, future happiness depends.

According to Mahavira, a monk should avoid untruth, sinful speech, and should not be deceitful. Nothing sinful, hurtful and meaningless should be told. He should sally forth and return at the right time. He should collect alms freely given. He must learn and conquer 22 troubles e.g. hunger, thirst, cold, heat, nakedness, erratic life, women, abuse, corporal punishment, dirt, ignorance etc. He should try to get distilled water. He should not walk beyond the prescribed time remembering the teachings of Jina. He should meditate on the law. He should not be angry if abused. He will be a true Samana if he continues to search for the welfare of his soul. Loss of comforts should not be lamented for. He should cast aside all fetters and all hatred, Pious ascetics get over the impassable Samsara. A houseless monk should not desire women. Monks should go to the highest place after annihilation of their Karma. A true monk is one who does not care for his life, who abandons every delusion, who always practises austerities and avoids men and women. A monk should not take from the householder bed, lodging, food, drink, etc. He who practises self-discipline meditates on his soul, wise, hardy, calm and does not hurt anybody. is a true monk. He should not occupy places for sleep or rest frequented by women. He should take up a detached lodging not frequented by women to preserve his chastity. The pious monk should abstain from ornaments. A monk should be steadfast, righteous, content, restrained and attentive to his duties. Birth is misery. Old age is misery and so are disease and death. Nothing but misery is the samsara, in which men suffer distress. A monk should be impartial towards all beings in the world & careful to speak truth. He should keep the severe vow of chastity. Mental and bodily penances should be practised. An ascetic will by means of his simplicity enter the path of Nirvana. A monk should destroy doubts; passion should be subdued. Those who truly believe in the subject of exertion in righteousness taught by Mahavira, put faith in it, give oredence to it, accept it, practise it, comply with it, study it, understand it, learn it, and act up to it, have obtained per-

#### Dr. Bimala Churn Law

feetion, ealightenment, deliverance, final beatitude and have put an end to all miseries. A monk should not tell stories. He should be free from attachment. He should wander about for the welfare of his sout putting aside all undertakings. He will abstain from untrue speech and will not take that which is not freely given to him. He who vigorously practises austerities avoids anger and pride. He should be modest. He should know correctly the sacred texts. He should practise austerities and understand all details of the law. He should conform himself to the opinions expressed by the Junas and wander about till he reaches final liberation. (Cf. Sutrakṛtanga.)

A monk or a nun on a begging tour should not accept alms which are impure and unacceptable. He or she should not attend any festivity. Food placed on a platform or any such elevated place should not be accepted. Food placed on vegetable or animal matter, unripe, wild rice. sediments of liquor, raw plants and raw substances should not be accepted. There are rules regarding the bath of a monk or a nun. pilgrimages undertaken by them, modes of speech, begging of clothes etc. He or she should not accept clothes which are full of living beings but should accept clothes that are fit, strong and lasting. There are some rules regarding begging for a bowl. A monk or a nun should not accept a bowl which a layman has bought. He or she should not accept very expensive bowl, made of tin, silver, gold, brass, mother of pearl etc. He or she must have to observe certain rules if they desire to go to a sugarcane plantation or to a garlie field. He or she should not go to any place where there are many temptations. From the Uvasagadasao (lecture 1) we learn that Mahavira addressing Ananda, one of his staunch followers, spoke to him that a Jain monk must know and avoid five typical offences against the law of right belief, abstention from gross ill-usage of living beings, abstention from grossly lying speech, abstention from gross taking of things not given, limiting one's own desires, keeping uposatha (sabbath), right distribution of alms, etc.





#### By O. STEIN

the edition of the Nītivākyāmṛta by Pt. Pannalāl ¹Soni has superseded all the previous editions of this ²work. The foremost feature of that new edition is the Commentary, which by its detailed explanations, as far as preserved,³ and by the richness of quotations supersedes on his part the Mugdhabodhini, the Commentary of the former edition. The author of the Tīkā which has no name is unknown; in the Bhūmikā Mr. Nāthūrām Premī concludes from the mangalācharanasloka that the name of the Commentator has been Haribala. For, such is his argumentation, the introductory verse of the Commentary:—

### हरिं हरिवलं नत्वा हरिवर्ण हरिप्रभम् । हरीज्यं च खुवे टीकां नीतिवाक्यामृतोपरि ॥

seems to be an imitation (anukarana) of the mangalacharanasloka by Somadeva in his Nitiv. which runs:—

### सोमं सोमसमाकारं सोमामं सोमसंभवम् । सोमदेवं मुर्नि नत्वा नीतिवाक्यामृतं ब्रुवे॥

On this latter verse the Tikakara offers not less than five explanations, namely from the point of view of the Saivas, Somadeva being Maheśvara; of the Vaiṣṇavas, whereby Soma is interpreted as सरकात; of the Brahmanas (Soma meaning सभारतीक); of the Jains (सोमबंदोवसबं

<sup>1</sup> Manikachandra-Digambara-Jaina granthamala 22, Bombay, 1922.

<sup>2</sup> By Gopala Narayana, Bombay 1887, Grantharatnamala; cf. Jolly, ZDMG 6), 1915, p. 3.9; Winternitz, Geschichted. ind. Litter. III p. 527, n. 1.

<sup>3</sup> There is no Commentary on 11, 28-end; 12, 13, 14, 15, 16, 17, 18, 19, 1-10; 25.

मुझं जिने चंद्रप्रमं मुने ), of the Kṣapaṇakas (सोम इब सोमस्तं सोम सान्तम्). The name of Somadeva has to be explained like that of his guru Nemideva whose name consists of Nemi-contained in the name of the 22nd Tirthamkara Neminatha. Thus Somadeva bears his name after Chandraprabha or Chandranatha, the 8th Tirthamkara, Soma being a synonym of Chandra, the moon. Therefore, the mangala-verse in the Yasastilaka, another work by Somadeva, opens:—

श्चियं कुषलयानन्दमसादितमहोदयः। देवश्चनद्रभभः पुष्याज्ञगन्मानसवासिनीम्॥

and the Commentary on that runs:-

### विद्यानन्दिनमानन्दप्रदं सोमप्रभं जिनं । प्रणम्य संप्रवक्ष्यामि यशस्तिलकचिन्द्रकाम् ॥

At the end of the first book (asvasa) of the Yasastilaka there is an anagraph:—

### सोऽयमाशार्पितयशा महेन्द्रामरमान्यधिः। देयात्ते सन्ततानन्दं वस्त्वभीष्टं जिनाधिपः॥

Even conceded the analogy between the introductory verses in the text and Commentary of the Nitiv. there is no sufficient proof therein that the latter's author has been a Vaisṇava, his name being Haribala. Not only does this word not occupy the same place as the corresponding Somadeva; but names containing Hari-disclose nothing about the religion of their bearers. Haribhadra, the well-known author, was a Jaina; in inscriptions occur names of monks with names like Nārāyaṇa, Visṇubhatṭa; Visṇudeva was a saint, Sivakoti a guru, and Sivaśarmasūri an lauthor. Such an assertion ābout the Tīkākāra's Vaisṇava-religion had to get some corroboration by his work. The argument, to be brought forward perhaps, that he had no opportunity to stress his own confession in a work on Nīti. by a Jinist author cannot be accepted as some passages indicate, as it seems, that he nourished either sympathy for Visṇuism, or had at least some religious animosity against the Saiva-religion. Thus p. 81 (on Nītiv. 7, 3) he mentions as instance

<sup>1</sup> See e. g. Epigraphia Carnatica II, Index; for the last name Winternitz, History of Indian Literature vol. II, p. 592

### The Quotations in the Nitivakyamrta Commentary

for the samavayins which word he explains by same: and their quotes the "Guru". In the Anukramanika of authors and their quoted verses the editor understands the guru as Brahaspati; but there is no reason for such a suggestion. The fact that the Commentator chose the Nitiv. by a Jaina author as the subject of his work would rather point to his own Jainism. Would it not be known by other works it would be difficult even to ascertain the religion of Somadeva only by the help of the Nitiv. p. 282 (27, 29) Somadeva says:—

### श्रीमतोऽर्थार्जने कार्यक्लेशो धन्यो यो देवद्विजान् प्रीणाति"।

kayaklesa is a term of Jinism, but, assuming this text, it is no Jaina doctrine to say that rich, in a metaphorical sense of course, happy is one who satisfies gods and twice-born, especially Brahmanas. In the new edition there is no samvibhaga, but it occurs in the verse, quoted by the Commentary, under the name of resputraka (p. 283).

### कायक्लेशो भवेद्यस्तु धनार्जनसमुद्भवः। स शंस्यो धनिनो योऽत्र सविभागो द्विजार्थिषु॥

From this can be seen the difficulty with which the critical reader of the Nitiv. and its Commentary is confronted; for neither the text of the Nitiv. is about all doubts nor are the sources of the Commentary known. Another instance for the uncertainty whether the Tikakara was a Jinist or an adherent of Brahmanism is given by the reference to p. 311f. (29, 3f.) Somadeva says—रेवं अयोधने. When the Commentator explains daiva by प्राक्तियं कर्म, as he does here and p. 347 (on 30, 13), it sounds as well Jinistic as Brahmanic; cf. e. g. Hitop. Prastav. \$1.21 प्रविजन्मकृतं कर्म नद् देविशित कथ्यते. In verse 5 Somadeva says, after having

<sup>1</sup> On kaula of the Commentary on 1, It (p. 8); he explains the word abhyudaya as svarga, because dharma is that by which attainment to heaven and moksa take place. But not so with the kaulanas/ika who are attached to striseva, madyapana; in 1, 2 he refers to madyamamsastrinisevana, thus omitting the two others "m" of the Pancalattya

<sup>2</sup> The older edition reads: srim tah. kayakleso na devagu udvijatithi prinati, kintu vibhavasamvibhaqah, explained in the Mugdhabodhini that prayascitla consisting in pilgrimages etc. are only fit for the poor, they have to part with the prayascitl.

It would be quite intelligible that Somadeva alludes in his sutra to a story in which somebody afraid of an elephant perished, while he held fast to a castor-shrub, in a marshy ground; the Commentator, however, has borrowed the verse from some source which was in prose or in verse; it is, however, also possible that both go back to an anthology but there is a discrepance between the contents. The same ambiguity can be applied to this passage in the Nitiv. p. 330 (on 29,63):

### बलद्वयमध्यस्थितः रात्रुरुभयसिंहमध्यस्थितः करीव भवति सुखसाध्यः

The Commentator ascribes to Sukra this śloka:

### सिंहयोर्मध्ये यो हस्ती सुखसाध्यो यथा भवेत्। तथा सीमाधिपोऽन्येन विगृहीतो वशो भवेत्॥

Here both the authors, Somadeva and the Tikākāra, agree so well in the word games that either they have borrowed from the same source or the Commentator has versified the prose of the Nitiv.-author. The Commentator refers once to the Brhatkathā (p. 357 on 30, 50) about a story alluded to by Somadeva of a commander-in-chief Krkalāsa by name who killed some Virūpākśa ( पत्रवृतान्तं दाश्यामिष प्रतिकार्या वात्रव्यम्). Thus it is possible that the Commentator had at his disposal a work which is lost in its original form. But there are cases where such a suggestion becomes less probable. p. 210 on 22, 10 Somadeva enumerates the races of horses, the nine places or countries from which they come:—

# तर्जिका, (स्व ) स्थलाणा करोखरा गाजिगाणा केकाणा पुष्टाहारा गाव्हरा सादुयारा सिन्धुपारा जात्याश्वानां नवोत्पत्तिस्थानानि ॥

The Commentator quotes from the Salihotra these verses:-

तिज्ञका स्वस्थलाणा सुतोखरास्थोत्तमा हयाः । गाजिगाणाः सकेकाणाः पुष्टाहाराश्च मध्यमा ॥ गाव्हरा सादुयाराश्च सिन्धुपारा कनीयस्थाः । अश्वानां शालिहोत्रेण जातयो नथ कीर्तिताः ॥

<sup>1.</sup> With Somadeva somebody perishes in fear of an elephant clinging to a castor-shrub, the symbol of weakness, while in the verse the elephant himself perishes.

<sup>2</sup> The original text has been preserved with all his violations of the Sandhi-rules.

### The Quotations in the Nītivākyāmrta Commentary

As it seems, Somadeva has borrowed the list from the Salihotra and the Commentator has quoted the original stanzas. But the sūtra is missing in the previous edition, its defective Sandhi is suspicious as the distorted forms of the names themselves. On the other hand, in the Sārṇgadhara Paddhati 1674-77 are found verses which are related to them of the Aśvavaidyaka VI, 1-4 by Jayadatta. Still closer is the relation between the Commentary on Nītiv. and the Aśvacikitsita¹ II, 1-3 by Nakula as far as the country-names are concerned:

- १ उत्तमा मध्यमा नीचाः कनीयांसस्तथापरे। चतुर्घा वाजिनो भूमी जायन्ते देशसंश्रयात्॥
- २ ताजिकाः खुरसाणाश्च तुपाराश्चोत्तमा<sup>२</sup> हयाः । गोजिकाणाश्च केकाणाः प्रौढाहाराश्च मध्यमाः ॥
- ३ भाण्डजास्रोत्तमांसाध्य राजशूलाश्य मध्यमाः ॥ गोह्नराः शवरास्त्रैव सिन्धुपाराः कनीयसः (!)॥

A synopsis of the names of these countries in the five sources can show their interrelation:

| Nītiv.      | Comm,         | Sārngadh. P.           | Aśvavaidy. | Aśvacik.    |
|-------------|---------------|------------------------|------------|-------------|
| Tarjika     | Tarjika       | Tájika                 | Tājika     | Tājika      |
| Svasthalana | Svasthalaya   | Parasika               | Pārasika   | Khuraśana   |
| Karokhara   | Sutokharāstha | Samudraja              | Kekkāņa    | Gojikana    |
| Gajigana    | Gājīgāņa      | Kokkaņa                | Vāha ?     | Kekana      |
| Kekāņa      | Sakekāna      | Khatalana <sup>3</sup> | Prstaga    | Praudhāhārs |
| Pușțahara   | Pustahara     | Saurāstra              | Turaujata  | Bhāṇḍaja    |
| Gavhara     | Gāvhara       | Urojāta                | Kira       | Rājaśūla    |
| Saduyara    | Saduyara      | Kīra                   | Bhūruśta   | Gohvara     |
| Sindhupāra  | Sindhupara    | Turuśka                | Bhandaja   | Savara      |
|             |               | Takkaja                | Parvata    | Sindhupara  |

<sup>1</sup> Both the texts are edited by Umeschandra Gupta Kaviratna in Bibl. Ind. 1887.

<sup>2</sup> That reading in Ms. kh is preferable to that in the text: uttaras' on account of the sense; the Commentary on Nitiv. has suiokhara, the text of Nitiv. has kharokhara, evidently both these three forms going back to Tukhara.

<sup>3</sup> As kha and sva are easily misreadable for each other, Svasthalana corresponds to Khulalana; compare Pustahara with Prstaja and Praudhahara.

explained in the foregoing मानुषं नयानयी, देवं मानुषं च कर्म लोकं व्यापयति. or, p. 355 (on 30, 39) Somadeva uses the comparison of अवनी बुताइतिप्रदानं इब; the Tikakara says अन्ती जृताहुतिप्रदानं इव वैश्वानरो जृताहुत्या ज्वालां मुञ्जति. Though this is used only in an upama, it shows both the authors well versed in the Brahmanic ritual, p. 315 (on 29, 16) the king is declared to be the embodiment of the "three purusas," there exists no visible deity except the 2king; the following sutra goes still further and explains this by the quality of the knight अत्रप्त, being Brahman; for, he has to attain to the first stage of life (as Brahmacarin), to possess attachment to the highest Brahman, to stay in the Guru's family (for study ', to study in the proper way, being an ornament of the young generation ( as crown-prince ). In sutra 18 the king is described as Nārāyana, in s. 19 as Pinākapāņi, i. e. Siva. These are the "three प्रवाह" as the Commentator said already in his explanation of s. 16; it is, however, noteworthy that he understands ut saily as Visnurupe, though Vignu is mentioned in s. 18. That is perhaps the single solid argument for the predilection of the Commentator for the Vaisnava religion. There is another interesting passage in the Commentary on s. 18 where the king is said to be an embodiment of Narayana the supposed Visnuitic Commentator says: नाविष्ण: पृथिबीपतिरिति बाक्यात: he explains the sutra further by saying the king is similar to Nārayana by loving his subjects, he has his Laksmi as Visnu, with her he goes through दीक्षा and अभिवेक, then the Tikakara repeats: तथा ना विष्णः पृथिवीपतिरिति वचनात . This sentence, differing from the former only by againg instead of anyung is found in the text of the former edition p. 114. Either the new edition has by some mistake ommitted this sentence, as it is explained by the Commentary, thus presupposing the same text as in the previous edition; or, it has crept into the latter, being originally a gloss. This instance is a further proof how unsettled the question of the text of the Nitiv. is still inspite the two

<sup>1</sup> This sutra is nothing else but Kauti! Arthas. VI 97, s. 7; दैवमानुषं हि कर्म लोकं यापयति in s. 8 the same text defines अदयकारितं देवम् s. 14f. correspond to Nitiv. s. 6. For the stand-point of Somadeva on ascetics 5, 23ff. p. 50f. cf. the Bhumika p. 28.

<sup>2</sup> The reading in the previous edition inserts परं before प्रत्यक्षं.

### The Quotations in the Nītivākyāmṛta Commentary

editions. Also the boundary between a Brahmanic and Jinist Somadeva is fading away as the Commentator can have been a Hindu, perhaps of Vaisnava religion, or a Jinist too as Somadeva.

The special importance of the Tikakara from a literary point of view are his quotations, as remarked above. These are verses, with few exceptions slokas, of authors the names of which are partly known, but the works of which are lost, partly verses of authors which cannot be identified in the works of these though their works exist. Therefore, as it is the case with the quotations from Manu and Yajñavalkya, the editor has raised some doubts whether the Commentator has not invented at all these alleged citations from the two Smrtis. Mr. Nathuram Premi defends the Commentator against this attack on his honesty mainly by the argument ( Bhumika p. 25. ff. ) that the original texts from which the Tikakara has quoted do not exist perhaps. But neither the editor nor the prefator has made any attempt to confront the quotations with the sources as far as possible. It must be confessed that there are quotations which evoke the suspicion that the Commentator has only versified the preceding prose text of Somadeva and ascribed the verse to some more or less famous author. The objection that we do not possess the original work from which a quotation is alleged to be taken can be refuted by improbability that the Commentator should have had access to Manuscripts or texts like Manu and Yajnavalkya in which verses occur which are missing in all editions hitherto. The question becomes more intricate still when Somadeva refers to some story: then both, Somadeva as well as the Tikakara, can have used some unknown source, or, say the Commentator used the versified source to which the author of the Nitiv. refers only in his prose. To quote one instance: p. 327 (on 29,56) Somedeva says:

### बलवद्भयाद्बलवदाभ्रयणं हस्तिभयादेरण्डाभ्रयणमिव ॥

The Commentator, explaining this sutra, ascribes the following sutra to Bhaguri:

सबलाक्यस्य बलाजीनं यो बलेन समाभवेत्। स तेन सह नद्येत यथैरण्डाभवी गजः॥ II, 4) as Māgha's Sisupalavadha II, 55 (p. 355 on 30, 3). Further the Commentator explains the sutra 7 of chapter 30 (p.:346) in which Somadeva says: अ्यते हि किल दूरस्थोऽपि माधवपिता कामन्दकीयप्रयोगेण माधवाय मालतीं साधयामास । by: एतत्संविधानकं मालतीमाधवनाटके क्षेत्रं । The Tikākāra is acquainted with the Vedas, the Sūtras, with Sruti and Smrti (of. p. 44, 84 etc.), with the Puranas (p. 141), with Jyotisasastra, Alamkara, not to mention the Dharmasastra (cf. the Index). The Brhatkatha has been referred to already (see above p. 155); Bharata's Natyasastra was known to him as to be seen from his Commentary on 32, 11 (p. 384); for him is Vyasa the Bhagavan (p. 8). It must be noted, however, that the Commentator knows nothing of a Kautiliya Arthasastra, though the opponents of the use of such an argumentum e silentio will not subscribe any value to the absence of that renown name. But opportunities to mention that work and author cannot be denied, as the Commentary quotes six verses from Canakya (using the form Canikya) and five of Visquisarman, without even mentioning their identity; only on 10, 4 (p. 107) he states that Visqugupta is any or, as he says, चाणिक्य.

As remarked, the best way for deciding the question wherefrom the Commentary has taken his quotations whether from actual sources or not, is to compare these quotations with the works of the respective authors to whom he attributes the citations, as far as possible. In the following an attempt has been made with some interesting quotations.

According to the matter the nearest work is Kamandaki's Nîtisāra; this author is quoted only once on 3, 12 (p. 37):

### नितान्तं संप्रसक्तानां कान्तामुखविछोकने । नाशमायान्ति सुब्यक्तं यीवनेन समं श्रियः ॥

This verse seems not to occur in the printed edition (Triv. Skt. Series No. XIV) of the Nîtisara, only a similar verse in XV, 59 corresponds to the quotation:

स्त्रीमुखाळोकनद्या व्यग्राणामस्पचेतसाम् । इंहितानीह गच्छन्ति यीवनेन सह स्रयम् ॥

### The Quotations in the Nitivakyamrta Commentary

The verse quoted on 27, 37 (p. 286) from Varahamihira is defective and the reading can be supplied with the help of Brhatsamhita 10, 3 from which passage the verse is taken verbatim:

### माण्डव्यगिरं श्रुत्वा न मदीया रोचतेऽथवा नैयम् । साध्वी तथा न पुंसां प्रिया यथा स्याच धनचपटा ॥

Among 45 (really 46, as one is quoted twice) quotations from Vallabhadeva<sup>1</sup> 34 are not to be found in the printed edition, though some can be traced in other works or anthologies. Alphabetical arranged the quotations are given by their pratīkas and their source, as far as it has been found out.<sup>2</sup>

अतिपरिचयादयक्का (p. 395 on 32, 43): V. 2894. cf. S. 1502, Sr. 176, 722.

इयमपरा काचिद् रहयते (p. 281 on 27, 23): उत्तमानां प्रसंगेन (p. 107 on 10, 2):

<sup>1</sup> Sometimes (p. 98; 107; 110) printed as Vallabho devah. In the Index are only 45 quotations, as the verse on 2, 1 (p. 27) has been overlooked.

<sup>2</sup> Abbreviations: V.=Vallabhadeva's Subhasitavali, ed. Peterson-Durga-prasada.

S. = Sarngadhara's Paddhati, ed. Peterson.

Sr = Subhasitaratnabhandagara 6th ed. Bombay 1929.

Spr. = Indische Sprueche, ed. Boehtlingk, 2nd. ed.

Kr. = Kressler, Stimmen ind. Spruchweisheit (Indica 4)

Pancat. = Pancatantra, ed. Kielhorn-Buehler.

Hitop = Hitopadesa, ed. Peterson 1857.

#### O. Stein

Saindhava Saindhava
Sthalajata Sarasvata
Sambhala Sambhala
Arjula Kuśa
Sarasvata Jatadeśodbhav

Sārasvata Jaṭadeśodbhava Aṣṭāṇkaṇa Aṣṭāṇgaṇa

It is not the place here to enter into a discussion on the names of countries; it seems that Nītiv. s. 10 is interpolated and the Commentary has versified the text or quoted the original source from which also the interpolation has taken her wisdom. It is this versified nearly verbatim interpretation of the sūtras which lead the reader to the conclusion that the quotations are taken either from the same source as the sūtras or, they have been versified by the Commentator himself. p. 132 on 10, 87 Nītiv. runs: वृद्धावर्ध युद्धे व ये सद्दायास्त कार्य-पुरुष: 1 The Commentator ascribes the following śloka to S'aunaka.

### मोहे यच्छन्ति ये बुद्धिमर्थे कृच्छ्रं तथा धनम्। वैरिसंघे सहायत्वं ते कार्यपुरुषा मताः॥

Or, p. 65 on 5, 73: नीलीरके वस्त्र इव को नाम दुर्विदग्धे राहि रागान्तर-माधले the Tikā quotes from Nārada:

> दुर्विदग्धस्य भूपस्य भाषः शक्येत नान्यथा । कर्तुं वर्णोऽत्र यद्वच नीलीरकस्य वाससः ॥

Or, p. 221 on 24, 4: चित्तविकृतेर्नास्त्वविषयः किन्न भवति मातापि राक्षसी, Sukra says according to the Commentary:

> यस्य चित्ते विकारः स्यात् सर्वे पापं करोति सः। जातं इन्ति सुखं माता शाकिनीमार्गमाश्रिता॥

Lastly, Somadeva says p. 245 (24, 73); आप्तविद्यावृद्धोपरुद्धाः सुको-परुद्धास राजपुत्राः पितरं नामिद्रुद्धन्ति । The Commentary quotes Gautama thereon:

> आप्तैविद्याधिकैर्येऽत्र राजपुत्राः सुरक्षिताः । वृद्धिं गतास्य सीक्येन जनकं न द्रुद्यन्ति ते ॥

The easiness of quoting a verse, fit to the preceding prose sutra, the similarity of expression add to the suspicion that there is

<sup>1</sup> For the app reut misp >

### The Quotations in the Nîtivakyamrta Commentary

some close relation between text and Commentary, be it that the former has-in such cases of close agreement of the wording only, of course-borrowed from the same source as the latter, be it that the Commentator has versified on these passages the prose text.

On the other hand, however, it must be confessed that the Commentator has been well versed in literature. He knows the kàkatàliya-story, alluded to by Somadeva p. 133 ( 10, 92 ): तदन्धवर्तकीयं काकतालीयं वा यन्मूकंमंत्रात्कार्यसिद्धि: I on which the Tikikara quotes the Guru:

### अन्धवर्तयमेवैतत् काकतालीयमेव च । यन्मूर्कमंत्रतः सिद्धिः कथंचिद्धि जायते ॥

Somadeva refers p. 148 (10, 140) to a story which occupied the scholars on account of its shortness, age and wide circulation, that of the goat and the knife, by the words: तदजारूपाणीयं यः परेषु विश्वासः। The Commentator explains the story: A wanderer saw, while stopping on his way in a forest, as he was worried by hunger, a flock of goats which was, attended by guards and herds, strolling about. Then this man took many tender shoots and put them little by little into the mouth of one ram. Also the ram, leaning upon the man, ate them by his eagerness for them. Throwing them before the ram the man also began to look for something like a cudgel or stone, as he was without any weapon, with the intention to kill the ram. Thus the ram. eating the tender shoots, digged in his joy the soil. Then there appeared, while he was digging, a sword which has been concealed before by somebody on that place; the wanderer, being without any weapon, took this sword and killed the ram and ate him; that is the saying of "The goat and the knife." For the knowledge of classical literature the mentioning of Kalidasa on 32, 7 (p. 382). Bharavi. Magha may be referred to. The Commentator characterizes each author by his respective poetic skilfulness. Kālīdāsa is quoted p. 4º (Kumaras.

<sup>1</sup> Cf. A. Ludwig, Sitzungsber. Bohm. Ges. d. Wissensch (Classe fur Philosophie etc.) 1894, Abh. VI; 1895, Abh. VII; v. Boehtlingk, Verh. Saechs. Ges. d. Wiss. 1895, 2. Feb.; Pischel, ZDMG 47, 1893, 86 ff. Guentert, Buddha in derabendi Lezende? 49.

<sup>2</sup> This quotation is missing in the index as some others.

#### O. Stein

St. 86, 3. For Mahabhārata, Harwamśa, Pañcat and Hitop., see Sukraniti p. 202, 586f., Comparative List on p. 278 on this passage, Spr. 1249, cf. 1256.

उद्योगिनं पुरुषसिंहमुपैति (p. 312 on 29, 6): S. 455 (=Kṛṣṇamisra). Sr. 86, 20 Pañcat, II 130\*

क्यंचिद्पवादस्य (p. 112 on 10, 15):

कि तया कियते छक्ष्म्या (p. 13 on 1, 14): V. 507 (=Vikramāditya). S. 277 (=Vikramāditya) Spr. 1749. Kr. XVI, 12. Pañcat. II 134 V. 3f.

कोऽर्थ: पुत्रेण (p. 278 on 27, 10): Sr. 94,2 (=;Vikram.) Spr. 1748. of. 1940.

गजाश्वपूर्वकं दानं (p. 7):

गुणानामेव दौर्जन्याद् (p. 114 on 10, 21):

गृहमध्यनिखातन धनेन (p. 27 on 2, 1): V. 470+471.4 Sr. 74, 5. S. 385. Spr. 2189. Pañeat. II 149.

गोष्टिककर्माणि युक्तः (p. 92 on 7, 39). Spr. 2206. Pañcat. I 15.

चतुरः सजता पूर्वम् (p. 224 on 24, 12): V. 2769. S. 1498 Sr. 364, 10. Spr. 2227.

जातिवंशवनभान्तेर् (p. 208 on 22, 4):

तेजसा संप्रयुक्तस्य (p. 158 on 10, 155):

दानं भोगो नाशस् (p. 31 on 2, 11): V. 478. S. 390 Sr. 72, 15. Spr. 2757. Pañcat. Il 101. Hitop., Bhartrhari etc. cf. Spr.

<sup>1</sup> On the second passage the wording in the second half-sloka is inverted: suptasya sunhasya.

<sup>2</sup> See the affinity of the verses in S., Sr. and Panat. !

<sup>3</sup> The first half of the sloka is in the other works placed as the second.

<sup>4</sup> In V. the beginning of 471 is placed into the verse above! But Spr. ofters the reading as the Commentary while in the authorogies the verse begins with: tyagoabhogasunyena.

### The Quotations in the Nitivakyamrta Commentary

द्वे माने ऽभीष्टवाणिज्यं (p. 91 on 7, 39): of. the connection perhaps with Pancat. I 13ff.

धूमः पयोधरपदं (p. 22 on 1, 40): V. 443. Sr. 63, 244. न त्वया सहसो दाता (p. 288 on 27, 43):

नामृतं न विषं किंचिद् (p. 223 on 24, 10): cf. for the first half Sr. 263, 10. Spr. 3608. Pañoat. IV 32 Bhartrhari.

नि.स्पृद्दो नाधिकारी स्थान् (p. 138 on 10, 105): Sr. 171, 510. Spr. 3786. Pañoat. I 164.

निक्षेपे गृहपतिते क्षेष्ठी (p. 92 on 7, 39): Spr. 3700. Pañcat. I 14. पण्यानां गांधिकं पण्यम् (p. 92 on 7, 39): Spr. 3879. Pañact. I 13. पूर्णा पूर्णे माने (p. 92 on 7, 39): Spr. 4167. Pañcat. I 17.2 प्रभूतमपि चेद् विसम् (p. 223 on 24, 9). मानेन किंचिन्मृल्येन (p. 98 on 8, 17):

यः संसेवयते कामी (p. 37 on 3, 12):
यञ्च धर्मस्य कृते (p. 27 on 2, 1); The se ond half of the verse together with the following half: संचित्रमत्त्व नैय

मुज्यने याचितं गुणवते न दीयते forms the verse in V.

487. Sr. 75, 49, with slight variations.

यः परं केवलो याति (p. 266 on 26, 24):

यस्यास्ति विसं स नरः कुलीनः (p. 288 on 27, 44) · S. 333. Sr. 66, 9 (=Bhartrhari). Spr. 5415. Pañcat. I 322.

याहृक्षाणां भृणोत्यत्र (p. 89 on 7, 27)

शिष्टात्मओ विदग्धोऽपि (p. 58 on 5, 42).

समृद्धिकाले संप्राप्ते (p. 110 on 10, 11)

साम्नेव यत्र सिव्हिस् (p. 351 on 30, 25): V. 2874. Spr. 7021. of. 7011. paneat, I 378.

सिंहो व्याकरणस्य कर्तु-(p. 397 on 32, 47): V. 458 Sr. 186, 1025. Spr. 7045. Pancat. II 33.

I Inverted order of the two sloka-halves.

<sup>2</sup> Note again the connection of verses here and in Pancat !

#### O. Stein

स्थानियोग्यन्ते (p. 240 on 24, 60): V. 2844. Spr. 7221. of. 4744. Pancat. I 72. Hitop. II 64.

स्त्रीयोऽतियकतायुक्ता (p. 223 on 24, 11):

हीनो नृपोऽस्पम् (p. 351 on 30, 27).

The relation of the verses attributed to Vallabhadeva and the actual verses in his anthology to the total number is  $12 \cdot 45$  or  $26 \cdot 2/3\%$ ; the verses identified in other sources is  $9 \cdot 45$  or 20%.

Of Sukra there are not less than 170 (with 4 repetitions 174) quotations; of these can be said as much:

The verse p. 271 (on 26, 41):

### अपराधानुरूपोऽत्र दण्डः कार्यो महीसुजा। पुत्रास्यापि किमन्येषां ये स्युः पापपरायणाः॥

shows in the beginning some resemblance to V. 2828.

The verse p. 202 (on 21, 1) आपत्काले च सम्प्राप्ते in the beginning and the end राज्ञां स कोश: परिकीर्तित: has a conform wording in the quotation ascribed to the Guru p. 202 (on 21, 2) : आपत्काले च सम्प्राप्ते, resp. स कोशो गुणवान स्मृत:। The beginning is found also in Spr. 952 and in a verse ascribed to Narada p. 217 (see below). The verse p. 250 (on 24, 87).

### आयाति स्वलितैः पादैः सभायां पापकर्मकृत् । प्रस्थेदनेन संयुक्तो अधोदृष्टिः सुर्म्भनाः ?॥

finds a similar expression in Spr. 988f. Paneat. I 198f. The verse p. 84 (on 7, 9).

कृषिकर्म गवारक्षा यहाचं दम्भवर्जितम् । पुण्यानि सम्भणवाणि वैद्यवृत्तिरुदाहता ॥

is connected with Sukraniti 122, 34:

### क्विगोगुसिवाणिज्यमधिकं तु विद्यां स्मृतम्।

The verse p. 198 (on 20, 1) begins with: दंष्ट्राविरहित: सर्पो यथा नागो मदच्युत: as the verse p. 356 (on 30, 41), attributed to Narada: दंष्ट्राविरहित: सर्पो भग्नशृंगोऽथवा वृष:। The verse p. 358 (30, 53) न दायादा-

### The Quotations in the Nitivakyamrta Commentary

त्यर: begins as Spr. 2770: दायादादपरो, but otherwise they have nothing in common. The verse p. 334 (on 29, 76):

### परोऽपि हितवान् बन्धुर्वन्धुरप्यहितपरः । अहितो देहजो व्याधिहितमारण्यमीषधं ॥

is found in V. 2705. Sr. 162, 152. Spr. 3988. Hitop. III 96. According to Spr. also in S'.

The verse p. 313 (on 29, 8): बुद्धिपूर्व तु यत्कर्म begins as S. 4402: बुद्धिपूर्व तु यज्ज्ञानम्. The verse p 35 (on 3,)

### यस्य तस्य च कार्यस्य सफलस्य विशेषतः । क्षिप्रमिकयमाणस्य कालः पिवति तत्फलम् ॥

is found in Spr. 5370. Pancat. III 171, only with the slight variation यस्य यस्य हि. Again the verse p. 200 (on 20, 6):

### शतमेकोऽपि सन्धत्ते प्राकारस्थो धनुर्धरः । परेषामपि बीर्याढवं तस्माद् दुर्गेण युध्यते ॥

occurs in S. 1365. Sr. 149, 65. Spr. 6363. Pancat. I 229. II 14. Hitop. III 48.

Thus only verse shows some connection with the S'ukraniti from which the verses could be supposed to be taken, while four verses are found in anthologies and works like Pancat. and Hitop. Their relation to the untraced is therefore 2, 35%: 97 65%.

Nārada is quoted in 82 verses. Out of them the verse p. 61 (on 5, 61) is found in Spr. 3275 (cf. 3276) and in the Manusmrti II 156:

### न तेन वृद्धो भवति येनास्य पिलतं शिरः । यो वै युवाप्यश्रीयानस्तं देवाः स्थविरं विदुः ॥

The verse p. 109 (on 10, 9) is defective in the Mss. as it is to be seen from the printed text, but can be corrected from Sr. 154, 266. Spr. 2992. Pancat. I 58 where the same verse is found:

### चृतं यो यमदूताभं हालां हालाहलोपमां। पश्येद् दारान् वृथाकारान् स भवेद् राजवल्लभः॥

Only in the beginning verse p. 217 (on 23, 5) shows a similarity to Spr. 952. Pancat. II 112 (see above p. ...). The verse p. 238 (on 24, 53) is by the poetical form and contents already not likely to be

expected in a law-book; he occurs in Sr. 88, 22; perhaps in the Canakyaniti, marked as Tj. B. 52 by Kr..

च्याझः सेवित काननं सुगहनं सिंहो गुहां सेवते etc. The verse on p. 328 (on 29, 57) begins like a well-known verse in Sr. 101, 5. Spr. 5947f. On verse p. 356 (on 30, 41) see above p. ... and compare his beginning with that of the verses in Spr. 2675-77, the same may be said of verse p. 357 (on 30, 48), if compared with Spr. 1392-94.

None of these verses, attributed to Narada, seems to be met in the Naradasmrti; the relation of traced verses to the untraced is 4. 87%: 95. 13%. Noteworthy is the verse p. 267 (on 26, 29) as Narada is quoted within the verse:

### दरिद्रो यो भवेन्मर्त्यो हीने विषयसेवने । तस्य जनम भवेद व्यर्थं प्राहेदं नारदः स्वयम् ॥

29 verses are ascribed to Vyasa; out of them the verse p. 28 (on 2, 3) is found in S. 338. Sr. 67, 9. Pancat. I 401. II 116. This verse, occuring in the Mahabharata III 86 (ed. Calc.). Hitop. I 143, see Spr. 5160, belongs according to S'. to Visnusarman, Buehler (in Pancat. p. 80 note to II 116) understands S. ascribing that verse to Vyasamuni (cf. S'. ad 3363) As the verse in the Commentary shows a slight variation, he may be quoted.

### यथामिषं जले मत्स्यैभेक्ष्यते श्वापदैर्भुवि । आकाशे पक्षिभिश्चेव तथार्थोऽपि च मानवैः ॥

The verse p. 78 (on 6, 38) is identical with V. 2785 and S 1369 where it is stated to be taken from a Rajanīti; slight variations occur in the Commentary:

### प्रसादो निष्फलो यस्य कोपाश्चापि निरर्थकः। न तं भक्तरिमिच्छन्ति प्रजाः पण्डमिव स्थियः॥

The verse is found also is Mahabharata, see Spr. 4285; finely, in Sr. 152, 158 and here he is ascribed to Vyasamuni (p. 72 of the Anukramanika). And the verse p. 387 (on 32, 19):

### नासत्ययुक्तं वचनं हिनस्ति न स्त्रीषु राजा न विवाहकाले । प्राणात्यये सर्वधनापहारी पंचानृतान्याहुरपातकानि ॥

### The Quotations in the Nitivakyamrta Commentary

is quoted under Vyasa's name in the Smrticandrika p. 208 (ed. Bibliotheca Sanskrita, Mysore, No. 45) with the readings: न नमेयुकं for नासत्ययुकं, निन्यं for राजा and 'पहारे for 'पहारी.

Thus at least in three verses the authorship of Vyasa is asserted also by other works than the Commentary so that there exists a relation of traced verses to untraced as 10. 34%: 89. 56%.

This result from a few comparisons of the quotations with other sources cannot be definitive. Further researches will have to take place on a broad line. This question is not only important for the critical text of the Nitivikyamrta by Somadeva; it will help to reconstruct perhaps the survivals of an interesting literature, otherwise lost. That the date of the Commentary, his truthworthiness will be ascertained is possible; but also the way in which Somadeva has written his treatise, the relation between his work and his sources, finally that of the prose text and that of the verses will become clearer. But also the literature on Niti. will gain by such an inquiry into the sources of the Commentary which will serve again as a valuable contribution to the study of the Anthologies

That doubts are sometimes justified in the genuity of Nīti-works at least, has been shown just some time ago. Still in the year 1921 scholars believed the Arhannīti to be a work written by Hemachandra for his patron, the Gurjara king Kumārapāla (1143-1172 A. D.)<sup>2</sup> But the doubts nourished about the authorship of Hemachandra became justified when in the last year the real author of the Arhannīti was revealed to be the Late Balchandra Sūri of Benares who lived in the 19th cent. A. D.<sup>3</sup>

<sup>1</sup> An attempt to reconstruct the Vyasasmrti has been made by Balakrishna Ghosh (Studia Indo-Iranica, Festschrift W. Geiger, Leipzig 1931); the verse above is found there on p. 121, Verse III.

<sup>2</sup> See H Jacobi, Sanatkumaracharitam (Abhandi. Bayer. Akad. d. Wissensch Philos.-philolog. u. histor. Kl. XXXI, 2, 1921) p. VIII. But of Winternitz, Gesch d. in.l. Litter. III p. 530 who pointed out that the original work is lost.

<sup>3</sup> C. R. Jain, The Gazette vol. XXXII, 1, 1935, p. 9ff.

#### O. Stein

This case of pia fraus must teach the histroians of Indian literature to be careful before accepting the authorship of works not warranted by outer and inner criterions. Just the last three decenniums have brought to light such works the genuity and age of which is still a matter of debate. This doubt does not concern the Nitiv. though much will have to be done before a critical text will be in the hands of the readers. A doubt in the above mentioned sense seems the less admissible as a new Commentary has been found. Pt. Bhujabalījī Sastri1 had the good fortune to come across a palm-leaf Manuscript of a Kannada Commentary on the Nitiv, by Nemmatha in the Jainachatravasa at Kārakal. Neminātha was a pupil of Viranandī, a pupil of Meghachandra. Both these Jaina savants are known from Incriptions at Sravana Belgola. The time of Veminatha is, according to Pt. Bhujabali the beginning of 13th cent. A. D. It is to be hoped that this Commentary though it may be based on a previous Sanskrit Commentary, will be published. By that publication on the problems connected with the Nitivakyamrta of Somadeva and the Commentaries upon this interesting work a new light will be thrown.

### धर्म और समाज

ले० श्री पं० अयोध्यासिंह उपाध्यायजी हरिऔध प्रो. हिन्दु विश्वविद्यालय-काशी.

### छप्पै

हरे अज्ञतातिमिर ज्ञान की ज्योति जगावे,
बने कल्ह का काल प्रेम का पाठ पढ़ावे।
सोतों की दे जगा बाद आंखों को खोले,
नीति—तुला पर सदा सकल भावों को तोले॥
है धर्म बही जो बहुसुखित जन जन को करता रहे,
जिससे समाज की रगों में नव सञ्जीवन रस बहे॥

<sup>1</sup> Jaina-Bhaskara-Siddhant (The Jain Antiquary) 1935), II, 1, p. 26ff.



[By Vinaychand Gulabchand Shah-Bhabnagar]

Jainacharya Shri Atmaram Centenary celebrations are very significant and point to the fact that he was a great man of his age in our community and his life is full of lessons for us. Let us deal with the major incidents and salient factors which go to prove his greatness.

As a man-He observed from his birth perfect celebacy which is generally found in the case of saints. All worldly anxieties were given up and renunciation was adopted with a willing heart. His love for all beings-specially for all human beings left the borders of narrow-mindedness and extended to every body who came into his contact, irrespective of caste, creed or colour. People of all castes were attracted by him and listened to his sermons with great attention and regard. His eloquent style of speaking and dominating personality backed by a sternly pure character produced lustre round his face and drew many people towards him as his great devotees. No time was wasted in idle talks. All his life he passed in doing service to the community by writing useful works, giving sermons, collecting manuscripts, studying scriptures and sacred books, installing images in temples newly erected at places where there was none, teaching his desciples and doing all he could for the uplift & betterment of the society for which he dedicated his life.

As a literary man-During Vikram twentieth century there were a very few authors who contributed to the Jaina literature. Shri Atmaramji as a result of his studies desired to impart the knowledge he obtained

### Shah Vinayohand Gulabehand

to the people in their own language viz. e national language Hindi in the as well as 'Ati ramji Pujas varsa. when sung in tuna with musical instruments are very pithy and heart-appealing. The depict what noble and religions heart he had. It was a posts heart that was expressing the innermost feelings. In order lacqui aint the general masses who the knowlege of general principles of Jamism, he compiled a look · entitled ' Jaina Tattvadars & As a reply to Dayanand Sa vati's unjustifiable attacks work bv 'Agnāna-Timira-Bhāskara' was composed. His last big work



Shah Vinayohand Gulabchand.

named 'Tattva-Nirnaya-Prasad' was a substitution to Hindi Jaina literature wherein quintessence of several Sanskrit works is given and points in dispute are discussed.

Besides he was instrumental in founding 'pustaka-bhandaras'libraries at several places wherein old manuscripts were preserved, and fresh copies made of rare old books were kept. The institution named after him-the well known Atmanand Jain Sabha of Bhavnagar is doing a valuable service by publishing old sacred books, their translations in Hindi and Gujarati languages and a monthly by name 'Atmanand Prakash.'

Our head bows with reverance to such a great literary man, who has left for us such good & noble heritage whereby we can imbibe true religious spirit.

As a Saint-He was a saint, who had dedicated his life for the benefit of others & who had no attraction for any earthly possession.

### Shree Atmaramji from a youngman's view point

Practically he observed all the rules laid down in our sacred books for Sadhu' and passions like anger, lust, greed, pride were subdued by him. He acted what he preached and his religious preachings were simple, practical and suited to the needs of the times.

He set the people a-thinking & made the order of Sadhus purer and more beneficial to the Society. His untarnished character, self-sacrifice, ceaseless activity, love for humanity, truth and constant study are object lessons for us all. Let us follow in his footsteps & make our lives sublime & noble.

Sidelight on the present condition of our community—we all know our age is the age of science. It has removed several shibboleths and demolished old antiquated theories regarding the Universe The great development of the means of communication by land, sea & air has narrowed distance and brought together distant countries into closeness and intimate contact. Principles of Universal brotherhood and humanitarianism have been broadcast and have become powerfully predominant before our eyes. Old Conservative orthodox ideas have lost their significance & utility. Unless we look to the necessities of the present times and take proper means to meet them, we are sure to lose ground and in course of time be effaced from this world altogether.

Our rich people spend lacs of rupees in many unproductive & uneconomical ways, while if we go deep into the inquiry as to the financial position of our general masses, we are sure to find great poverty and unemployment prevailing everywhere. In point of physique, they are much more backward and weak. Physically weak are generally mentally weak. What sort of intelligence and individuality can be expected from those who are weaklings? They cannot protect themselves, far less others.

If the ways of charities such as spending lot of money after general dinners, erection of new temples are not changed in favour of those applied for the amelioration of the poor condition & development of physical & mental state of our people, we as a community are sure to be depreciated in number & strength and ultimately relegated to oblivion.

#### Shah Vinaychand Gulabehand

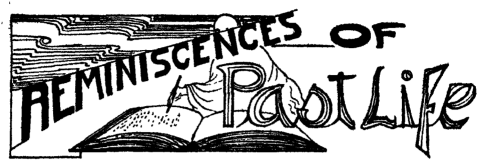
Every human being has a soul equal in power to God. He is a living & moving temple in one sense. If he is restored to his utmost limit & power, he will take care of immoveable temples, teerthas and institutions.

Would our millionaires adopt the right method of their charities and seek to end the miseries of our people by stretching their liberal hand and provide them with means of living, occupation, employment, education, houses to live in etc? They can open relief centres for relieving people from distress, physical, mental & financial disabilities, establish libraries, gymnasiums and provide work for them.

Our Sadhus are to our great misfortune apathetic and ignorant of the signs of the times. They do not direct their eyes towards the internal condition of the society on which they live. No broader outlook of life is found in them. Futile and expensive customs sapping the blood of the people do not draw their attention. Their vision is clouded, outlook is narrow, knowledge is poor and activity is confined to the four corners of the upashraya. Such state of affairs is intolerable and should be mended if not ended.

Now the time has come for them to be imbued with the spirit of reforming themselves and reforming the people. They should study every modern language, science and all western & castern philosophies and impart right knowledge and instruction to people by visiting every village and nook and corner of India. Rich people should be admonished and influenced to direct their momes to be spent in opening free schools, free libraries, free hospitals, letting houses and lodges at cheap rent, starting home industries, other productive arts etc.

If our Sadhus, rich people will act as stated above, they will be acting according to the preaching of the great saint-sadhu whose centenary we are celebrating and will earn high merit & many blessings of our suffering brethren. May God help them to do the constructive work as required by the present times and to follow in the footsteps of the great men.



[ By:-Shri Gulahchandji Dhadha u. A. ]

#### PARLIAMENT OF RELIGIONS IN CHICAGO

Parliament of Religions to join the Conference, His Holiness Niyambhonidhi Jainacharya Shri Vijayanand sooriji (Atmaranji Maharaj) being
himself debarred by religious injunctions to cross the sea, had deputed,
on behalf of himself and the Jain Community, Mr. Veerchand Raghavji
Gandhi to proceed to Chicago in America to attend the meetings of
the Parliament. In obedience to this mandate Mr. Gandhi, himself a
profound scholar, took the opportunity to study minutely the many-sided
aspect of Jainism and for this purpose he lived, before proceeding to
America, for about two months with the Venerable saint from whom
he received not only invaluable information and knowledge but perfect
insight into the psychological problems of the Jain Faith. He was also
furnished with a treatise written by His Holiness specially for the occasion.

#### APPRECIATION OF MR. GANDHI'S WORK

The Parliament of Religions was in session for 17 days in 1893 A. D. Mr. Gandhi performed his task well and nicely. In appreciation of his learned discourses the following remark appeared in one of the leading dailies of America.

"A number of distinguished Hindu scholars, philosophers and religious teachers attended and addressed the Parliament, some of them taking rank with the highest of any race for learning, eloquence and

### Gulabchandji Dhadha

piety. But it is safe to say that no one of the oriental scholars was listened to with greater interest than the young layman of the Jain Community as he declared the ethics and philosophy of his people."

Mr. Gandhi travelled far and wide and during his two years' sojourn in America he is said to have addressed 535 meetings held in his honor at Boston, Washington, New York and other places. Many people embraced Jainism and became tee-totallers.

## THE MAGICAL INFLUENCE OF NAMASKAR MANTRA

After his return from America I met Mr. Gandhi at Ajmer where he and I had been invited to speak on Jainism in a miniature Parliament of Religions held there under the presidentship of Rai Bahadur Babu Syamsunderlal C. I. E., B. A. at that time Dewan of Kishangarh

state. Our meeting! was very cordial and our fraternal love and admiration knew no bounds. It was at this meeting (about 40 years ago) that Mr. Gandhi showed me a letter from a high postal official of Chicago telling him that the giddiness of head which ussremoved by repeating the Namaskar Mantra after the way pointed out by him has again appeared in a mild form due probably to some error in practice and asking him to send further directions for right and regular course. He showed me also a copy of the photo of a certain American lady (Miss Howard if my memory does not fail me) in

Indian costume, doing Samayak, sitting on a woolen Asan with Moohpatti in her hand, Sthapnacharya before her and beads in her fingers. Mr. (landhi told me that after one month's course of repeating the Namaskar Mantra according to directions special given by Atmaramji Maharaj the lady Jatismaran got



GULABCHANDJI DHADHA, M. A.

### Reminiscences of past life

Gnyan i. e. reminiscences of her previous life and she narrated things of her past life in India which were in his knowledge. Mr. Gandhi's revelation was not only a matter of surprise and admiration but it made a very deep impression on my mind as regards the magical effect of such divine Mantras. Naturally I longed to see such a phenomenon before my eyes and my desire was fulfilled after a period of some 15 years.

#### THE FOND HOPES OF A GREAT-GRAND-MOTHER.

Some thirty years ago, the grand old lady, of hallowed memory, had formed good many plans to celebrate the birth of a great-grand-son but all her hopes were frustrated by the birth of a female child. That she may have the good luck to see a great-grand-son before she expired was her ardent desire. As Cowper says:—" Hope deferred maketh the heart sick but when it cometh it is a tree of life. " A ray of hope fortunately shone some four years after the first event.

#### NAMING OF THE BABY BEFORE BIRTH

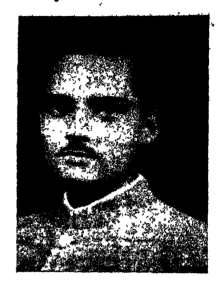
It was in the holy week of Paryusan when the religious proclivities of the family ran high that the grand old lady having performed Pooja and having listened the sacred sermon wherein sound advice was offered for the conduct of the woman in a family way, summoned all the members of her family and addressed them fondly:—" you all are aware how my fervent desire to ascend a golden staircase some four years back was shattered by the birth of a great-grand-daughter. Since then I have been always praying for the birth of a great-grand-son and I trust my sincere prayer will bear fruit now in four or five months. I shall be glad to know your views regarding the name of the baby in case a son is born to my grand-daughter-in-law."

Before the elders could reach a solution, a young girl aged about ten, slowly and silently stealing from the congregation, approached the old lady, sat in her lap and with a smiling face solemnly declared:—
"According to our custom the birth of a son to my sister—in-law should be celebrated by your ascending the golden staircase specially prepared for the happy occasion and giving it away for charitable purposes. Relations and friends should be entertained and sweets distri-

### Gulabchandji Dhadha

buted in caste. Offerings should be made to and Poojas performed in temples and places of pilgrunage. The boy when born should

be named after Siddhachalji, the sacred Shatrunjaya Teerth where we had gone on pilgrimage recently." All the members were pleased to hear the proposal to which the old lady agreed. With permission I respectfully suggested to my mother that in order that her beloved name may always remain fresh in our memory even after she expired, let us give precedence to the first part siddh of Siddhachal and join to it her name, Rajkumar and thus when the boy was born he should be called "Siddhrajkumar." She gave her consent.



SIDDHARAJ JAIN

### BIRTH OF SIDDHARAJKUMAR

It was in the month of March 1908 that Siddharajkumar was born to the great joy of the venerable old lady and all the family members. The ceremonials and social customs suggested by the young girl before the birth of the boy were all performed by the grand old lady.

# THE INFANT WHILE CRYING BITTERLY LULLED TO CALMNESS

In obedience to the resolution passed unanimously by the Bombay sangh in its meeting at Lalbagh I was at that time busy with the Sametsikhar case in Calcutta. On receiving the happy news of the birth of the boy I hastened to Jaipur and it was probably on the tenth or the eleventh day after the birth of the baby that I took him in my lap when all of a sudden he began to cry and weep bitterly. We tried all possible means to pacify him but all our plans failed. Our anxiety increased as time rolled on; the baby persisting for over half an hour

### Reminiscences of past life

in orying and weeping without a pause. As a last resource my mother suggested to try to soothe the baby by singing some song and the following hymn was sung:—

" सिद्धाचलगिरि क्यों न भए हम मोर, सिद्धबढ़ रायण रोंखनी छाया, झीलत करत झिकोर।" सिद्धाचलगिरि.

No sooner the word "Siddhawad" touched his ears the baby stopped crying and heard the whole hymn with rapt attention. This practice was adopted and continued whenever the baby showed signs of uneasiness and he invariably heard the whole hymn attentively.

#### THE BOY REMINISCENT IN 1911 A. D.

During 1910-14 I remained in Bombay and the baby when three years old would sit in Samayak with me and my brother. He had learned the Samayak Paths. He would go with us to the temple and worship repeating the Doohas of the nine Angas.

Sometime in 1911 A. D. the boy in company with the ladies went for Darsan to the Walkeswar Jain Temple. Looking at the Moolnayak Pratima he proclaimed passionately that the Pratima of Adeswar Bhagwan was bigger than that Pratima. The ladies were amazed at it and the following discussion ensued:—

Sona:—(the boy's aunt) Which Adeswar Bhagwan you mean? Siddha:—Adeswar Bhagwan of Siddhachal.

Sona:-How do you know that?

Siddha -- I have worshipped that Pratima.

Sona:-You lie. We have not gone to Siddhachal after you were born.

Siddha:—I do not lie. I say the truth.

Sona:-How do you account for that?

Siddha:-I say I have worshipped the Pratima.

Sona:--When ?

Siddha:—In my previous life.

### Gulabchandji Dhadha

Sona:-What were you in your previous life ?

Siddha:—I was a parrot.

Sona:-Where did you live?

Siddha:-In Siddhawad.

Taking this to be a childish freak Sona did not press the matter further. She related the whole incident to me and my brother. On our questioning him the boy repeated the same tale and thenceforth he was always after us to take him to the sacred hill. And in the meanwhile, with his daily savings he had collected some rupees and kept them carefully in order that he may spend them at Siddhachalji.

# ON OUR WAY TO SIDDHACHALJI AND THE BOY'S TRIALS.

Having got a serious attack of Asthma in the last quarter of 1911 A. D. my doctors advised me for a change. I took the Kathiawad Fast Passenger in the morning for Wadhwan and the boy was jubilant at the prospect of paying homage to the sacred hill.

In order to test the veracity of his assertion I questioned the boy on reaching Palghar station if the range of hills close by was the sacred hill. The reply was an emphatic "No." I repeated the same question on reaching Surat and received the same reply. At about 10 P. M. we reached Viramgam and being unable to proceed further we got down and stayed during night in the waiting-room. On my telling the boy that we have reached our destination, I again got the reply in the negative.

# FURTHER TRIALS AT WADHWAN CAMP WHERE ABOUT 15000 PERSONS COME TO SEE THE BOY

Next day we went to Wadhwan Camp and stayed in Limdi utara for about two months. The boy always attracted attention of the people when he repeated Chaitya-Vandan and Stavan in the temple and sat all attention to hear the sermons preached by monks in their short sojourn from Gujrat to Kathiawad and vice versa. Once after a short time of our stay in Wadhwan, it so happened that when the boy was

### Reminiscences of past life

returning home from the temple somebody asked him as to where he was going. He replied that he was going to Siddhachalji. Curiously enough a similar discussion as that at Walkeswar temple took place between the boy and the gentleman whose felicitations knew no bounds. He picked up the boy in his lap and brought him home. Now the news of the boy's recollection of past life spread like wild fire and enquiries began to pour in from far and near. During the period of about a month and a half no less than 15000 persons from Gujrat and Kathiawad came to see the boy. Some old ladies travelled on foot distances of forty miles and over, observing fast throughout and breaking fast after paying homage to the boy and enquiring from him regarding their past and future life. From amongst hundreds of incidents two or three require special mention.

#### MAGISTRATE AND THE BOY

A gentleman Magistrate having got jurisdiction over the Morvi Railway came to see the boy and examined and cross-examined him at great length. The examination requires special consideration as it clearly proves that the boy had got clear memory of his past life as without having paid a visit to Siddhachal he could reveal the adventures of his parrot's life.

Magistrate: - What were you in your past life?

Siddha:-I was a parrot.

Magistrate:-Where did you live?

Siddha:-In Siddhawad.

Magistrate:-What and where is that?

Siddha:—It is a sacred tree lying in the six mile round on the other side of the hill.

Magistrate:—What did you do there !

Siddha:-I worshipped Adeswar Bhagwan.

Magistrate:-With what did you worship !

Siddha: - With saffron.

### Gulabchandji Dhadha

Magistrate:—Where did you get the saffron from ?

Siddha:-From cups put on the smaller Maroo-devi Mata elephant.

Magistrate: - How did you carry the saffron?

Siddha:-In my claws.

Magistrate:-Why not in your peak?

Siddha.—That would have polluted saffron.

Magistrate:—Now tell me and I will judge whether you speak the truth or not:-say, how many temples are there, how are they surrounded and how many gates there are to approach the temples?

Siddha:—There are many temples. They are surrounded by a wall which has three gates.

Magistrate:—Well, by which gate you went in?

Siddha:—By the hind gate.

The Magistrate was overjoyed. He picked up the boy and coming in my room congratulated me heartily at having got such a rare jewel in my family.

#### A STHANAKVASI NUN AND THE BOY

Some Sthanakvasi nuns had come to see the boy and one of them examined the boy.

Nun:—You say you worshipped Adeswar Bhagwan. How did you do it? Siddha:—I worshipped with saffron and flowers.

Nun:-From where did you get them?

Siddha:—(After repeating his tale of saffron) I brought flowers from a garden close by Siddhawad.

Nun:—Was it not committing a sin to worship the idol with saffron and flowers?

Siddha:—Had any sin been committed how could I have got the birth of a human being from that of a parrot?

Hearing this reply the Nun was dumb-founded and they all left the place after bestowing praises on the boy.

### Reminiscences of past life

#### IDENTITY OF CHAMELI FLOWER

- Being convalescent I ordered rose and chameli flowers from Palitana for special worship. On opening the parcel the boy picked up a Chameli flower saying that he worshipped Adeswar Bhagwan with such flowers.

#### SIDDHACHAL IDENTIFIED

We left Wadhwan camp for Palitana by night train in January 1912. Early in the morning we reached Songadh station and the boy looking at the rocks all round enthusiastically proclaimed that we were now in the vicinity of the sacred hill. On our changing train at Sihor station for Palitana the boy took his stand on the platform and turning towards the sacred hill, he bowed down with a palpitating heart full of joy. Then turning towards me he proclaimed in an ecstatic condition of mind:—" Look, look, Kakasaheb, the black hill towering in front is Siddhachal. Hurry up and let us go up hill at once."

#### AT THE FOOT OF THE HILL

After accomodating ourselves in Babu Madholal's Dharamsala we went to the foot of the hill in the evening. When we bowed down there in our usual way of homage, the boy having repeated prayers, lay flat on the ground stretching the full length of his body. He embraced the holy ground very fondly. It seemed as if the boy was enchanted. He began to roll and took about 10 turns from one end of the Taleti to the other. He pressed in a rapturous mood to go uphill just then but submitted to my persuation in the hope of ascending the hill in the morning the next day.

#### THREE FLIGHTS OF STAIRS INSTEAD OF THREE MILES

The boy was already awake when we got up at 4 in the morning for our journey uphill. After prayers at the Taleti, I being still weak, hired a Doli for my journey up and down the hill. I wanted to take the boy with me in the Doli. He declined to sit with me in the litter and easting his eyes over the top of the hill, he asked—"What distance do you think is the top from here?" I said—"It was about three miles." And he replied jocosely—"Oh no, it is only three flights

### Gulabchandji Dhadha

of stairs and not three miles. I will ascend the hill on foot and you shall also go on foot." Thus saying, he did not wait further and leaving me behind, he caught hold of my brother's finger and went with him on foot over the hill full of joy.

#### NON-STOP ASCENT

My brother told me that throughout the way the boy walked just like an enchanted person going swiftly after the enchanter and not minding high and low ground. As a rule children of tender age are carried uphill on the shoulders of coolies hired for the occasion. The coolies approached my brother and began to molest him for his seemingly undue cruelty and mercilessness towards the boy for not allowing him to be carried on shoulders. Some of the carriers even offered their services gratis. When the molestation became unbearable he told the coolies that he would pay them double their demand provided some one of them succeeded in inducing the boy to be carried on shoulders. A few of the carriers dared to approach the boy but they were frustrated in their attempt by the boy scornfully avoiding their contact. He rather rebuked them for their un-welcome interference in his progress uphill. This molestation was experienced on the first day only as they all realised that the boy was doing pilgrimage on foot. Thereafter one and all would look at the boy with respect and admiration, clear the way for him and pour praises and blessings upon him for his courage and extra-ordinary strength and perseverance.

At the middle of the hill there is a deep ascent and almost all pilgrims take rest for a while at Hinglaj-ka-hada. My brother and other members of my family wanted to take rest before continuing their journey onward. But the boy was so much impatient to get over the top that he did not allow them to take respite even for a moment and took them straight to the top. They reached Hathipole a quarter of an hour before I reached there. My brother told me that the boy was so much absorbed in his desire of seeing and worshipping Adeswar Bhagwan that he was not walking but running all the while.

### Reminiscences of past life

# FIVE PLACES OF PRAYERS AND THREE ROUND CIRCUITS

The pilgrims as a rule have to say prayers at five places and take three circuits round the main temple before paying homage to the presiding deity. The places of prayers are:-(1) Shantinath temple, (2) Naya Adeswar temple, (3) Adeswar foot-print dome, (4) Shrimandir temple and (5) Poondrik Swami temple. When we went to say prayers in these places successively, the boy told us that he had worshipped in the first three places and not in the last two.

# THE BOY'S DEVOTIONAL ATTITUDE IN THE PRINCIPAL TEMPLE

On our entering the gate of the courtyard of the main temple and while ascending the flight of stairs leading to the courtyard the boy at once proclaimed enthusiastically pointing at the central image as being the Adeswar Bhagwan worshipped by him in his past life. He was overjoyed. Having entered the main hall of the temp'e we repeated prayers at the end of which the boy stood in Kawoosag (meditation) just like a statue, full of meditation. His wide open eyes, without the least twinkling, were directed towards and fixed upon Adeswar Bhagwan. He remained in that meditative posture, careless of himself, careless of all that passed in the temple, unmindful of the hum and noise of moving throng of hundreds of pilgrims round him and the songs that vibrated in the vaults of the temple for nearly half an hour. Good many monks and nuns, laymen and women were very much struck to see the young boy's mode of Darsan and meditation. After watching the boy during his half an hour's uninterrupted and enchanted gaze I tapped him on his shoulders when he startled from his trance and regained his senses. It was beyond his power to explain the heavenly bliss he had during his meditation. Shantmoorti Muni Kapoorvijayaji who was all along watching the boy sitting near him disapproved of my action in unnecessarily checking the boy in his higher flights.

### THE SMALLER MARBLE ELEPHANT

From amongst four or five Poojaris the boy recognised one old

#### Gulabchandji Dhadha

mace-bearer and pointing out at him told me that it was he who invariably kept the saffron oup on the smaller marble elephant from which he (the boy) took the saffron paste in his claws and worshipped Adeswar Bhagwan. He then took us to the smaller elephant which lay by the right side of the bigger elephant and hence hidden from the view of pilgrims who sat for prayers on the left side. Upto that time I had not seen that elephant.

#### FIRST WORSHIP OF ADESWAR BHAGWAN

Words fail me to express the extra-ordinarily blissful mood of the boy. The inspiration which he got at that time was beyond my comprehension. He seemed as if he was the master of all. His attitude at that time may, without the slightest exaggeration, be compared with that of a great warrior making his trumphant entry, after defeating a most formidable enemy, into the capital of the vanquished foe. Now his thought turned towards doing first pooja or worship By the highest bid, according to custom prevailing there, I secured for him first poojas of milk, water, saffron, flower, crown and Arti. He bought good many flowers and garlands with the amount hoarded at home plus an equal amount put at his disposal on the spot. He performed the series of worship one after the other with great attention and devotion. He was happy that becoming a man from a bird he was fortunate to worship the object of his devotion again.

#### THE BOY'S VOW

The boy made it a point not to eat or drink without worshipping Adeswar Bhagwan on the hill every day during the 31 days' pilgrimage. To keep himself firm in his resolve, he watched the coming of Muni Kapoorvijayaji in the temple when he would approach and bow down before him and renew his vow every day from him to abstain from eating and drinking before noon.

#### THE BOY'S TEST

Having finished worship at 12-30 P. M. we were preparing for downward journey. I wanted to test the boy and asked him to take

### Reminiscences of past life

some food (though I had not taken any food for him on the hill.) The boy looked at me curiously and asked me if I was hungry. I feigned reply in the affirmative. The boy tauntingly remarked:—" It strikes me, Kakasaheb, that after you have worshipped Adeswar Bhagwan you feel hungry. I do not feel any appetite, being very well fed with my good luck in being able to worship Adeswar Bhagwan in my present life so soon." I turned the channel of my talk and asked him to go down with me in the litter. He was firm in his resolve to go down on foot. Acharya (then Muni) Ajitsagarji persuaded the boy to go down with me but he did not submit and descended the hill on foot. On his way back he was asked by several people to drink water but he declined to do so; rather he admonished the pilgrims and warned them to leave the practice altogether of drinking water on the sacred hill. He took meals on reaching the rest house at half past two in the afternoon.

# THOUSANDS OF PILGRIMS VISIT THE BOY AT PALITANA

As at Wadhwan, so at Palitana pilgrims in great numbers came to see the boy daily and he had to undergo severe examination and trial till late hours in the evening. Sheth Girdharbhai Anandji and Sheth Amarchand Ghelabhai of Bhavnagar and many others put the boy several questions and received satisfactory, replies.

#### VISIT TO SIDDHAWAD

Being pressed by pilgrims at Palitana to show his nest in siddhawad, a day was fixed when about a thousand pilgrims followed the boy. He showed them the branch of the tree where he had his parrot's nest and the party was more than satisfied.

#### 31 DAYS' STAY AT PALITANA

During 31 days' stay at Palitana the boy at the age of about four performed the pilgrimage daily on foot covering nearly eight miles up and down and over the hill. He ascended without eating or drinking and took meals after coming back from the hill in the afternoon. He always worshipped with concentration of mind and pure heart.

### · Gulabohandji Dhadha

#### MUNISHRI HANSVIJAYAJI'S VERDICT

Munishri Hansvijayaji was of opinion that the boy got Jatismaran when I took him in my lap and sang to him the hymn of Siddhachalji and his reminiscence was refreshed when he saw the Pratima in the Walkeswar temple.

#### MUNISHRI KAPOORVIJAYAJI'S VERDICT

Munishri Kapoorvijayji concluded that the boy had got Jatismaran just on the tenth day of his birth when on his weeping the hymn of Siddhachal was sung to him. Being then only ten days old he was unable to express his ideas but he gave them out on the first opportunity when he found the resemblance of Adeswar Bhagwan in the Walkeswar temple.

# MUNISHRI MOHANVIJAYAJI'S CRITICAL EXAMINATION. AND VERDICT

Munishri Mohanvijayaji Maharaj examined the boy very critically as under:—

- Q. What were you in your former life?
- A. I was a parrot.
- Q. What were you in your next preceeding life?
- A. I don't know.
- Q. Had you any other companion in your parrot's life ?
- A. Yes, I had one brother.
- Q. Where is that brother now !
- A. I do not know.
- Q. Did he survive you?
- A. Yes.
- Q. What did you do in your parrot's life?
- A. I worshipped Adeswar Bhagwan,
- Q. With what did you worship ?

#### Reminiscences of past life

- A. With saffron and flower.
- Q. Wherefrom did you get these articles?
- A. I got saffron paste from a cup kept on smaller Marudevi Mata's elephant and flowers from a garden close by my nest in Siddhawad.
- Q. How could you get entry into the temple for worship in the great crowd of pilgrims?
- A. I went for worship in the afternoon when the crowd dispersed.
- Q. At that time, when the doors were closed, how could you get in?
- A. I went in through the bars of the panels.
- Q. What had you in your mind at the time of your death?
- A. The satisfaction of worshipping Adeswar Bhagwan.
- Q. You say you lived in Siddhawad which is in Kathiawad and Messrs. Dhaddha brothers live in Marwar about 500 miles away, how did you take birth in their family?
- A. They invited me and I accepted their invitation.

At this stage of the examination we were astonished to hear the boy say that we had invited him. He turned his face towards us and said:—"When you and Masaheb (the old grand lady who unfortunately did not survive to witness the feats of her darling) were praying at the dome under Siddhawad, I was sitting on the top of the dome. Masaheb took a fancy for me and she asked if I would like to live with her and I beckoned to her in the affirmative."

On this hint, my brother and I began to struch our memory and to recollect if such was the case. It was a fact that after the Ahmedabad conference our whole family had gone to Siddhachal. At that time we had all gone in the 6 mile race on Fagan sudi 13. (corresponding with March.) We had a faint memory of a parrot sitting on the dome and our mother telling us that the parrot was beautiful. But we did not know that she had spoken to the parrot.

#### Gulabehandji Dhadha

The examination continued.

- Q. How long did you live after the invitation?
- A. About twelve months.
- Q. Did you recollect it at the time of your death?
- A. Yes.

On calculation being made of (1) the time of invitation, (2) the time between death and birth and (3) the boy's age at that time, it tallied with the time of the Ahmedabad conference.

Munishri Mohanvijayaji was satisfied after this critical examination and he agreed with the views expressed by Munishri Hansvijayaji and Munishri Kapoorvijayaji and pronounced his verdiet accordingly.

The foregoing is a brief account of what I have experienced and seen of the boy myself. I shall be glad if it proves of any use to the reader.





A Spectator's View

By:-Dr. Hiranaul Shastri M. A., M. O. L., D. L. A.

A unique celebration took place in Baroda during the third week of March 1936 with great colat and I had the opportunity to attend it. The functions lasted from morning to night, from 21st to 25th March. They were controlled by the well known Jam Monk Shri Vallabhvijayaji Maharaj and his enthusiastic disciple Muni Charanvijayaji. A committee was also formed at Baroda to manage them and its members did what all they could to make the ceremony a success. A sum of more than Rs. 10,000/- was spent on the celebrations. Well known Jain scholars and dignitaries took part in them, including Mr. Manilal Nanavati, the Naib-Dewan of Baroda, I am told that H. H. the Maharaja Saheb of Baroda also expressed his desire to attend them; but he left for Europe before they took place. The majority of the celebrators were from the Punjab. Both ladies and gentlemen were seen in their characteristic costumes occupying the pandal. A large number consisted of young men. many of whom were amateur singers who had come to express their devotion to the great Shvetamber Teacher by singing songs composed for the occasion. Their enthusiasm and devotion were quite visible and one would not help admiring the zeal which they manifested.

## न्यायांभोनिधि-जैनाचार्य श्रीमद्विजयानन्दस्रिजी प्रसिद्ध नाम श्री आत्मारामजी महाराज की जन्म शताब्दि---



बडौदा शहेर में बढी धूमधाम से मनाई गई. उस वस्त का भन्य टइय.



बडौदा---अताब्दि महोत्सव--मंडप-ह्य्य.

#### Dr. Hiranand Shastri

The revered Jain preceptor whose centenary was celebrated during these days was born in the Punjab. A considerable part of his life was spent in Gujarat where he did splendid work towards the uplift of the Jains in starting various institutions and reforming bodies. The Jains

of Gujarat thought that they were bound in duty to celebrate the centenary, and Baroda, the capital of the Gaekwar's territories, was considered to be the most appropriate place. Very learned lectures were delivered on this occasion. The functions were celebrated at the Laymi Pratap Theatre, Baroda, and the pandal was decorated with festoons and photographs of the Jam Teachers, including those of the illustrious preceptors Shri Vallabhvijayan, Shri Kantivijayan, Shri Hansavyayaji and others. The ceremomes commenced with songs sung by the batch from the Jain Gurukula-Punjab. The celebrations were to take place in the punjab, but later on, out of the special regard



HIRANAND SHASTRI

for the revered Pravartak Muni Shri Kantivijayaji, it was decided that they should take place at Patan. Finally, however, it was decided to celebrate the centenary in Baroda itself. The whole arrangement was made within 15 days. In consideration of the shortness of time and the success achieved, one cannot help praising the enthusiasm displayed in the management. In such gatherings some loop-holes are inevitable, but one cannot take them seriously. Several physical feats were also demonstrated, e. g., lifting by means of the teeth a weight of three and half maunds, allowing a bullock-cart to pass over the chest with a load of 25 maunds in it, and so on. Exhibits of ancient Jain Art were also shown in the Gnana-Mandir. The lectures dwelt on the good works done by the illustrious Jain teacher. People were astonished to see two Mahomedans, Kurrim Bux and his son, standing up declare that they were Jains, heart and soul, the father saying candidly that he did

The Centenary of the Birth of Shri Vijayanand Suri, at Baroda.

not like the Mahomedan name but preferred to be called Gnyan Das.

He sang a song teeming with devotion towards the Jain Monks.

One of the chief features of the celebrations was the emphasis laid on the necessity of studying "Ardha Magadhi" in which Jain religious books are written and in which Mahavir Swami, the Twenty fourth Tirthankara, used to deliver his sermons and speeches. While enumerating the good works of Shri Atmanandji Maharaj, Muni Charanvijayaji informed the audience that a series of books had been started to commemorate his centenary and that seven large volumes had already been brought out.

The celebrations were brought to a happy conclusion by the 'Purnahuti' made by the revered Jain Teacher Shri Vijayavallabhsuri, to whose pious wishes and encouragement the success of the celebrations was largely due. Such celebrations cause a great awakening and ought to occur as often as possible.

Baroda, 24th July 1936.





શ્રી મહેાદય પ્રોન્ટીંગ પ્રેસના પ્રેાપ્રાયટર શાહ ગુલાખચંદ લલ્લુભાઇ



યા મ્ર**ંથ**ના ઉત્સાદી સુદક



રા. ભીમજભાઇ હરજવન ( સુશીલ )



न्यायांमोनिधि श्रीमद् विजयानंदस्रीश्वरजी ( आत्मारामजी ) महाराज.

# शताब्दिनायकना हस्ताक्षरो

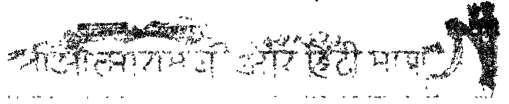
स्वोधवकर्णमेळीव्हिनइस्हिनीने लिखादैकिनो षरियद्यभरिञ्रणचारीपास्ते ऋदिकेपास् नाको इ योगत्या अप्राना हिकिया गुरुषु हि सेवह तिस की सर्विक यानिफल है उलता बाह्यांगी प्रभानाहि कीकियाकरलेवालें वायश्वित्तकेयामहै अप त्उसके आयश्वितलेनाचा हिये गाषा। वंदलनमंस लाई जो छवरा लाइत खुरोबिहियं गुरुबुदिशब हलं सब्पिडिनजुगाव। एवं। मैनेता क्रेनेयांके आ गेयोगवद्नेवालोकीकियासकलमानीषी यह ५ न्त्नताहै। आवार्य । अवश्वास्त्रविर १ वर्षि धगलिप एपाचा अस्विजिसग्रहमेन सोव सोग छवे। रप्रजीसमाने सम्मक्तस्वरलकाद्रनेबालासे ग छहै और तमजीवाकों संसार समणकाहे वहें श्रेरेग छमें साविहितसाभकों एक मङार्म माञ्जी व्सनान्वाहिये। जे क्रुसामान्यसाभन्दावे परंत्र र्विक्तपंचिएिकननदीवेता गर्स्स्रमेरद्नाञ्चला है। गाथा जञनपंबरमेस्वि निर्माणसोजपित सारिको समत्तरयणदर्णे नद्याणनव्यमण सीलो एप तञ्चनमुज्जतिनं वसियबंसिविरि एहिसाक्ति जनसामात्ममुलिलो नगुलिलो तज्वरंगेहं।एंद।। इनगाथायानुसारमेनदीव लसका कं औरतपग्छा दिग छो के साभा यों के। चैरिपलीसमानगळ्ळीरसाक्षरीकें चीरासमा ननदीमानताक्तं यद्दन्त्रनताहै

॥ अर्द्धनमः॥ एक सादिव अंगरंजने विलावतकों लिखाणाकि एक अग्वेदसंदितास प्राध्यका उस्त क साक्ष्णजनम्बानि आत्मारंग जीको सरकारंग नेटदा रवलनेजना चाद्विय सावस्त्रकतोलमं अपसेरप्रका देसो सरकारंगे गवरनरजनरलकी ओ अंजवसा दिवकी मार्फत चुककों जाध्वर्ग प्रिलाद्दे यद्वात स्त्रहे

२ नवीनसाभ्ययांकोषडीदीसादीनीहै साकिसज्ञा खालुसारे गुजरानमेतानगवनीनायागवह्याहोवे सोदीसादेवेहै इतिवस्मा

असर मेंपामरजीवनगवंतकी संवर्ध श्राद्वाश्रारा धनहीसक्ताक्तं दिक्तातामेनसमावारीकीरीतीर्से दीनीहे प्रंडनगवृतीकायागतामेनन सीव्याहे यदमेरमेन्य्नताहे श्रीरिवना योगवस्यामेनग वतीषमुखवारख्यारमानमेवावताक्तं विव्योक्ती बावनादताक्तं यदक्तरीन्यनताहेर श्रीर योग तावस्यप्रंशास्त्रनहीपहाहेरीतीश्रवक तिसकोमे मिलमानतारहणकं यदतीसरीन्यनताहेर श्रीर किसिनीगछ्कीसमावारीमेमेनन सीहर्याहेकि गिलमिलिकी बगणिपहाहेवे प्रंड श्रीवार्याणिप दहेवेश्रेसालखसर्व श्रव्यार्थीकी समावारीयोमेहे प्रंमेताश्र्वीक्तरीनीवानकोगिलिमानतार्याकं य दश्न्यूनताहे।

## वन्दे श्रीवीरमानन्दम्।



### (श्री जसवंतराय जैनी)

# अज्ञानतिमिरांधानां, ज्ञानांजनञ्चलाकया । नेत्रमुन्मीलितं येन, तस्मै श्रीगुरवे नमः ॥

जैन धर्म में अनेक समर्थ विद्वान हो गये हैं, जिन्हों ने प्रत्येक शास्त्र चना के प्रारंभ में मंगलाचरणरूप इष्टरेव का स्मरण—वंदन तथा गुरुवंदन आदि करके अपने कार्य की निर्विन्नता-पूर्वक समाप्ति के लिये जयध्वनियों से प्रार्थना की है। यह प्रथा एक प्राचीन शास्त्रविहित विधि है, यथा—जगद्गुरुं नमस्कृत्य, श्रुत्वा सद्गुरुभाषितं। प्रह्मांति प्रवक्ष्यामि, लोकानां सुखहेतवे ॥१॥ यह मंगलाचरण है पंचमश्रुतकेवली भगवान श्री भद्रबाहुस्वामीजी का। 'महाजनो येन गतः स पंथाः' की नीति दृष्टि में रखते हूए मैंने सब से प्रथम उपर की पंक्ति में 'वीरं' श्री भगवान महावीरप्रभु को नमस्कार किया है और 'आनंदं' अपने परमोपकारी स्वनेत्रदृष्टि आनंद्दाता गुरुदेव का स्मरण कर उनके पाद्पद्म में साद्र सविनय नमस्कार किया है, जिन्हों ने अझान-रूपी अंधकार में भटकते, ठोकरें खाते और उन्मार्ग में परिश्रमण करते अनेक मनुष्यों का उद्घार कर दिया, अर्थान् झानांजन सलाई से उनके नेत्र आंज कर उन्हें सत्यासत्य के निर्ण-यार्थ ज्योतिःसम्पन्न बना दिया। सत्य कहा है—'' गुरुदीवो गुरुदेवता, गुरुविन घोरअंधार।"

हिंदुस्तान में, कहते हैं, ५२ छाख गुरु हैं। मचा गुरु किसे मानना यह जांच बड़ी कठिन है, क्यूं कि हर पहाड़ में मानक, हीरे, पन्ने नहीं होते और न हर वन में चंदन के घृष्टा। गाय, भेंस, वकरियों की टोलियें तो देखने में आती हैं, परंतु सिंह की टोली मी कमी किसी ने देखी है ? नहीं। वस समझ लो, सचा गुरु विरला होता है। गुरु का सामान्य लक्षण है—" महाव्रतघरा धीरा भैक्षमात्रोपजीविनः । सामायिकस्था धर्मोपदेशका गुरवो मताः। " गुरुका गुरुत्व उसके उज्जवल निर्मल चारित्र में है, साधु का जीवन है शांतिमय, ज्ञानमय, उपकारमय और चारित्रमय। ऐसे साधुजीवन की शीतल लाया के सामने चंद्र और चंदन की शीतलता भी मंद है। ऐसे गुरुदेव वह कीन हैं ? कहां हैं ? वह हैं आनंददाता श्री

#### भी भारमारामणी और,हिम्दी मापा

विजयानंदस्रिवर प्रसिद्धनाम आत्मारामजी महाराज, जो आज से अनुमान ४० वर्ष पहिले हमारे देखते--देखते हमारी आंखों से, अलग हो स्वर्गलांग में जा विराजे, उनके अगणित गुण-कीर्तन में जिह्ना बलहीन और लेखनी कुंठित हो जाती है। उक्तं च--

> है शक्ति थोड़ी सब गुणों को आप के कैसे कहें ? होगा न जैनाचार्थ दूजा, आप मुनि! जैसे रहे ॥

श्री आत्मारामजी महाराज जैनकुछोत्पन्न न थे, वह थे एक महान् योद्धा क्षत्री के पुत्र। क्षत्रियत्व था उनकी नस—नस में। उनकी साधुवृत्ति भी क्षत्रियत्व से खाली न थी। वह ये सद्धर्म-प्रचारक, वह थे जैनशासन के युगप्रधान, वह थे जैन धर्मप्रभावक, वह थे जैन प्रजा के ज्योतिधर, वह थे वादिमुखमंजक, उनमें थी कला निरुत्तर करने की, उनमें थी शक्ति परास्त करने की, बरसता था नूर उनके चेहरे पर, बरसती थी पीयूपधारा उनके मुखारविंद से, लगाजाती थी झड़ी युक्तिप्रमाणों की जब वह व्याख्यान देते थे, श्रुकते जान अजान चरणों में जब दिखती थी दिव्यमूर्ति चली जाती। उनकी अलौकिक आकृति पर दृष्टिपात होते ही सज्जनों के हृदय में प्रेम, भक्ति और पूज्यभावना की तरंगे उछलने लगती हैं, रोमरोम विक-सित हो जाता है, दर्शन करते २ तृप्ति नहीं होती, विवश यही शब्द निकलते हैं कि जिस दीर्घनयन, विशाखखलाट और देवतास्वरूप की यह मनोहर छबी है, वह जरूर धर्ममूर्ति, सत्यवक्ता, परमसाहसी, निर्भीक, विशेषज्ञ, विद्वानशिरोमणि, परमपुरुषार्थी, बालज्ञक्काचारी, दूरदर्शी, विद्यावारिधि, सकलगुणनिधान, धीर, वीर, गंभीर और अवतारी पुरुष हैं।

जीवन की सफलता चारित्र में है, और चारित्र की झलक आकृति—मूर्ति में । शास पढ़ने, समझने और समझाने आसान हैं, परंतु उन्हें जीवन में उतारना अर्थात् उन पर अमल करना बढ़ा कठिन है। इन महात्मा में यह दोनों गुण विशिष्ट रूपसे विद्यमान थे, वह झान—किया सम्पन्न थे। इन महात्मा के दर्शन करनेवाले इनकी अमृतमय वाणी पान करने और धर्मतत्त्वों का अवण करने वास्ते कहीं नहीं जा सकते थे, यह मेरे हृदय के सबे उद्गार हैं, जिनको आप के सामने प्रकट करने में संकोच की किश्चिदिप आवश्यकता नहीं। श्री आत्मारामजी महाराज वीसवीं सदी के प्रचंड तेजस्वी दिवाकर थे, जिनकी खुद्धि के वैभव की प्रमा अमेरिका आदि दूर देशों तक पहुंची थी। विकागो सर्वधर्म परिषद् में पधारने के लिये आप को आमंत्रण आया था, परंतु साधुवृत्ति में वहां न पहुंच सकने के कारण, सामाजिक विरोध होने पर भी, आपने श्रीमान् वीरचंद राधवजी गांधी बार—एट—छां—को अपना प्रतिनिधि तरीके वहां भेज दिया। यह था उनका फ्रांतिकारी कार्य।

इन महात्मा के पवित्र जीवन में अनेक प्रसंग और घटनायें उपस्थित हुई, जिनसे उनके विचित्र चारित्र पर प्रकाश डालनेकी सामग्री मिल सकती है, परंतु खेद है, किसी ने भी उस समय की हिलचलशील स्थित—गति का वर्णन लिखरम्बने में दूरदर्शिता का उपयोग नहीं किया। हां, इतना हर्ष जरूर है कि साम्प्रतमें उनके ममय के कतिपय गृहस्थ और उनके करकमलदीक्षित साधुमहास्मा विद्यमान हैं, उनके स्मरण में जो २ प्रसंग, घटनायें और परिस्थितियें शेष रह गई हैं, उनहें संग्रह करके इन महात्मा के चारित्र वर्णनकी रूपरेखा घड़ी जाती है, इसल्बि श्री आत्मारामजी महाराजके जीवन का संपूर्ण वृत्तान्त करना अलक्य है। तो भी महात्माओं का जितना भी गुणानुवाद किया जाये, श्रेयो निःश्रेयसास्पदम् है इसी मावना से शक्ति नहीं पर भक्तिवश्च किखिद लिखने के लिये प्रयत्नशील हो रहा हूं, वह भी केवल हिंदी भाषा में प्रंथ रचने की उनकी बुद्धिमत्ता, दूरदर्शिता के संबंध में संक्षेप से।

# श्री आत्मारामजी और हिंदीभाषा

" वह कीन था ? क्या था दिवाकर ? या सुधा का धाम था। सुनिए, विनय विद्या द्या का, धाम आत्माराम था॥"

श्रीमद्विजयानंदस्रिवर प्रसिद्धनाम श्री आत्मारामजी महाराज संसार के प्रधान विद्वानों में एक समर्थ लेखक थे, वह समयझ और विचारशील लेखक थे, उनके धार्मिक तथा सामाजिक सुधारे के विचार भी उच्च कोटी के होते थे। उनकी गणना उन लेखकों में है, जो संसार के हिंदीसाहित्य क्षेत्रमें अपना प्रमाव स्थायी रूपसे छोड़ गये हैं। उनका अव-तारी जीवन ऐसे समयका है, जबिक धार्मिक तत्त्वों का संहार हो रहा था, लोग धर्मसे विमुख होते जाते थे, पाश्चात्य उपदेशकों की मधुर वाणीका प्रभाव युवकमंडल पर धीरे २ 'विषकुंमः पयोमुखं ' के समान धर्म का विनाश कर रहा था, सद्धर्मके प्रकाशक और प्रचारक विरले थे, पाखंड, शिथिलता और अविद्या का अंधकार विस्तृत हो रहा था। एक कविने उस समय का योग-सा चित्र सीचकर यूं दिखाया है:—

गफलतकी नींदमें थे, सोए पड़े सभी हम, लुटता चला था जाता, चोरों से घन हमारा। • मिथ्यात्व में पड़े हम, जाते थे उलटे पथ पर, भूले हूए थे सब कुछ, कर्त्तन्य जो हमारा॥ छूटा था देवपूजन, और मिक्रमावना भी, यह भी सबर नहीं थी, क्या धर्म है विचारा?

#### श्री आत्मारामजी और हिन्दी मापा

#### इस देश में कहीं भी, कोई न जानता था। होता है साधु कैसा, जिनधर्म का दुलारा॥

ऐसे विकट समय में अनेक आपत्तियें और विरोध का सामना करना और जैनधर्म के सम्बे स्वरूप का प्रचार करना इसीमाई के लाल की हिस्मत थी। आप संस्कृत प्राकृत के प्रखर विद्वान थे, व्याकरण, न्याय, तर्क आदि शासों के भी अभ्यासी और पारगामी थे। संस्कृत में मंथ रचते, तो पंडित विद्वान लोग ही पठनपाठन का लाभ उठाते, विचारे थोड़ीबुद्धि-हिंदी भाषा मात्र जाननेवाले तो वंचित ही रहते। वह थे द्रव्य-क्षेत्र-काल-भाष के कानी, उन्हें निश्चय हो गया था कि कैतान के जनमें का महास का मात्र जाननेवाल के कानी, उन्हें निश्चय हो गया था कि कैतान के जनमें हो प्रकार का का चिहा। उन्हें पंडितों में अपनी वाह-वाह-प्रयस्ता कराने का मोह उन्था, उन्हें तो का शिक्ष की जैनधर्म के तत्त्वों को शीघतर प्रकाश में लाने की, यही उनकी प्राकृता और दूरविश्व भी।

जैन श्रेतांवर बंपदाय में सकता प्रहिले कितीभाषा के प्रथा कितने का श्रेयः इन्ही महात्मा को है। आप ने हिंदी भाषा में कितना न केवड धर्म का उद्धार किया और हमारी आत्मा को प्रकाश दिकाया, किंतु उन्हों ने हिंदी काया विकास और उस्रति में महान सहयोग दिया है। महाराज साहब के लिखे हम हिंदी किया विकास संवत १९४० के लगभग प्रकाशित होने प्रारंभ हुए। यह वह स्वार्ध क्या क्या हिंदी भाषा में गक्का कोई शैली निश्चित न थी। श्रीभारतेंदु बाबू हरिग्नेंद्री तथा याजा शिवप्रसाद सितारे हिंदे स्त्यादि महानुभाव हिंदी-गद्य को रूप देने की हिंदा कर रहे थे। केवल साहित्यिक रूप देना उतना कठिन न था जितना गद्य की शैली को स्थित करना और उसे धार्मिक स्वाध्याय, तस्त्र, चर्चा और दार्शनिक तस्त्रों के निरूपण योग्य बनाकर जन साधारणेंमें सुबोध बनाए रखने की चेष्टा करना। यह आचार्य महाराज का ही स्तुत्य कार्य है। आज हिंदी-गद्य का स्वरूप स्थिर है, वह काफी विकासित हो चुका है, अतः हम सुगमता से नहीं समझ सकते कि भाषा—शैली को रूप देना प्रारंभ में कितना कठिन कार्य था, और इन महात्मा के सामने कितनी कठिन समस्यायें उपस्थित थीं।

उस समयतक धार्मिक मंथ संस्कृत प्राकृत में थे, और जो भाषा में अनुवादित थे, वे भी छंदवद पद्य में थे, क्योंकि गद्य का न प्रचार था न कोइ स्थिर शैली, महती समस्या थी संस्कृत मंथों के स्वाध्याय की परिपाटी को बनाये रखना। इसी कारण पूज्यश्री आत्मारामजी महाराज ने संस्कृत के मूळ शब्दों को महत्ता दी, और संस्कृत न जाननेवाले पाठकों के लिये ऐसे ज्ञब्दों की भाषा में व्याख्या करने का क्रम प्रहण किया। इस से संस्कृत परिपाटी को सम्मान मिला, मूल संस्कृत-शब्द जो तत्त्वचर्चा में दैनिक प्रयोग में आते थे विदित रहे, और संस्कृत न जाननेवाले पाठकों को उनकी भाषा में ज्ञान-दान मिला। यह सब होते हूए मी पूज्यपाद महाराजजी की भाषा-शैली क्रम-बद्ध, साहित्यिक और प्रभावशाली है, विषय के अनुसार उनकी भाषा उचित रूप धारण किए हुए है; वह गद्य होते हूए भी पद्य के समान मनोहर और स्वाभाविक प्रवाह लिये हुए है। उदाहरण के लिये निम्न लिखित उद्धरण लीजिये।

" बाह रे नास्तिकशिरोमणि! तुम अपने कहने कुं कभी विचार शोचकर कहते हो वा नहीं? इस तुमारे कहने से तो पूर्ण नास्तिकपणा तुमारे मत में सिद्ध होता है, बधा जब सर्व कुछ जगतस्वरूप परमात्मारूप वहीं है, तब तो न कोई पापी है, न कोई धर्मी है, न कोई आज्ञानी है, न तो नरक है, न तो स्वर्ग है, साधु भी नहीं, चोर भी नहीं, सत्शास्त्र भी नहीं, मिश्यशास्त्र भी नहीं, तथा जैसा गोमांसभक्षी, तैसा ही अज्ञ-भक्षी है, जैसा स्वभायों से कामभोग सेवन किया, तैसा ही माता, बहन, बेटी से किया, जैसा चंडाल, तैसा बाह्मण, जैसा गधा, तैसा संन्यासी करके जब सर्व वस्तु का कारण ईश्वर परमात्मा ही ठहरा, तब तो सर्व जगत् एक रस-एक स्वरूप है, दूमरा तो कोई है नहीं।" भाव देखिये, भाषा देखिये और देखिये शैली की मनोहरता और कोमलता! इस में बनावट नहीं, विशेष मजावट नहीं, सीधी सादी मधुरता है, विपक्षी भाई को कैसे स्वाभाविक और विवित्र ढंग से उसकी निर्वलता दिखाई है। हां, जहां गहन तत्त्व-चर्चा है, वहां भाषा भी विषय के अनुसार उंची उठी हई है, जो स्वाभाविक गुण है।

यह श्रद्धास्पद गुरुवर की प्रखर प्रतिभा की उपज है कि उन्हों ने हिंदी—गद्य को रूप देकर उस शैली की रचना की, जिसे संस्कृत जाननेवाला उत्साह से पढ़े, उर्दू – हिंदी जाननेवाला थोड़े ही अभ्यास से समझे, गुजराती भाई पढ़े, पंजाबी भाई पढ़े, मारवाडी, दक्षिणी कोई भी हो, पढ़े, समझे, अपनी आत्माका कल्याण करे और गुरुमहाराज के प्रति श्रद्धा से बिनीत होकर भक्ति की पुष्पांजलि अर्पण करे।

श्री आत्मारामजी महाराज ने कौन कौन से हिंदी ग्रंथ बनाये, उनका दिग्दर्शन कराना भी समयोचित है, इसी प्रसंग में अन्यान्य जैनेतर विद्वानों के अभिप्राय भी दिखाये जावेंगे।

जैनतत्त्वादर्शः-इस में देव-गुरु-धर्म का स्वरूप, जीवादि नवतत्त्वों के भेद, सम्यग्-झान-दर्शन-चारित्र की व्याख्या, श्रावक के दिन व रात्रि कृत्यों का सविस्तर वर्णन और संक्षिप्त जैन इतिहास इत्यादि अनेक उपयोगी तत्त्वों का समास है, योड़ी हिंदी भाषा जान-नेवाले को भी जैन धर्म के मंत्रव्यों का बोध हो जाता है, आस्तिक नास्तिक की चर्चा और ईश्वरकर्ता के खंडन—मंडन की युक्तियें तो जन साधारण को मोहित करती हैं, विद्वान भी प्रेम से पढ़ते और गढ़गढ़ गिरा से प्रशंसा करते हैं, ६०० पृष्ठ का एक दलदार प्रथ है, मानो, गागर में सागर भरने समान इस में जैन धर्म के तत्त्वों का संमह—आदर्श है।

जैन धर्म के तत्त्वों का बोध व प्रचार हिंदी प्रंथोद्वारा होता देखकर इन महात्मा जैसे समर्थ विद्वान के हृदय में अन्यान्य हिंदी में ही प्रंथ रचने की सोत्साह भावना का उत्पन्न होना स्वाभाविक है। आप ने एक और प्रंथ रचा, नाम रखा "अज्ञानितिमिरमास्कर" सचमुच ही यह प्रंथ 'अज्ञान' के तिमिर (अंधकार) को दूर करने में 'भारकर'—सूर्य है, यह प्रंथ बड़े मार्के का है, इस में वेद, पुराण, स्मृति, उपनिषदादि शास्त्रविहित अश्वमेध, गोमेध आदि यज्ञों पर समीक्षा, सांख्य, जैमनीय, बौद्ध और नैयायिक आदि मतों की मुक्ति पर समीक्षा, स्वामी दयानंद सरस्वतिविरचित सत्यार्थप्रकाश में जैन धर्मोपरि किये गये आह्मेपों का खंडन-रूप प्रत्युत्तर और जैन धर्म की उत्पत्ति आदि अनेक अपूर्व विषय लिखे हैं। हमें विश्वास है जो जिज्ञासु निष्पक्ष होकर इस प्रंथ को पढ़ेगा, वह अवश्य सत्यासत्य का निर्णय कर सन्मार्ग पर आजावेगा। यह प्रंथ है कर्ता की योग्यता और अपरिमित विद्वत्ता का नमूना।

हम श्री आत्मारामजी महाराज की प्रशंसा करें, यह स्वाभाविक है; परंतु दूसरे धर्म वा संप्रदाय के प्रतिष्ठित और प्रसिद्ध विद्वान् भी प्रशंसा करें, तो वास्तविक प्रशंसा है, इस बात की साश्चीरूप एक पुरातन पत्र है, जो वेदामतानुयायी एक पंडित, राजा—महाराजों की समाओं में विजयपताकाधारी, योगजीवानंदस्वामी परमहंस सङ्ग्यासी साधु ने श्री आत्मारामजी महाराज को लिखा था और अपना अभिप्राय प्रकट किया था कि "निरपेक्ष बुद्धि के द्वारा विचारपूर्वक जो देखा तो वो लेख इतना सत्य, निष्पक्षपाती मुझे दिख पड़ा कि मानो एक जगत् छोड़ दूसरे जगत् में आन खड़े हो गये। आवाल्यकाल आज ७० वर्ष से जो कुछ अध्ययन करा व वैदिक धर्म बांचे फिरा, सो व्यर्थ—सा माल्यूम होने लगा। "जैनतस्वाद्ध " और 'अझानतिमिरमास्कर' इन दोनों प्रथों को तमाम रात्रि—दिन मनन करता व प्रयक्तां की प्रशंसा करता बिंटें में बैठा हूं, आज मैं आप के पास इतना मात्र स्वीकार कर सकता हूं कि प्राचीन धर्म, परमधर्म अगर कोई सत्य धर्म होवे तो जैन धर्म था, जिस की प्रभा नाश करने को वैदिक धर्म व पर्शास्त्र व प्रयक्तार खड़े भये थे; परंतु पक्षपातशून्य होकर यदि कोई

वैदिकशासों पर दृष्टि देवे तो स्पष्ट प्रतीत होगा कि वैदिक बातें कही वा लीइ गई सो सब जैनशासों से नमूना इकठी करी है"। संपूर्ण पत्र और ५१ अर्थवाला श्री आत्मारामजी महा-राज की स्तुतिकरप मालाबंध काव्य तत्त्वनिर्णयप्रासाद प्रंथ के पृष्ठ ५२६-५२८ पर छपा है।

इतना ही नहीं, एक युरोपियन विद्वान डॉकटर ए. एफ. रुडोस्फ हार्नल साहव ने भी, जो संस्कृत प्राकृत के सुप्रसिद्ध पंडित थे, श्री आत्मारामजी महाराज की स्तुति संस्कृत स्रोकों में की है, उनमें से केवल एक स्रोक यहां उद्धृत करते हैं—

दुराम्रहभ्यान्तविमेदमानो !, हितोपदेशामृतर्सिधुचित्त !। सन्देहसन्दोहनिरासकारिन् !, जिनोक्तधर्मस्य धुरंधरोऽसि ॥

और देखिये-आज से अनुमान ४० वर्ष से भी पहिले चिकागो (अमेरिका) में संसार के सर्व धर्मों का सम्मेलन हुवा था, जिस के संबंध में The world's Parliament of religions (दी वर्लडस पार्टिमेंट ऑफ रिलिजन्स) नाम की किताब छपी थी, उस के पृष्ठ २१ पर श्री आत्मारामजी महाराज की मूर्ति छपी है, उसके नीचे लिखा है कि:—

"No man has so peculiarly identified himself with the interests of the Jain community as Muni Atmaramji. He is one of the noble band sworn from the day of initiation to the end of life to work day and night for the high mission they have undertaken. He is the highest priest of the Jain community and is recognised as the highest living authority on Jain religion and literature by Oriental scholars."

ज्यों ज्यों हिंदी—मंथों का प्रचार और उपयोग बढ़ता गया, त्यों त्यों श्री आत्मारामजी महाराज में भी अन्यान्य प्रंथों के रचने का उत्साह अधिकतर होता गया। आप ऐतिहासिक योग्यतासम्पन्न थे। आप औत्पातिक्यादि बुद्धि के भी धनी थे। आप ने श्री ऋषभदेव भगवान से लेकर अपने और अपने शिष्य—प्रशिष्यों तक २४ तीर्थंकरों, ऋषि, मुनि, आचार्यों की वंशाविल वृक्षाकार तैयार की, जिस २ समय में जो २ धर्म, संप्रदाय और गच्छादि होते रहे, सब का संश्रिप्त वर्णन इस में लिखा है। नाम है जैन—मत—वृक्ष—शाखा, प्रशाखा, फल, फूल, प्रवादि में ऐतिहासिक विषय हीरे मोतीयों की तरह ऐसी चतुराई से जड़े हैं कि उसकी सज धज को देखकर किसी से भी विना प्रशंसा किये नहीं रहा जाता। यह एक दर्शनीय वस्तु है।

श्री आत्मारामजी महाराज की अनुपम बुद्धि और विद्यावल का प्रताप था कि आप प्रत्येक विषय में सकल कलाकुशल थे। इतिहास में निपुण, खंडनमंडन में चुस्त, अनेक

#### श्री आत्मारामजी और डिन्डी मापा

प्रकार की राग-रागनीयों में पूजायें, भजन, स्तवन बनाने में प्रवीण, आप युरोपियन विद्वानों के असगम. असाधारण और गंभीर प्रश्नों का संपूर्ण और संतोषकारक उत्तर देते थे, तब ही तो युरोपियन विद्वान 'मदीयनिखिलप्रभन्याख्यातः शास्त्रपारग 'ऐसे उद्गार निका-छते है। आप ने ऊपर के दोनों शंथों से बड़ा एक और प्रंथ रचा। नाम रखा ' तस्वनिर्णय-प्रासाद' आठ नौ सो पृष्ठ का एक बड़ा दलदार प्रंत्र है। नाम रखने में भी युक्तियुक्त अपूर्व कल्पना की है। तत्त्रों के निर्णय का प्रासाद-महल । जैसे महल मंदिर स्तंभो के आधार लाई होते हैं, वैसे ही प्रंथकर्ता ने ३६ स्तंभी पर तत्त्व-निर्णय का प्रासाद-महल की रचना की है। प्रत्येक स्तंभ विविध प्रकार के रोचक व चित्ताकर्षक प्रकरणों से विभूषित है। एक बार प्रंथ हाथ में लेकर छोड़ते को जी नहीं चाहता-यह प्रंथकर्त्ता के पांडित और षट्शास्त्रपार-गासित्व की प्रामाणिक साक्षी है ।

सब जगत् जानता है कि श्री आत्मारामजी महाराज दीक्षा लेकर २२ वर्ष ढुंढिये (स्थानकवासी) साधु रहे, संवत् १९३२ में शृद्ध संप्रदाय की दीक्षा श्रीमद् बुद्धिविजयजी महाराज के करकमछों से स्वाकार की। आपने ढूंढिया पंथ क्यों छोड़ा, इसका सविस्तर **बृत्तान्त आप के जीवनचरित्र में छपा है, यहां तो केवल इतना ही लिखने का विषय है** कि दंढियों को सत्य जैन धर्म का ज्ञान कराने के लिये समकितसार के मंडनकर सम्य-क्त्बशस्योद्धार प्रथ रचा, मृर्तिपूजा, मुह्पत्तिचर्चा आदि अनेक विषयों पर सांप्रदायिक शासीय प्रमाणों और युक्तियों का एक अद्भुत संप्रह है।

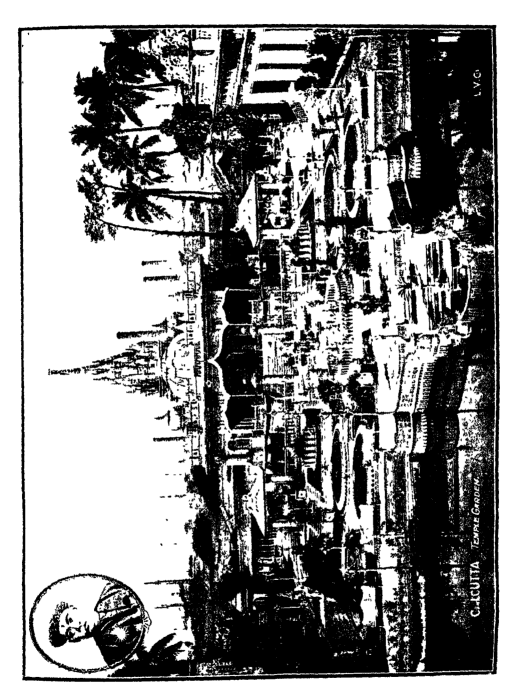
लेख बढ़ जाने के भय से अब हम श्री आत्मारामजी महाराज के विरचित हिंदी प्रथों की नामाविल देकर लेख समाप्त करते हैं।

- १ ईसाईमतसमीक्षा ( मुद्रित होनेवाली है )। ७ वीस स्थानकपूजा।
- २ जैनमत का खरूप।

- ८ अष्ट्रप्रकारीपूजा ।
- ३ जैन धर्म विषयिक प्रश्नोत्तर ।
- ५ सतरहभेदी पूजा।
- ४ चतुर्थस्तुति निर्णय, दो भाग।
- १० नवपदपुजा।
- ५ आत्मविलास, भजनावली ।
- ११ नवतस्व यंत्र सहित ।

६ स्नात्रपूजा।

पूर्वीक प्रमाणयुक्त लेख से सिद्ध हो गया है श्री आत्मारामजी महाराज की हिंदी समय के अनुसार और अतीव उपयोगी थी और है।



भारत प्रमिद्ध बाब् बहीदामजी जैन मंदिर, कलकत्ता



#### ( छे॰ लक्ष्मण रघुनाथ भीडे-पूनासिटी )

अर्हन्मत अनाद्यनन्त होने से उसका नाश कभी नहीं होता है। तो भी समकित के अभाव से काछप्रभावानुसार भव्य जीवों में भी उसके बारे में मतमतान्तर हो जाते हैं। मिण्या अभिप्राय के कारन अर्हन्मत को जब छोग विपरीत प्रकार से मानने छग जाते हैं तब मतोद्धारकों की जरूरत होती है। इसिलये मत-संस्थापक तीर्थक्कर जैसे अतीत काछ में हुए हैं, वर्तमान काछ में हो चुके हैं और अनागत काछ में होनेवाले हैं और मतप्रचारक सिद्ध, आचार्य, उपाध्याय तथा सर्व साधु तीनों काछों में होते हैं वैसे ही मतोद्धारक भी हुआ करते हैं। प्रसिद्ध न्यायाम्भोनिधि जैनाचार्य श्रीमद् विजयानंदस्रीयरजी महाराज ऐसे मतोद्धारकों में से ही एक है।

मतोद्धारक कुछ नई बान नहीं कहते हैं। और सनातन जैन सिद्धान्त में नई बात क्या कही जा सकती हैं? अतीत चोबीस तीर्थेक्करों में पहेले तीर्थेक्कर भगवान ने जो फर्माया सो ही तीनों काल के तीर्थेक्कर, सिद्ध, आचार्य, उपाध्याय और सर्व साधु कहा करते हैं। फिर मी लोगों में जिस प्रकार अईन्मत को मानने में भ्रम हुआ हो उसी प्रकार किसी तीर्थंकर, सिद्ध, आचार्य, उपाध्याय और सर्व साधु के कुछ उपदेश में फरक माल्यम होता है। जिन सिद्धान्त त्रिकालाबाधित होने से उसमें तो फरक नहीं हैं लेकिन भ्रमजन्य मान्यता में फरक होजाता है। यह फरक बड़ा भारी हो तो उसको निकालनेवाला महात्मा युग-प्रवर्तक गिना जाता है।

श्रीमद् विजयानंदसूरीश्वरजी का अपरनाम आत्मारामजी है क्यों कि आप पहेले स्थानकवासी साधु थे। अपने आत्मारामजी महाराज भी युगप्रवर्तक हैं क्यों कि आप ने खेताम्बर जैनों में खास करके पञ्जाब के जैनों में नया युग ही शुरू कर दिया। जिनविम्ब

#### अर्हम्मतोद्धारक आचार्य आत्मारामजी

का पूजन मूर्तिपूजा है और मूर्तिपूजा पक्ष महाव्रत का खण्डन करने में कारन होता है यह जो भ्रम फैला हुआ था सो आप ने दूर करके जिनिवन्त्र का पूजन मूर्तिपूजा (Idol-worship) नहीं है, ध्येयपूजा (Idel-worship) है, यह बात आप ने श्रावकों को समझा दी। आप ने कई चैत्यालयों का जीर्णोद्धार किया, कई जिनिवन्त्रों की प्रतिष्ठा की और सिक्कत काव्यमय पूजाएं बनाकर प्रतिमा पूजन में किच पैदा की।

स्थानकवासी सम्प्रदाय में सहुरुभक्ति का जितना महत्त्व देखा जाता है जतना मृतिंपूजकों में नहीं देखा जाता; लेकिन सहुरु तो प्रत्यक्ष सहेव है। इसिलेये आप ने सहुरु का स्वरूप कहकर उसकी सेवा का महत्त्व शावकों को बताया और स्वयं सहुरु बने। आप के पूज्य पट्टधर मुनिश्री विजयवह भसूरि महाराज ने आप की समाधि बनाकर सहुरुपूजन की सुविधा की। इस प्रकार आप ने सहेव तथा सहुरु के मूर्ति की पूजा ध्येयपूजा की दृष्टि से शावकों में फैलाई। आप के पहेले कितनेक मुनिवर भी सन्लाख नहीं पढ़ते थे। इस के कारन जिनागमझ जैनाचार्य और उपाध्याय विरले पाये जाते थे। तो फिर जिनशास्त्रममेझ श्रावक-शाविकाओं की बहुत ही त्रुटि थी इस में आश्चर्य क्या! आप ने बहुत कितनाइयाँ पार करके स्वयं शाखाध्ययन किया और पाठशालाएँ खोलकर सभी के लिये सुविधा कर दी। आप ने बहुत प्रन्थ लिखे। खण्डनमण्डन पर सभाएँ की और अर्हन्मतप्रचार किया।

इस प्रकार महेव, सहुरु और सच्छास्त्र की पूजा, सेवा तथा अध्ययन—अध्यापन का प्रवन्ध चैत्यालयों, उपाश्रयों और पाठशालाओं के द्वारा करके आप ने समकित की शुद्धि की है। पञ्जाव, राजस्थान तथा गुजरात में जो जिनमन्दिर, उपाश्रय, पाठशालाएँ, प्रन्थप्रकाशन कार्यालय और ममाचार पत्र हैं तथा उनकेद्वारा जैनों में जो सम्यग्रान, दर्शन, चारित्र का वर्वन हो रहा है सो आप की ही कुपा है। इन साधनों का प्रचार करने के कारन ही आप युगप्रवर्तक माने जाते हैं और इन साधनों के द्वारा अर्हन्मत का प्रचार करने में आप ने अफलता हासल की। इसीलिये आप अर्हन्मतोद्धारक समझे जाते हैं। आप के ये साधन ही ऐसे है कि जो आप के स्वर्गगनन के बाद आप के धर्मप्रचार का कार्य बढ़ाते हुए आप का स्मरण चिरन्तन कर रहे हैं।

आप को नहीं देखते हुए भी आप के धर्म प्रचारके साधन से ही जिन हजारों भव्य जीवों को सम्यक्त्व की प्राप्ति हुई है उनमें से मैं भी एक हूँ। आप के "अज्ञानतिमिरभास्कर" तथा "जैनतत्त्वादर्श" इन दो प्रम्थराजों को पढ़ने से ही मुझे समकित की लब्धि हुई और हाल में धूना के आत्मानन्द प्रन्थाख्य की वजह से ही मेरे से जिनधर्मानुराधन हो रहा है। मुझे आप के दो महान् प्रन्थ मिले और सम्यग्झान की लब्धि हुई। आप के पट्टधर मुनिश्री विजय-यझभसूरीश्वरजी के कारन ही मेरी प्रमादवशता दूर होकर में हररोज सद्देवद्शन, सच्छाझा-श्ययनादि करने लगा और धर्मध्यान में नीरत हुआ। मेरा आर्त्तध्यान दूर करने में भी आप के शुभ नाम का प्रन्थालय ही कारन है। इस प्रकार आप की धर्मप्रभावना है।

१९२२ की बात है। राष्ट्रीय सभा के विविध प्रचारकार्यों में छगा हुआ मैं छे बरस कर्णाटक में रहा। उसमें से यह दूसरा साल है। बेलगाम जिल्ले के नीपाणी गाम में तब मैं राष्ट्रीयशाला में अङ्मेजी, हिन्दी, सायन्स और धर्मशिक्षा का अध्यापक तरीके रहता था। इस गाम में श्वेताम्बर जैनों की ठीक बस्ती है। जैनधर्म के प्रन्थों का अच्छा संप्रह भी है। कुछ प्रनथ लेकर पढ़ना मैं ने शुरू किया और आत्मारामजी के जैनतत्त्वादर्श तथा अज्ञान-तिमिरभास्कर ये दो बन्थ पदने से मेरी सब धार्मिक शङ्काएँ दूर हुई। जन्म से मैं शाङ्कर-मत का स्मार्त ब्राह्मण हूँ। तो भी वैष्णवमत का प्रभाव बचपन में मेरे दिल पर होने से क्रिया-काण्ड के साथर भजन, कीर्तनादि की अभिरुचि भी मेरे में पेदा हुई। स्नान, सन्ध्या, देवपूजन, स्वाध्याय, देवदरीन, पुराणश्रवणादि धर्माचार के छे बरस के ज्ञानपूर्वक पालन से मेरी मनःशुद्धि हुई और दृष्टि विशाल हुई। इसी कारन मै ने हैत, विशिष्टाहैत, शक्तिविशिष्टा-द्वैत आदि मताचार्यों के, तथा पारसी, महम्मदी, ईसाई, यहदी, शिख आदि धर्म संस्थापकों के कुछ मन्य पढ़े। पड्दर्शन, उपनिषदादि प्राचीन प्रन्थ भी देखे। कुछ थिऑसॉफिस्ट सज्जनों के सम्बन्ध में आने से पाश्चिमात्य तत्त्वज्ञान के तथा अन्यान्य धर्मप्रनथ भी वाचने को मिले। सार्वजनिक कार्य की रुचि होने से अनेक समाचार पत्र तथा अन्यान्य प्रनथ पढ़ने को मुझे विद्यार्थीद्शा से ही आदत है। यह कहने का मतलब यह कि सार्विक्षिक ज्ञान मैं ने पा लिया था और वह भी धर्माचार के पालन के साथ।

इस वाचन से सब दर्शन, धर्म, पन्थ, मत मुझे एकान्तिक छगे। मैं ने सोचा कि इन सब का समन्वय करनेवाला एक ही धर्म हो तो कितना अच्छा होगा? श्रुति, स्मृति, पुराणोक्त सनातन हिन्दूधर्म में यह समन्वय कुछ अंश में वृग्गोचर होता है। लेकिन उसमें भले के साथ बूरे का भी धर्म के नाम पर सङ्ग्रह किया गया है। फिर भी एकान्तिक मतवाले अपनी अपनी खिचड़ी अलग पकाते रहते ही हैं। धिऑसॉफिकल लोग ने इस दृष्टिसे कुछ प्रयत्न किया है। तो भी हरएक धर्मवालों को अपना एकान्तिक आग्रह नहीं छोड़ता। शाहमो,

#### जर्दन्मतोद्धारक आचार्य आत्मारामजी

आर्य, बहेबी आदि नूतन धर्मपन्य भी तास्विक समन्वय करने में असमर्थ हैं। म. गाम्बी में वे समन्वयवृत्ति मुझे प्रतीत हुई और १९२१ में में आप का चेला बना। लेकिन मेरी तस्वज्ञान के समन्वय की रूणा नहीं बूझी। जब में ने आत्मानन्द महाराज के प्रन्य देखें और उनके वाचन से जब प्रतीत हुआ कि जैनधर्म के स्याद्वाद या अनेकान्तवाद में द्वैताद्वेत, श्रिणकशाश्वतवाद आदि सभी द्वंदों का समन्वय किया है। जब देखा कि रत्नत्रय में ज्ञान, उपासना तथा कियाकाण्य इन तीनों मोक्षमार्गों की आवश्यकता एकसाथ बतलायी है। और जब मैने पढ़ा कि पञ्चपरमेष्ठी के ध्येयस्वरूप ईश्वर जैनधर्म में होते हुए ईश्वरकर्तृत्व का अभाव है तब में उस पर लहू हो गया और तब से आजतक जिनवाणी पर मेरी श्रद्वा कायम है और कायम रहेगी।

मैं चाहता था कि जिनसिद्धान्त के किसी अङ्ग पर आत्मानन्द शताब्दि स्मारकाङ्क के लेख लिखूँ। जिनशास का हरएक अङ्ग परिपूर्ण, अप्रतिम और त्रिकालाबाधित मुझे लगता है। लेकिन आत्मानन्द महाराज के संबंध में मेरे जो भाव है उनको ही जाहिर करना में ने उचित समझा। और और विद्वान जिनशामन के एकेक अङ्ग पर लेख जरूर मेजेंगे। इसलिये विस्तृत लेख लिखना भी ठीक नहीं। मुझे इस लेख में यही बताना है कि जिनशासन का सर्व संप्राहक होते हुए अतीव शुद्धत्वरूप महाराज साहब के प्रन्थों से ही मुझे झात हुआ कि जो स्वरूप एक ही धर्म में पाने की तृष्णा मुझे कईक वर्षोंसे लगी थी। इसलिये में आत्मानन्द महाराज साहब का मदैव ऋणी हूं। जो आनन्द मुझे प्राप्त हुआ सो सभी भव्य जीवों को मिले यही मेरी कामना है। यह आनन्द कोई दे नहीं सकता है। . हरएक को यह लेना पड़ेगा। मात्र साथन माहित्य दूसरा दे सकता है—अस्तु।

ये साधनमामित्रयाँ आत्मानन्द महाराज ने हमारे लिये उपलब्ध कर दी। यही महाराज साहेब का हमारे पर उपकार है। आचार्य साहेब का हमारे उपर यह मोटा कर्जा है। हमें आचार्यऋण से मुक्त होना चाहिये। धर्मप्रभावना करना यह हरकोई श्रावक का कर्तव्य है। आत्मानन्द शताब्दि के महोत्सव पर भी धर्मप्रभावना के कुछ स्थायीकार्य होने चाहिए। आचार्य महाराज के पट्टधर विजयवल्लमसूरि महाराज ने आत्मसंवत् शुक्त करना, आत्मानन्द जैन सभा स्थापन करना, आत्मानन्द मासपित्रका चलाना, आत्मानन्दसमाधिमन्दिर बान्धना और जगह जगह पाठशालाएँ खोलना ये पांच प्रतिक्षाएँ की थीं। पट्टधर आचार्य ने ये प्रतिकाएँ कैसी पूरी की और भव्यजीवगण इन सुविधाओं से कैसा लाभ ऊठाते हैं सो जैनजनता अच्छी तरह से जानती है। अब कुछ आगे बढ़ना चाहिए।

श्री हंस वि. म., आ. म. श्री विजयव्छ मध्रि, प्र. श्री कांनि वि. म., म. श्री कर्ष्र वि. म.

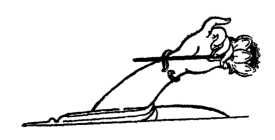


आ. श्री विजयानंदसूरि (आन्मारामजी ) महाराज, थी बृद्धरायजी ( बृद्धि बि. म.). श्री मणिविजयजी म. दादा, श्री बृद्धिनंद्रती म.. आ. श्री विजयक्षमत्रविह.

#### श्री स्थ्यण रहुनाय भीडे

आवार्य महाराज के सभी मन्य आजकल के हिन्दी में मात्र पुनर्सुद्रित करने वाहिए, क्यों कि रुद्ध हिन्दी में वे लिखे जाय तो बहुत ही प्रभावक होंगे। आवार्य के नाम की धर्मशास्त्र पाठशालाएँ तथा प्रन्थसङ्ग्रहालय जगह जगह स्थापित किये जाय । एक आत्मानन्द मिशन भी खोला जाय कि जो जैनसङ्गटन और शुद्धि का कार्य देश—विदेशों में करे। आत्माराम अनाथालय भी होने चाहिएं। महाराज साहेव गरीव खत्री के यहाँ पैदा हुए। आप का प्रतिपाल एक शावक वणिक ने किया इसीलिये आप जैन साधू बने, नहीं तो जरूर आर्यसमाजी बनते अथवा गृहस्थी होते। इस से आत्माराम अनाथालय की आवश्यकता मलीमाँति प्रतीत होती है। जैनसमाज धनी है उसको अनाथालयों की जरूरत नहीं यह मात्र अमणा है। उसको छोड़के अनाथालय के रूपमें ही आत्मानन्द महाराज का शताब्दि स्मारक किया जाना चाहिए। ऐसे अनाथालय छोटे बड़े सभी जाति के स्थी—पुरुषों के वास्ते जगह जगह होने चाहिए। ये और दूसरे नये तरीके के प्रभावनाओं से ही हम आवार्यऋण अदा कर सकते हैं।

महाराज साहेब को स्वर्गवासी हुवे करीब २ चालीस बरस हुवे। इस काल में हमने क्या प्रगति की है ? आप के पृष्ट्धर श्रीमद् विजयवस्थ्यसूरिजी महाराज ने आप का स्मरण ताजा रक्का और आप के शुभ नाम से बहुत कुछ कार्व किये इसीलिये आज हम आप के शताब्दि का स्मरण कर रहे हैं। अब आप के शताब्दि के स्मारक की वजह से और आगे बढ़ना ही चाहिए। काल-परिस्थिति ध्यान में लेकर आप ने अपने जमाने में आगे बढ़कर धर्म-प्रभावना की और अच्छा दाखला हमारे सामने रक्का। अब हम को भी आप के रास्ते से ही चलना चाहिए। मैं यही आशा करता हूं कि शासनदेव हम सब को धर्मकार्य में कालो-चित मार्गों में आगे बढ़ने की शक्ति दे और आचार्यऋण से हमारी मुक्ति होकर हम मोक्ष-मार्ग के लायक बने। तथास्तु। वर्धतां जिनशासनम्।



# अंबालाशहर में



( ले॰ श्री ज्ञानदास जैन M. Sc., LL. B. )

## विद्यया सुलमञ्जूते । सा विद्या या विद्युक्तये ।

लार्ड कर्ज़न ने एक बार कहा था 'यह जैन जाति भारत के आधे व्यापार की मालिक है। इसके पास धन की प्रसुरता है। ये लोग अच्छे देश तथा राजमक्त हैं।"

ठीक है यह सब ठीक है। परन्तु यह मानना होगा कि सब प्रकार के सांसारिक सुक्षों को भोगनेवाली इस जाति में एक बड़ी भारी खामी है-बह है विद्या की कमी।

श्रीमद्विजयानंदस्रि महाराज ने १९ वीं शताब्दि में सवतार धारण किया। उन्हों ने जैनों के धार्मिक संस्कारों को प्रीढ़ बनाने के लिये अपनी सारी शक्ति लगाई। संस्कृत और प्राकृत प्रंथों का अनुशीलन कर के उनका निचोड़ हिंदी में-लोगों की बोलचाल की माषा में-उपस्थित किया, जिस से इस समाज की धार्मिक भावनायं उत्तेजित हों और धर्म की उन्नति हो।

उन्हों ने एक सुविश्व वैद्य की भांति जैनसमाज की नाड़ी देखी। रोग का अनुभव किया और ओषधि भी निश्चित कर दी। उनके एक ही वाष्य में सारा निदान गर्भित है:— " जैन मंदिरों की आवश्यकता है सही परन्तु उन मंदिरों में पूजा करनेवाले भगवान के पूजारी उत्पन्न करने के लिये सरस्वती मंदिरों की भी नितांत आवश्यकता है।"

पंजाब की दशा विशेषनया शोचनीय थी। उन्हों ने पंजाब की रक्षा का भार अपने शिष्यरल श्रीवल्लभविजयजी को साँपा। निर्वाचन ठीक ही हुआ। श्रीवल्लभविजयजी ने भी गुरुवाक्य को लक्ष्य में रखते हुए अपनी सारी शक्ति का व्यय विद्याप्रचार में लगा दिया। आप ने अपने विद्यार में यथा अवसर अपने भक्तों का ध्यान विद्याप्रचार की ओर आकर्षित किया और अब भी कर रहे हैं।

आप ने सन् १९०० में अंबाला शहर में चातुर्मास किया। अंबाला शहर में जैनों की ख़ासी बस्ती है। श्वेतांवर जैनों के भी काफ़ी घर हैं परन्तु उनके बालकों की शिक्षा का उस समय कोई प्रबंध न था। आप के उपदेश से एक पाठशाला खोली गई। विद्याप्रचार का यह बीज अंकुरित हुआ। उनके आशीर्यचनों का यह फल है कि अब बह एक फूलाफ़ला हुक्ष बनकर 'श्री आत्मानंद जैन हाईस्कुल' के रूप में इष्टिगोचर

हो रहा है जिस की सुस्निग्ध छाया में सैंकड़ों विद्यार्थी विभाम पाचूके हैं, पारहे हैं और पाते रहेंग । भगवन् ! हमारी भावनायें सफ्छ हों !

आप ने यह शिक्षाप्रचार का कार्य किसी एक अज्ञालु मक को सिपुर्व नहीं किया परन्तु इस कार्य को स्थायी करने के लिये एक सभा भी स्थापित कराई वह है-भी भारमानंद जैन समा-अंबाला शहर। इस सभा ने आजतक समाजसेवा का जो कार्य किया है, जो संस्थायें स्थापित की हैं उनका किश्चित् विवरण नीचे दिया जाता है।

श्री आत्मानंद जैन समा-का उद्देश शिक्षाप्रवार और सामाजिक कुरीतियों का निरा-करण ही रहा है। और इसके प्रयास से समाज में देवभक्ति, गुरुभक्ति और संश्वाकि की उत्तरोत्तर वृद्धि होती रही है जिस का परिणाम यह है कि आज पंजाब में श्वेतांबर जैन समाज में अंबाला का स्थान मुख्य है।

शिक्षाप्रचार के निमित्त जो पाठशाला स्थापित हुई थी उसने कुछ वर्ष अच्छा उपयोगी कार्य किया। तत्पश्चात् स्थानीय आवश्यकताओं के कारण उसे प्राहमरी स्कूल का क्ष्प देविया गया। आवश्यकतायें बढ़ती गईं जिनके कारण सन् १९१८ में इसे लोअर मिडल स्कूल, सन् १९२० में अपर मिडल स्कूल और १९२२ में हाईस्कूल कर दिया गया; परन्तु पंजाब शिक्षा-विमाग के हस्ताक्षेप के कारण १९२३ में हाईकी दोनों श्रेणियां बंदकर दी गई और पुनः १९२६ में खोल दी गई।

सन् १९१३ में बालिकाओं की शिक्षा के लिये मुनिश्री लिधिविजयजी ( वर्तमान आचार्य श्रीविजयलाध्यसूरि ) महाराज के चातुर्मास में श्रीआत्मानंद जैन कन्या पाठशाला भी स्थापित करदी गई।

श्री आत्मानंद जैन ट्रेंक्ट सोसायटी-साधारण जनता में धर्मप्रचार करने के अभिप्राय से सन् १९१५ में यह सोसायटी स्थापित हुई। यह सोसायटी १९३० तक खूब चली। इस ने भिन्न २ धार्मिक तथा सामाजिक विषयों पर १०८१) पुस्तकें प्रकाशित की थीं।

आत्मानन्द्-पंजावनिवासियों की मांग हुई कि समाचार पत्र भी जारी करिदया आवे जिस से समाज के और जैन जगत् के समाचार मिलते रहें। इस कारण से ट्रैक्टों को वंदकर के आत्मानंद मासिक पत्र निकाला गया। अकेली ट्रैक्ट सोसायटी इस बोझ को संमालने के लिये सर्वथा अशक्त थी। श्री आत्मानंद जैन गुरुकुल (पंजाव) गुजरांवाला तथा भी आत्मानंद जैनमहासभा (पंजाव) अंबालाशहर ने आर्थिक सहायता दी और तीनों के सर्व से यह पत्र चलने लगा; परन्तु दुर्भाग्यवश महासभा तथा गुरुकुल की ओर से आर्थिक सहायता वंद होजाने के कारण अक्तुवर १९३३ में यह पत्र भी वंदकर दिया गया। जो कुल सेवा इन ट्रैक्टों से या इस पत्र से समाज की हो सकी है वह भी स्तुल है।

श्री आत्मानंद जैन पब्लिक रीडिंग रूप-सन् १९२१ में कुछ जैन नवयुषकों के प्रयास से यह रीडिंग रूप सोल दिया गया। अब्छे २ दैनिक, साप्ताहिक तथा मासिक

#### वंशका शहर ( पंजाब ) में संस्थापित संस्थाएं

पंत्र मॅगकाये गये। स्थानीय म्युनिसिपल कमेटी से १००) की वार्षिक सहायता भी मिलने स्थानी। इस वाचनालय से अंवाला शहर की जनता की अच्छी सेवा हो रही है।

श्री आत्मानंद जैन लायबेरी—सन् १९२२ में अंबाला जैन समाज के अहोमान्य से श्री मुनि बहुमविजयजी का चातुर्मास दूसरी बार यहां हुआ। इस चातुर्मास में तीन बार कार्य अच्छे महस्त्र के हुवे:---

१—आप ने सद्गत न्यायांभोनिधि श्री विजयानंदस्रि महाराज का तथा अपना सर्व पुस्तक संप्रह अंबाला में रखना निश्चित किया और लायब्रेरी की स्थापना की। श्री मेदिरजीमें जो पुराना मंडार था वह भी मिल गया। श्री मुनि राजविजयजी ने भी अपना कितना ही हस्तलिकित संप्रह यहीं देदिया।

इस पुस्तकालय में ७७७ हस्तलिखित शास्त्र, ५४७ मुद्रित शास्त्र तथा मिश्न २ भाषामें और विषयों को सर्वोपयोगी ६०८६ पुस्तकें हैं जिन से जैन अजैन सभी लाभ उठाते हैं।

२—श्री आत्मानंद जैन स्कूल की विस्डिंग के लिये आप के उपदेश से २२ इजार रुपया जमा दुआ जिस से यह संस्था स्थायी हो गई।

३—श्री आत्मानंद-शिक्षावली-जैन वालिकाओं और वालकों को समुचित रूप से घार्मिक शिक्षा देने के लिये पुस्तकों का हिन्दी भाषा में अभाव देखकर आप के सदुपदेश और मोत्साहन से एक शिक्षावली तैयार की गई जिस के चार भाग प्रकाशित हो खुके हैं और पंजाब, मेवाड़, मारवाड़ादि प्रांतों में पढ़ाये जारहे हैं। इसका श्रेय भी श्री आचार्य महाराज को ही है।

भारत-इतिहास संशोधन-समाजसुधार और शिक्षाप्रचार के आतिरिक्त यह एक और वक्ने महस्त्र का कार्य है जिस का सब को गर्य होना चाहिये। जैनों का अपना कोई सुंदर सुसंबद और प्रमाणिक इतिहास नहीं जिस का हमें खेद है। स्वयं जैनों में अपने इतिहास के विषय में बहुत कुछ मतमेद है। इसी कारण से पाध्यात्य विद्वानों ने भारतवर्ष के इतिहास में जैनों के विषय में बहुत कुछ अंडबंड लिखा है। हमारे भारतीय बिद्वान् भी स्वतंत्र खोज का कष्ट न ऊठाकर उन्हीं पाध्यात्य विद्वानों की पुस्तकों के उद्धरण तथा अनुवाद प्रकाशित करदेते हैं। इनमें से अधिकांश पुस्तकें स्कूलों में हमारे बालक-बालिकाओं को पढ़ाई जाती है जिस का परिणाम यह होता है कि जैन धर्म के विषय में उनके विचार स्नांत एवं कुत्सित होजाते हैं जिनका कुप्रमाव आयुभर रहता है; क्यों कि—" यश्चवे भाजने लग्नः संस्काशे नान्यथा भवेत्।"

सभा की दृष्टि इस ओर गई। लेखकों तथा प्रकाशकों को युक्तियों और प्रमाणों से वास्तविकता का परिचय दिया और उन्हें अपनी भूल सुधार के लिये वाचित किया। इन पुस्तकों के दूसरे संस्करणों में संशोधित विवरण ही छपे हैं। ऐसी एक दर्जन से



लाला रतनचंद जैन-द्रेझरर श्री आत्मानंद जैन महासभा अंबालामीटी ( पंजाब )





लालाजी श्री माणेकचंदजी जैन



बा० कीर्त्तिप्रसादजी जैन

B. A., LL. B.
भूतपूर्व मानद अधिष्ठाता
श्री अस्मानंद जैन गुरुकुल (पंजाब) गुजरांवाला.

# सेकेटरी श्री आत्मानंद जैन गुरुकुछ गुजरानवाला (पंजाब)



बाबू अनंतराम जैन

अधिक पुस्तकों का संशोधन हो शुका है। इसका सुविस्तृत पृत्तांत जानने के छिये समाद्वारा प्रकाशित 'मारतवर्ष का इतिहास और जैनधर्म 'पुस्तक पढ़ियेगा। इसके अतिरिक्त समा ने और भी पुस्तकें प्रकाशित की हैं।

पिछके वर्षों में सभा की ओर से बहुत से विद्यार्थियों को छात्रवृत्ति भी दीजाती रही है। यह विद्यार्थी भिक्र २ कॉलेजों में उच्च शिक्षण प्राप्त कर रहे थे।

श्रीं आत्मानंद जैन हाईस्कूल-इस हाईस्कूल में (शाकाओं सहित) ५७५ विद्यार्थी हैं। यह हाईस्कूल पंजाब-शिक्षाविमागद्वारा स्वीकृत है और मिडल तथा प्राइमरी शाकाओं को पंड (सहायता) भी मिलती है। पंजाब युनिवर्सिटी से इस का संबंध है और मैद्रिक्षुकेशन की परीक्षार्थ तैयारी कराई जाती है। इस स्कूल में अंग्रेजी, गणित, भूगोल, इतिहास, संस्कृत, फारसी, उर्दू, हिंदी, साइंस, सिविक्स हाइजीन आदि विषय पड़ाये जाते हैं। मिडल की श्रेणियां वर्ड तथा किलीने बनाने का काम भी सीकती हैं। प्राइमरी विमाग में महाजनी हिंदी भी पढ़ाई जाती है। धर्म शिक्षण का प्रबंध भी संतोषप्रद है। छोटी श्रेणियों में शिक्षावली और ऊंची श्रेणियों में स्वतंत्र स्कीम के अनुसार शिक्षा दी जाती है। आनरेरी धर्माध्यापक ब्रह्मचारी शंकरदासजी की नि:स्वार्थ सेवा का छात्रों के खरित्र पर अच्छा प्रभाव पड़ता है। साधारण परीक्षाओं के साथ धर्म की परीक्षायें भी ली जाती हैं। प्रश्नपत्र वाहिर से मंगवाये और वाहिर ही देखे जाते हैं। सर्वप्रथम रहनेवाले विद्यार्थी को विजयानंद जयन्ती (ज्येष्ट सुदि ८) को लाला कालूमल बांदनमल बाबू-स्वर्णपदक भी दिया जाता है और दूसरे नंबरवाले को इ. ७) का पारितोषिक सभा की ओर से मिलता है।

कुछ २३ अध्यापकों में से २१ ट्रेंड हैं। सभी अपने २ कार्य में दक्ष हे इसीकारण स्कूछ की शिक्षण-अवस्था सराहनीय है। मैट्रिक्युछेशन और वर्नेक्युछर फाइनछ परीक्षाओं के परिणाम अब तक बहुत ही अञ्छे रहते रहे हैं।

व्यायाम, ब्रिल, स्काउटिंग, चरित्रगठन आदि की ओर विशेष ध्यान दिया जाता है। जून १९३१ तक स्कूल श्री आत्मानंद जैन गंज में लगता रहा। यह एक लंबी चौड़ी मंडी है जिसकी उपर की मंजिल में स्कूल लगा करता था। मकान श्वेतांबर जैन पंचायत का है। दुकानों की आमदनी से स्कूल को आर्थिक सहायता मिल जाती है। जून १९३१ में शहर से बाहिर स्कूल की अपनी दर्शनीय विस्डिंग की प्रतिष्ठा बड़ी धूमधाम से हुई। तत्प्रधात स्कूल इस नये मकान में बला गया।

स्कूल के साथ एक अच्छा बोर्डिंग हाऊस भी है। जिसमें इस समय ५६ विद्यार्थी रहते हैं। उनकी देखभाल के लिये दो डाक्टर और वैद्य भी नियुक्त हैं। स्कूल के सभी विद्यार्थियों की साल में तीन बार डाक्टरी परीक्षा का प्रबंध भी किया गया है। परिणाम की स्थाना विद्यार्थियों के घर मेज दी जाती है।

#### भंबाला ( वंकाय ) में स्वापित संस्वाएं

श्री आत्मानंद जैन कन्या पाठशाला में १६३ कन्यायें शिक्षा माप्त करती हैं। बार' अध्यापिकाओं की देखरेख में इस पाठशाला का कार्य भी अब्छा हो रहा है। बर्म-शिक्षण के लिये श्री आत्मानंद जैन शिक्षावली पढ़ाई जाती है।

इसप्रकार ये संस्थायें जैनों में ही नहीं प्रत्युत अजैनों में भी व्यावहारिक तथा धर्मशिक्षा का प्रचार कर रही हैं। सर्वसाधारण में जैन धर्म के विषय में जो अम-मूलक विचार हैं उनके निराकरण का यह उपाय सर्वश्रेष्ठ सिद्ध हुआ है। आशा है कि जैन संस्कारों से अलंकत यह संतित भविष्य में अपने सुविचारों और सुचरित्र से जैन धर्म का ही क्यों भारतवर्ष का भी मुख उज्ज्वल करेगी।

इन संस्थाओं के प्रबंध के लिये एक मैनेजिंग कमेटी बनी हुई है जो सरकारहारा रिजस्टर्ड है। सारी आमदनी और खर्च का रीतिपूर्वक हिसाब रक्खा जाता है जिसे समा की ओर से निर्वाचित भाडीटर पड़ताल करते हैं। स्कूल का हिसाब सरकारी आडीटर भी पड़ताल करता है।

इन सब स्कूलों का वार्षिक खर्च २० हजार रुपये के लगभग है जो फीस, सरकारी श्रांट और दानादि से पूरा किया जाता है। दोनों प्राइमरी स्कूलों और कन्या पाठशाला में कोई फीस नहीं ली जाती। लगभग ५ हज़ार रूपये साल का घाटा समाज को पूरा करना पढ़ता है।

यहां यह उल्लेख कर देना भी अनुचित न होगा कि धार्मिक त्योहारों पर सभाओं तथा मेलों का प्रवंध करने के लिये श्री आत्मानंद जैन नवयुवक मंडल चार पांच साल से अब्छा कार्य कर रहा है। श्री मंदिरजी में आरती का प्रवंध मंडल ही करता है। मंडल की अपनी एक भजन मंडली और बेंड भी है।

प्रार्थना है कि यह संस्थायें इसीप्रकार सुनार कपसे अपना कार्य कर के धर्म और समाज का गौरव बढ़ाती रहें।





# [ हेसक-यति श्री बालचन्द्राचार्यजी महाराज-सामगांव ]

स्वनामधन्य, युराप्रधान आचार्य श्रीमद्विजयातन्दस्रिजी ( उर्फे आत्मारामजी ) महाराज का पुनीत नाम जैन संसार सें भलीमांती परिचित है। आप ने अपने जीवनकाल में ऐसे २ महत् कार्य किए हैं कि जिसके लिए जैन जगत् आप का सहा ऋणी रहेगा । वर्तमान युग की आदि में आप एक क्रांतिकारी महापुरुष हो चुके हैं। आप के लिखे हुदे महत्काय पंथ और विशाल व विद्वान् शिष्य समुदाय इस बात के लिए साक्षीभूत विद्यमान है। एवं आप की जीवनपटनाएँ अनेक सुयोग्य छेखकोंद्वारा लिखी जाकर प्रकट हो चुकी हैं। फिर मेरे सरीखा खुद्र लेखक क्या विशेष लिख सकता है ? परंतु शताब्दि के उपलक्ष्य में जो विशेषांक प्रकाशित होनेवाला है उसके लिए एक लेख भेजदेने की, आचार्यसम्राट् श्रीमहिजयवस्म-सूरीश्वरजी ने मेरे को आज्ञा की एवं शताब्द अंक के सम्पादक सुदृद्वर श्रीयुत मोइनलाल व्हीचंद देशाई बी. ए., एल्एल्. बी. एडवॉकेट, बंबई हाईकोर्ट ने भी भार देकर कहा। उक दोनों सजानों की प्रेरणा से यह छेख छिखने का सौभाग्य प्राप्त हुआ।

हेस दिसने बेठा तब मैं इस दिचार में पड़ गया कि मैं क्या दिसूँ ? क्यों कि न तो में आप के साथ में रहा हूँ सिर्फ दर्शनमात्र मेरे को हुआ है और अन्य ठेसकों का चर्तित चर्वणकर के कुछ खिलना मुझे पसंद नहीं। तब लिलना तो भी क्या १ इतने में एक बात का स्मरण हो आया कि आत्मारामजी महाराज वह मंत्रवादी थे, इस विषय पर किसी भी ٠: १९ ١٠

## मंत्रवादी श्रीमद् विजयानंदस्रि

लेखक ने कुछ भी नहीं लिखा अतएव इसी विषय पर मेरा अनुभव प्रकट कर देना योग्य समझ कर प्रस्तुत लेख लिखना प्रारंभ किया।

स्वर्गीय आचार्य के विद्वान् शिष्य स्व. विद्यासागर, न्यायरत्न श्रीमद् शांतिविजयजी महाराज के साथ में कुछ वर्ष रहने का मेरे को प्रसंग मिला था। जैनशासों का अवलोकन मै ने आप के साथ में रहकर किया था। वे मेरे पर बड़ा प्रेम रखते थे। उनके पास धन-लोलुप अनेक यति-श्रावक जाते रहते थे और वे इतने उदार थे कि सब को कुछ न कुछ देकर बिदा करते थे। द्रव्य रखने पर मी वे इतने विरक्त-त्यागी थे कि आया और खर्च किया। कमी किसी में उन्हों ने रकम जमा नहीं की और न व्याज उपजाया, परंतु मेरा और उनका निःस्वार्थ प्रेम था। मै ने उनसे कभी कुछ भी नहीं मांगा और न कुछ छिया; बल्कि मैं ने मेरे आश्रम में महिनों तक रखकर उनकी सेवा की थी। हम जब २ साथ में रहते थे तब रात्री के समय पर किसी एक विषय पर ज्ञानचर्चा हमेशा ही किया करते थे। इस बात का मझे स्मरण है कि आंतिविजयजी महाराज प्रसंगवश अनेकवार श्री आत्मारामजी के संबंध में अनेक घटनाओं के वृत्तांत मुझे कहकर सुनाते थे। एक वार हम दोनों आनन्द से बैठे हुए वार्तीलाप कर रहे थे उस समय मैं ने प्रश्न किया कि—-" आपने रोगापहारिणी, अपराजिता. श्री सम्पादिनी आदि जैन विद्याएँ किन से प्राप्त कीं ? " तब शांतिविजयजी ने कहा कि--- " ये विद्याएँ मेरे परमोपकारी गुरू आत्मारामजी महाराज ने प्रसन्नतापूर्वक दी हैं।" मैं ने फिर प्रश्न किया कि-- "आप के गुरुजी ने किस से प्राप्त कि थी ? ढूंढिया पंच में थे तब या पश्चात ? " उत्तर मिला कि-" मेड़ते में एक वयोबृद्ध यतिजी रहते थे। वे बढ़े मंत्रवादी और सदाचारी थे। उनको कोई सुयोग्य शिष्य नहीं था इसिछिये वे विद्याएँ उन्हों ने किसी को नहीं दी थीं और आत्मारामजी महाराज वहांपर गये तब उन वयोवृद्ध यतिजी ने आत्मारामजी से कहा कि--" तुम महापुरुष हो, तुम्हारे द्वारा जैन धर्म की महती प्रभावना होनेवाली है, यह योगवल से मुझ ज्ञात हुआ है इसलिए मैं तुम को सिद्धविद्याएँ देना चाहता हूँ जिनको साधन करने की भी आवश्यकता नहीं है। केवल पाठ करने से कार्य होजाता है। तब आत्मारामजी महाराज ने उत्तर दिया कि-- " आप सदाचारी, झानी, वयोबुद्ध है। मुझे आप अधिकारी समझ के देना चाहते हैं तो मैं ले सकता हूं और उसका उपयोग समय पर धर्म के लिए करता रहूँगा।" पश्चात् यतिजी महाराज ने अनेक सिद्धविद्याएँ बतलाई जिनका उपयोग आप करते रहें। उन यतिजी का नाम भी मेरे से शांतिविजयजी ने कहा था परंतु मुझे स्मरण में नहीं रहा।

#### यति श्री बालचंद्राचार्यकी महाराज

बि. संबत् १९४० का चातुर्मास, आप का, शहर बीकानेर (राजपूताना) में हुआ का। उस समय मेरी उमर लगमग ७—८ वर्ष की थी। उस समय मुझे चार पांच हजार फ्रोक कंठस्य थे। मैं ज्याकरण पढ़ रहा था। मैं निरंतर मेरे गुरुवर्य प्रातःस्मरणीय भीमान् केवलचन्द्रजी सूरिजी के साथ में ही रहता था। उस समय के पढ़े हुवे पाठ आजतक कंठाम हैं। प्रातःकाल में जो कुछ पाठ करा देते थे वह मुझे पांच सात दिन प्रातःकाल में पढ़ लेने पर पका आजाता था। एक दिन हम दोनों गुरु—शिष्य श्रीगोड़ी पार्यनाथस्वामी मंदिर को दर्शनार्थ गये। उक्त मंदिर शहर के बाहिर गोगा दरवाजे से आधा मील की दूरी पर है। हम दर्शनार्थ जा रहे थे और महाराज श्री आत्मारामजी शिष्यसमुदाय के साथ दर्शन करके लौट रहे थे। मार्ग में हमारी मुलकात हुई। दोनों के परस्पर अभिवादन के पद्मात् झानचर्चा जो होने लगी तो लगभग आधे घंटे से कुछ अधिक समय तक वार्ते दोनों में होती रहीं। मैं खड़े २ थक गया और मैं ने अपने गुरुजी से कहा "गुरुजी, अब चलो"; उस समय महाराजश्री ने मेरे से कुछ पूछा भी और मैं ने भी कुछ कहा। इतना अवतक मुझे समरण है परंतु क्या पूछा १ और मैं ने क्या कहा १ यह मेरे समरण में नहीं है। परंतु मुझे साक्षात्कार जो हुआ है वह बराबर हृदय में अंकित है, क्यों कि उक्त घटना के प्रमात् मेरे गुरुजी से अलन्त प्रेम होने से मैं कईवार गया आया था।

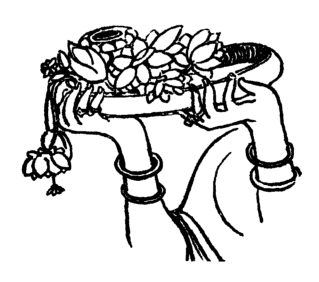
महाराजश्री का शहर बीकानेर में आगमन हुआ उस समय कई भव्य श्रावकों की यह इच्छा हुई कि—महाराजश्री का जुलुस (सामैया) राजकीय बैन्ड बाजे के साथ बड़े धूम-धाम से किया जाय परंतु राज्य का प्रबंध ऐसा है कि—गच्छपतियों के महले बटे हुवे हैं, अन्य-तर वहां बाजे नहीं बजा सकते। इसलिए बेन्ड मिलना अशक्य था; परंतु मेरे गुरु महाराज ने यह कार्य आसानी के साथ कर दिया। उसके पश्चात् आप की और मेरे गुरुजी की अनेक बार मुलाकात होती रहती थी। खरतरगच्छीय यतिवर्य महोपाष्याय लक्ष्मीप्रधान गणिजी के शिष्य मोहनमुनिजी भगवती सूत्र का अवलोकन महाराजश्री से किया करते थे। बीकानेर के बातुर्मास में यति समुदाय के साथ महाराजश्री का बड़ा संतोष रहा। जो सज्जन यह कहते हैं कि—यतियों का विरोध था यह बात सत्य प्रतीत नहीं होती—अस्तु।

मंत्रबाद के संबंध में एक चमत्कार उस समय यह देखा गया कि-एक सेठिये जाति का भावक का युत्र लगभग १५-१६ वर्ष की उमर का महाराजश्री से दीक्षा लेना चाहता था, परंतु मातापिता का एकलौता पुत्र होने से मातापिता का दीक्षा से विरोध था,

## मंत्रवादी श्रीसद् विजयानंदस्रि

एवं अक्षुर आदि सभी विरोधी थे। महाराजश्री ऐसी दीक्षा देने से इन्कार करते थे। बातुर्मास पूरा हुआ, बिहार का समय निकट आता रहा उस समय एक दिन मेरे गुरुजी ने महाराजश्री से कहा "दीक्षा न होना यह अपवाद है।" महाराजश्री ने कहा " आप की इच्छा होगी तो अपवाद नहीं रहेगा।" बस दो बार दिनों में ही सब बातें अनुकूछ बन गईं और सर्व-सम्मति से दबदबे के साथ वह दीक्षा हुई। यह चमत्कार देखकर छोक भी आध्ययंचिकत वन गवे, एवं मेरे गुरुजी ने भी आपके मंत्रवाद के संबंध में प्रसंगवश अनेक बातें मुझ से कही हुई हैं एवं दिग्वजयी होने का एक मात्र कारण मंत्रवाद है। आप के स्वर्गीय शिष्य श्री शांतिविजयजी को भी आपने अनेक सिद्धविद्याएँ दी थीं जिससे वे भी पूजाए गवे एवं उनसे कुछ मुझे भी प्राप्त हुई हैं।

मेरा अनुभव है कि-महाराजश्री ने अपने शिष्य समुदाय में श्रीमद्विजयवङ्कभसूरिजी कों भी उक्त विद्याएँ अवस्य दी होंगी क्यों कि आप की सेवा इन्हों ने ही विशेष की थी और इसलिये आज आप सर्वत्र दिग्वजयी बने रहे हैं।



# अति स्वयं स्वयं स्वरंग

## [के॰ श्रीयुत शशिभूषण शास्त्री, संस्कृत अध्यापक श्री आत्मानंद जैन हाईस्कुल-अंबालाशहर]

भारतवर्ष की १८ वीं सदी के सुधारकों की जीवनियों पर जब हम विचार करते हैं तो न्यायाम्भोनिधि श्रीमद्विजयानन्दस्रि (आत्माराम) महाराज का जीवन, उनके विचार तथा आचरण बहुत उच्च दिखाई देते हैं। आप की गणना उन सुधारकों में नहीं की जा सकती जो कि एक विशेष संप्रदाय के प्रवर्तक होते हैं। जिन का रूक्ष्य केवरु उदार धर्म को किसी एक सम्प्रदाय की संकुचित परिधि में जकड़ देना होता है। आचार्यदेव श्री आत्मारामजी महाराज एक युगमवर्तक महापुरुष थे। साम्प्रदायिक संकीण विचार आप के विशास हृदय में वास न करते थे। आप पंचमहात्रतधारी साधु समुदाय के मुकुटमणि थे। आप का उद्देश्य जीवमात्र का कस्याण करना था। सार्वभौम जैन धर्म की शिराओं को समस्त संसार में प्चारित करना ही आप अपना ध्येय समझते थे।

आचार्यदेव का स्थान संसार के सुधारकों में कौन-सा था, इस को हम दृष्टांत से स्पष्ट करते हैं:--

एक वार दो मुसाफिर एक ही मार्ग पर चले जा रहे थे। एक चौराहे में पहुंचकर उन को अम हुआ कि किघर जायें। वहां उन्हें एक सज्जन मिला। उन्हों ने सज्जन से पूछा— "महाशय, मोक्षनगरी का मार्ग कौन—सा है ?" उस सज्जन ने मार्ग का पूरा और पक्का पत्ता बताने के लिये मूमि पर कुछ रेखायें लींच कर एक नकशा बना दिया और समझा दिया कि इस मार्ग पर चल कर ही वे मोक्षनगरी को पहुंच जायेंगे। मुसाफिर चल दिये। उन में एक मुसाफिर तो सज्जन की बताई हुई दिशा पर चलने लगा, पर दूसरा मूमि पर बने हुए नकशे पर ही खड़ा हो गया और उस की रेखाओं पर ही घूमने लगा। इसमकार पहला मुसाफिर अपने लक्ष्य पर पहुंच गया पर दूसरा पगभर आगे नहीं बढ़ा, और उस ने अपने को उसी स्थान पर पाया।

-: **२३** :-

#### श्री आचार्यदेव का स्तरम

युगप्रवर्तक या पथप्रदर्शक आचार्यों का भी यह कार्य होता है। वे भी इस सज्जन की तरह जनता की मर्लाई के लिये मोक्षमार्ग या मर्लाई का नकशा लीच दिया करते हैं। जो मनुष्य उनकी दिलाई हुई दिशा में चलते हैं और नकशे को नकशा समझा कर काम उठाते हैं, वे तो अपने लक्ष्य पर पहुंच जाते हैं; पर जो उनके नकशे को ही सब कुछ मान-कर उस पर ही चूमते रहते हैं, वे कोल्ह्स के बैठ की तरह आगे नहीं बढ़ते।

श्री आचार्य विजयानंदसूरिजी महाराज भी ऐसे ही पथपदर्शक थे। उन्हों ने वह मार्ग दिखाया जिस पर चलने से मलाई हो सकती है।

पुण्यक्रोक, श्रद्धेय श्री आचार्यदेव को भी हमें उनकी इस जम्मशताद्धि के समय एक युगप्रवर्तक या प्रदर्शक रूप में ही स्मरण करना चाहिये। आप ने साधारणतः जनता मात्र में विशेषतः जैन समाज में एक नवयुग का प्रवर्तन कर दिया। आपने उनके आचारविचारों में एक कान्ति पैदा कर दी। आज पंजाब के सैकड़ों जैन मन्दिर आप की चिरस्थायिनी कीर्ति को उद्घोषित कर रहे हैं। इस के अतिरिक्त आपकी पुण्यमयी स्मृति में इतस्ततः बनाए हुए अनेक भवन, पुस्तकाल्य तथा फण्ड आप के नाम को अजर, अमर कर रहे हैं।

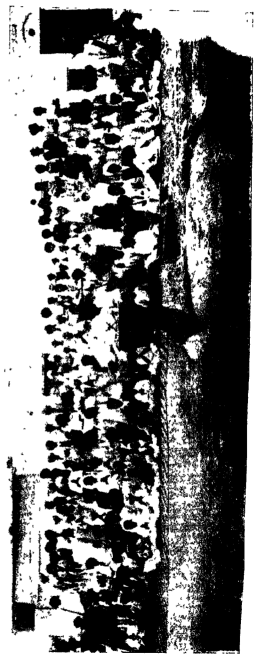
आप गुणों के अगाध सागर थे। समस्त शास्तों के धुरंधर विद्वान थे। आप के एक ही गुण के संस्मरण से मनुष्य संसार—सागर को तैर सकता है। हम यहां आप के एक ही गुण का कुछ उक्केल करेंगे।

संसार की महाविम् तियों के जीवनों के अनुशीलन से पता लगता है कि कुविचार, कुकादि तथा कुमथाओं में मस्त जनता को सुमार्ग पर चलाने के लिये जिन गुणरत्नों की आवश्यकता है, उनमें सत्यिप्रयता या सत्यिनिष्ठा भी एक है। संसार में सत्य के सिवा ऐसा अन्य कोई मुकुट नहीं, ऐसा कोई रत्न नहीं, ऐसा कोई रत्न नहीं, ऐसा कोई राजदण्ड नहीं और नहीं कोई ऐसा राजछन्न ही है तिसके धारण अथवा महण करने से मनुष्य सर्वत्र एवं सब के सामने निःशंक तथा निस्संकों जा सके। यही कारण है कि सत्यिनिष्ठ सुधारक निर्मीक भी होते हैं। " सत्ये नास्ति भयं किचत्।" वे ऐसे हद होते हैं कि उनका मन अपनी स्तुति और प्रशंसा की बांसुरी की मधुर तान सुन कर भी डावांडोल नहीं होते। महाप्रतापी राजाओं के भयंकर विरोधों के सामने भी वे तिल मर भी विचालित नहीं होते ठीक कहा है:—

" विद्रोः पुनः पुनरि प्रतिहन्यमानाः, प्रारम्बद्धत्तमगुणा न परित्यजन्ति ।"

#### भी पार्थनाथ डमेद जैन वसलाश्रम





श्री आस्मारामजी महाराज मिहाराज परिवार सहित १९४१ सुरत के चतुर्मासमें हिआ

#### श्री. शशिभूषण साम्री

जर्मनी के विख्यात सुधारक मार्टिन छ्यर के जीवन में भी सत्यिनिष्ठा कूट कूट कर भरी हुई थी। इसी कारण वह निर्मय होकर रोम के पोप के विरुद्ध घोर आन्दोलन कर रहा था। इसी सत्यिनिष्ठा के वल पर उसने अपने मित्रों को जिन्हों ने उसे वर्मस नगर की शत्रुओं की विराद सभा में जाने से रोका था, स्पष्ट कह दिया था—" Go and tell your master that though there should be as many devil at Warms as there are tiles on its roof I would enter it '' अर्थात् " वर्मस् नगर में यदि उतने ही मेरे शत्रु एकत्रित हो जायें जितनी की यहां की छत पर खपरेलें हैं, तो भी मैं समा में अवस्थ जाऊंगा।"

इस वीरोचित उत्तर को सुनकर उस के मित्र अवाक् रह गये। छथर निश्चिन्त वर्मस् नगर की सभा में सम्मिलित हुआ और सत्य की जीत का डंका बजाता हुआ बापिस छौटा। पाठकगण! आइये, अब तनिक अपने श्रद्धेय आचार्यदेव का मी स्मरण करें। उन की सत्यनिष्ठा का अवलोकन करें।

श्रीमद्विजयान्दस्रि महाराजजी का तो समस्त जीवन ही सत्य के प्रेम में रंगा हुआ था। छोटपन से आप में सत्यप्रियता का गुण अंकुरित हो चुका था। जिस समय आप अपने हम-जोलियों से धूली—क्रीडा करते हुए बालसुलम सरल जीवन बिता रहे थे उस समय खेलकूद में बच्चों के झगड़े को निपटाने के लिये आप को ही प्रमाण समझा जाता था। आप निष्पक्ष होकर सच सच बता दिया करते थे। आप की जीवनी का यही गुण एक मूल मंत्र था। सचाई के लिये आप का प्रेम निःसीम था। सत्यार्थ की लोज में आप ने अपने तन को छछनी बना दिया था। शाब्दों के सच्चे अर्थ की लोजमें आप स्थान स्थान पर चूमा करते थे। बहां मी किसी विद्वान् साधु महात्मा का नाम सुन पाते, वहीं पहुंचते।

पाठकगण ! अनुमान लगाइये कि किसी प्रकार की भी सवारी पर न चढ़नेवाले साधु के लिये यह यात्रा कितनी यातनाओं से परिपूर्ण थी। आप कभी पंजाब जाते हैं, कभी मारवाड़। आप का विचार था कि जैनों के ३२ सूत्र जैन सिद्धान्त हैं, पर सत्यार्थ का अन्वेषण कर जान किया कि यह विचार अमपूर्ण है।

आप की सत्यनिष्ठा का साक्षात्कार उस समय होता है जब कि आप को विरोधियों का मुकाबका करना पड़ता है। जिस समय आप महाराज रतनचन्द्रजी से अपनी कई शंकाओं का निवारण कर, उनसे सद्धर्म-प्रचार करने की प्रतिज्ञा कर अपने गुरु जीवनरामजी से मिकते हैं

#### श्री आचार्यदेव का स्मरण

तथा इस शुभकार्य में उनका आशीर्वाद चाहते हैं। तब श्री गुरु जीवनरामजी कहते हैं—
" ऐ आत्माराम! इस समय पंजाब में तुम्हारा एक भी साथी नहीं है। चाहे मूर्तिपूजा जैन
सूत्रों के अनुकूछ हो, पर इस समय इस का प्रचार समयोपयोगी नहीं है। तुम साधु हो, तुम
संयम से श्रष्ट हो जाओगे।" इस समय आप ने विनीतमाव से निवेदन किया—" आप मेरे
गुरु हैं, यदि आप का आशीर्वाद मेरे साथ रहा, तो मैं इन सब कठिनाइयों पर विजय प्राप्त
करुंगा। सत्य के प्रचार में सदा रुकावटें आया ही करती हैं।" 'श्रेयांसि बहुविज्ञानि।'
यह शा उन का सत्यमेम।

मूर्तिपूजा के प्रचार में आप की पहली मुठमेड़ सनाम नामक स्थान में एफ कनीराम नामक साधु से होती है। उस ने शास्त्रार्थ में कहा—" तुम गुरु और वापदादा के बताए अर्थ को अशुद्ध बताते हो।" आप ने वीर गर्जना से उत्तर दिया—" मैं गुरु का बंधा हुआ नहीं हूं। मुझे तो भगवान् महावीर की सच्ची वाणी का प्रचार करना है।" तातस्य कूपोऽयमिति ब्रुवाणाः क्षारं जलं कापुरुषा पिवन्ति।

उन दिनों पूज अमरसिंहजी ढूंढक सम्प्रदाय के शिरोमणि साधु थे। उन्हों ने आप से मूर्तिपूजाविरोधी विचारों को छोड़ने का अनुरोध किया पर आप यही कहते रहे कि "मैं सचाई का त्याग करने को तैयार नहीं हूँ।"

आप के प्रचार में अनेक विझ-बाधारें डालने के लिये पूज अमरसिंह ने एक प्रतिबाद पत्र तैयार किया, जिस में बड़े नामी साधुओं तथा उनके गुरु जीवनरामजी के भी हस्ताक्षर करवाकर कुछ साधुओं और गुरुजीद्वारा उस पर आप के भी हस्ताक्षर करवाने के लिये वह पत्र आप के पास मेजा गया। पर आप तो सत्य के पूजारी थे। संसार की तुच्छ शकियों से आप न डरते थे। आप ने उस समय निःशंक होकर कहा—"मेरे लिये गुरुजी का सम्मान करना आवश्यक है। अगर गुरुजी का नाम न आता तो में इस कागज़ को ट्रक ट्रक कर देता। संसार की कोई शिक भी मुझे जैन धर्म के सत्य विचारों के प्रचार करने से रोक नहीं सकती।"

आप का यह सत्यप्रेम ही आप की सफलता का कारण हुआ । तुलसीदासजी ने कहा है—' जा का जेहि पर सत्य सनेह सो तिहि मिले न कल्कु संदेह ।" फलतः मूर्तिपूजा पुनः सजीवन हुई । अरिहन्त भगवान्की शान्तमूर्ति के दर्शन करने का सब को सौभाग्य पास हुआ ।

## গী. হাষিণুৰৰ যাৰী

आप को सत्य के छिये गहरा प्रेम था। सचाई पगट करने में आप अपनी कोई हीनता न समझते थे। एक बार एक आदमी ने प्रश्न किया कि क्या आप साधु धर्मानुसार ४२ दोषों से रहित आहारपानी छेते हैं। आप ने झट उत्तर दिया कि इस युग में यह कार्य अति कठिन है तथापि हम साधुओं का कर्तन्य है कि यथाशक्ति इस का ध्यान रक्सें।

ं आचार्यदेव ! तुम्हारी सत्यप्रियता की गुणावली का कहां तक गान करें ! आप के जीवन की प्रत्येक घटना ही इस का प्रमाण है। निःसंदेह आप सत्य—सागर के उछलते, इए सत्यसिन्दु के समुज्वल मोती थे। जो भी आप की संगत में आया वही आप के इस गुण से मंत्रमुख्य—सा हो गया।

वाचक हृन्द ! आइये, अन्त में हम सब मिल कर सत्यमेगी, युगप्रवेतक आचार्यमहा-राज की जीवनी का यह एक गुण ही इस शुभ अवसर पर स्मरण कर अपने जीवन में परिणत करें तथा मूले भटके जीवों को सत्य मार्ग दिसानेवाले आचार्यदेव के भी चरण-कमलों में अपनी श्रद्धांजिल मेटकर अपने मस्तकों को शुका दें।





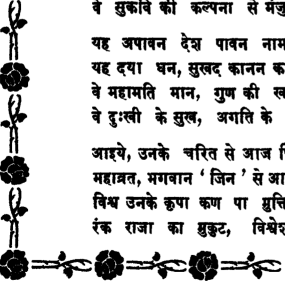
## उदयशंकर भट्ट

वह कौन है अमिताम का कर ध्यान सुख पाता नहीं। वह कौन है उनके गुणों पर ग्रुग्ध हो जाता नहीं !! वह कौन जिस ने सीख मानी सत्य का पालन किया। आनन्द जीवन मक्त हो यश का न अक्षय धन लिया ॥ १ ॥

वे महाप्रश्न विश्व के विश्व सत्य के अवतार थे। वे जगत की चेतना के नियम के संसार थे ॥ वे अहिंसा, विश्वसमता, द्या, विद्याधाम थे। वे सुकवि की कल्पना से मंजु मृद्द अमिराम थे ॥ २ ॥

यह अपावन देश पावन नाम से उनके हुआ। यह दया धन, सुखद कानन काम से उनके हुआ ॥ वे महामति मान, गुण की खान, सजान हर्ष थे। वे दुःखी के सुख, अगति के गति, महानादर्श थे॥ ३॥

आइये. उनके चरित से आज फिर कुछ सीख लें। महावत, मगवान 'जिन ' से आज फिर कुछ सीख हैं।। विश्व उनके कृपा कण पा ग्रुक्ति अधिकारी बना। रंक राजा का मुकुट, विश्वेश संसारी बना ॥ ४ ॥



## भीयुत उदयशंकर मह

जिनकी कुपासे शेर बकरी शश्रुता सब त्याग कर। जानन्द में फूले फिरे निज श्वास में अनुराग मर॥ जिनकी कुपा कण से अहिंसा मंत्र वसुधा में भरा। जानन्द से पुलकित हुई निश्वास नव लेकर धरा॥ ५॥

आज व्याङ्कल है जगत, बेचैन है, सुस्वश्नान्ति दूर।
आज पारस्परिक कलहों से हुआ यह विश्व कूर।।
प्रश्नु, अहिंसा, शुम दया, सव्ज्ञान फैले देश में।
हो न हिंसा का कहीं कुछ लेश ऊन सन्देश में।। ६॥

है यही निश्चय, प्रश्च पथ आप का कल्याणकर । शान्ति पायेगा जगत् पथ है यही जन त्राण कर ॥ विश्व का, कैवल्य उनके खेल बांये हाथ का । हो कृपा कण एक पल यदि विश्वगुरु जिननाथ का ॥ ७॥

विभव के धन, सुधा के धन, स्वर्ग साधन को प्रणाम।
गृही के जप, साधु के तप, सुख विटप-'जिन' को प्रणाम।।
आधि व्याघि उपाधि के सब दोष हर शंकर प्रणाम।
बुद्धि के बल, शुद्ध केवल, भक्त के मलहर प्रणाम। ८॥







## ( पंडित भागमछ मौह्रकायन बी. ए. )

आज श्वेतांबर जैन समाज में श्री आत्मानन्द जन्म शताब्दि की धूम है। सभी कहते हैं: "शताब्दि होगी, वलेंगे और गुरुमहाराज की जयन्ती एक दूसरे से बढ़कर मनायेंगे"। फिर कुछ महिनो तक शनाब्दि के उत्सन को स्मरण कर उसकी वर्चा होती रहेगी। "जी हां; शताब्दि हो चुकी। भारतवर्ष के कोने कोने से भाविकजन (श्रावक) सपरिवार पधारे। भोजन का प्रबंध बहुत ही सुंदर था। अमुक महानुभाव का व्याख्यान बड़ा ही रोचक, विद्वतापूर्ण और प्रभावशाली था। मुनिमंडल के दर्शनों का भी अपूर्व लाम मिला। शताब्दि बड़ी सफलता से मनाई गई—" ऐसी २ बहुत—सी बातें सुनने में आयेंगी।

परंतु बस्तुस्थित की ओर इमारा ध्यान बहुत कम जायगा। अताब्दि की सफलता का अनुमान इन उपरी बातों से नहीं लगाना चाहिये। चमकनेवाली प्रत्येक वस्तु स्वर्ण ही नहीं होती। हमें इस मृगतृष्णा मे अपने ध्येय को नहीं भूल जाना चाहिये। हमें विचारना चाहिये कि १०० वर्ष पहले हम कहां थे और अब कहां हैं ? फिर हमारा अंतरात्मा हमें बताविया कि हमारा यह सारा प्रयास सफल हुआ या नहीं ?

जब स्वर्गवासी श्री विजयानंदजी महाराज का जन्म हुआ उस समय पंजाब की क्या दशा थी ! मंदिरों पर ताले पढ़े हुये थे। भगवान की पूजा-अर्चा की विधि कोई नहीं जानता था। जैनधर्म का सचा स्वकृप क्या है इसका किसी को भान न था। इस ममय पंजाब में स्थान स्थान पर भव्य और गगन-चुंबी देव-मंदिरों पर जैनव्यजायें-पताकार्यें-फहरा रही हैं। प्रात:काल बड़े उत्साह और प्रेम से पूजा-प्रकाल किया जाता है, प्रभावनार्यें भी बांटी जाती हैं। हां, ठीक है। परंतु यदि हम अपने दिल पर हाथ रक्केंगे तो औतरात्मा की बहुत धीमी-सी आवाज़ से यही उत्तर मिलेगा कि हम वास्तव में धर्म से बहुत दूर जा रहे हैं। अपने पूर्व पुरुषाओं की अपेक्षा हमारा धर्मज्ञान शून्य, श्रद्धा कम, संघशक्ति निर्वल और विवेक नहीं के वरावर है।

स्वर्गवासी स्रिमहाराज को जब पालीताणा में आचार्यपदवी दी जा रही थी तब यह कहा जाता था कि यह पदवी ३०० वर्ष के पश्चात् हुई है। अर्थात् ३०० वर्ष तक समाज की नैया का कोई कर्णधार-आवार्ष ही न था। इस आचार्य-रहित जैनसंसार की दशा भी सर्वथा संतोषप्रद थी, परंतु आज तो इंमारे

## पंडित भागमाः मौद्गलायन

सौभाग्य से अकेले तपगच्छ में सात आचार्य तो विश्वमान होंगे ही। लोग कहते हैं: "क्या यह कम उन्नति हैं ?" हां-में फिर कडूंगा कि यह लक्षण उन्नति के नहीं हैं। यह बातें हमें सन्मार्ग और शुद्ध जैन्थम से बहुत दर ले जा रही हैं।

हमारे पितामहों ने निर्जन और दुहहस्थानों में ऐसे छुंदर और चमत्कारी मंदिर बनाये, जिनके एक कोट को मरम्प्रत कराना भी हमें असंभव प्रतीत होता है। जैनसमाज की जो प्रतिष्ठा राजदबार में १००० वर्ष पहले थी वह अब नहीं है। एक २ आचार्य ने अपने वल और समय का सहुपयोग कर के वह प्रंथरन रचे जिन्हें देखकर वड़े २ प्रतिभाशाली विद्वान भी मंत्रमुख्य की तरह रह जाते हैं। उन्हों ने अपनी अकाट्य युक्तियों से बादियों का मुंह मोड़ दिया। अकेल श्री विजयानंदर्शि महाराज का कार्य क्या कुछ कम है ! उनके समय में पुरनकालयों और मुद्रणालयों के यह साधन इतने अलभ नहीं वे जितने आजकल हैं। उनको वह मुविधायें कहां प्राप्त थीं जिनका उपयोग आजकल हो रहा है। फिर भी उनको ख्याति अखिल विश्व में फैंक गई ! उनकी विद्वा की गुंज सात समुद्रपार अमरीका तक पहुंची । उन्हें चिकागो सर्व धर्म परिषद् से निमंत्रण भी आया। उनके स्वयं वहां न जा सकके के कारण श्री वीरचंद राघवजी गाधी को जैनधर्म प्रतिनिधि बनाकर मेजा गया। श्री गांधीजी की प्रतिमा को देखकर उनके गुरुमहाराज की जो प्रशंसा और श्वाधा इस अवस्था में प्राप्त हुई वही क्या कम है ! परंतु यह मानना होगा कि यदि आचार्य महाराज स्वयं वहा जा सक्ते तो निःसंदेह समस्त संसार उनको भूमंडल के श्रेष्ठतम विद्वान कहकर पूजने लगता। उस एक महारथी ने पाखात्य संसार को जैनधर्म का श्रदाल और प्रमी बना दिया। और आज १—आज हमपर चारो ओर से आक्षेप होते हैं और इस हन सप्त महारथियों के रहने भी अपनी रक्षा नहीं कर सकते।

पूर्वाचार्यों ने अपने उपदेश में सहस्रों अजैनों को जैन बना दिया । इस के विरुद्ध आज हमारे भाई भी हम में विमुत्व होते जा रहे हैं और अजैन-हिंदुधर्म की ही क्यों ? मुमलमानों और किस्तानों की गोद में आश्रय के रहे हैं । जो कभी अहिंमा धर्म के पूजारी थे आज हिंसा में ही अपना श्रेय समझ रहे हैं । आज हम अपनी प्राचीनता, पवित्रता और प्रमाणिकता का विश्वास भी लोगों को नहीं दिला सकते । आज हमारे सर्वोत्कृष्ट सिद्धांत ' अहिंसा परमो धर्मः ' के कारण ही हमें भीर और भारतवर्ष को भीर और कायर बनानेवाले बताया जाता है और हम 'समय की बिलहारी' कहकर सब कुछ चुपचाप महन, कर रहे हैं।

स्तिन-पान का विवेक तो अब जाता ही रहा। हम '२२ अभक्ष्य 'का नाम सुनते ही—''ृष्टिः। इस में भी कोई सार है ? ''ृकह ऊठते हैं। हम समझने लगे हैं:—

## ज़ाहिद शराव पीने से काफिर बना मैं क्यों ? क्या डेढ़ खुल्लू पानी में ईमान बह गया ?

यही बस नहीं। परन्तु मैं अपनी त्रुटियों की इस सूची को लंबा करके आप का दिल दुखाना नहीं चाइता, आप के रंगमें भंग डालना नहीं चाइता। मैं केवल इतना ही चाइता हूं कि आप क्षणभर के किये सीचें कि इम कहां हैं ?

## हम कहा है !

## हम क्या थे, क्या हो गये, और क्या होंगे अभी ? आओ सब मिळकर विचारें यह समस्वायें सभी ॥

यह शताब्दि उत्सव हमें घोर निद्रा से जगाने के लिये ही मनाया जा रहा है। यह एक आईना है जिस में एक बार देखने से ही हमें हमारी सब शुटियों का अनुभव हो जायगा, आओ उन सामियों को दूर करने का प्रयत्न करें। हम में भी शक्ति है, धन भी हमारे पास है, विद्या का प्रचार भी हो रहा है और समय भी अनुकूल है। आओ, इन साधनों का उपयोग करके जाति के उत्थान में कटिकद हो जावें; परस्पर के भद्भाव को मिटा कर में और मेरी की निःसार चर्चा को तिलांजिल देकर, केवल अरिहंत भगवान के बचनों में श्रद्धा रखकर एक हो जावें और फिर समस्त मंसार को एकता का पाठ पढ़ावें। पुराने प्रंथों का अनुशीलन कर के आजकल को निर्जाव शिक्षा में जीवन डाल दें। अपनी संस्कृति में परिशोधन कर के उच्चल कुंदन की तरह दमकते हुये मुख से, संसार के नामने उन्नतमस्तक होकर गर्व में कहें कि "हम जैन हैं और विश्वमात्र को अहंसा का पाठ पढ़ा कर जैन बनाना चाहरी हैं। हम मन, वचन और काया से प्राणीमात्र को अभयदान देंगे और दिलायंगे।"

यह बड़ा कठिन काम है सही परन्तु हमें इस की कठिनाई से भयमीत और हतोत्साह नहीं होना चाहिये। समय रूपना हैं तो रूपने दो। परन्तु इस परिश्रम का आरंभ इसी शतान्दि के दिन से हो जाना चाहिये!

भगवन् ! हमारा यह प्रयास सफल हो !!!





## 'क्यौ न मम आंसूं वहें?'

रखियता—न्यायतीर्थ विद्याभूषण एं. ईश्वेरलाल जैन विशारद हिंदीरत्न धर्माच्यापक-श्री आत्मानन्द जैन गुरुकुल (पंजाव) गुजरांवाला।

विश्व की समर-स्थळी पर गुरुदेव यदि आते नहीं। जग में अहिंसा धर्म को इस रूप में पाते नहीं॥ याद कर उपकार उनके दास बन जाते नहीं। नहीं झुठ यह पंजाब में मन्दिर नजर आते नहीं ॥१॥ दहला दिया उन वादियों को मान में जो चूर थे। सूर्यक्कान दिखा दिया अक्कान में जो पूर थे।। रिपु बन के आते कोध में जो शांत होते सुन कथा। गुरुदेव थे सबे प्रचारक कथनवत् आचरण था 11 3 11 विषयादि सुख सब छोड़कर के वीर वैरागी बने। जग में " अहिंसा धर्म " फैछाने के बस रागी बने ॥ अमेरिका की धर्म परिषद् में दुहाई मच गई। वीर गांधी ने चला दी धर्म की नैय्या नई 11 3 11 आलोक फैला ज्ञान का तम दूर भग जाता रहा। गुरुदेव जहँ जाते रहे वह संघ सुख पाता रहा॥ गम गलत था सब संघ का जब धर्मनाद बजा दिया। रागद्वेष को छोड कर के मार्ग सत्य बता दिया 11 8 11 मंदिर बने जो हर जगह उस वीर का उपकार है। मंदिर नहीं जिस जाति के जाति वही निस्सार है।। साहित्य से ही जातियों का मान बदता है सदा। इस हेतु प्रंथागार रच डाला गुरु ने इक महा 11 4 11 विजयानन्द से इस्म का रस विश्वजन को मिल गया। क्रोध पापाचार का दल संघ से फिर हिल गया।। क्यों कर न गायें यश उसीका क्यों न मम आंसूं बहें ? जोडकर दो हाथ क्यों न ' छाछ ' सब के सर हुकें



## भी. सुन्दरहाक जैन-लाहीर



[ परमपूज्य जैनाचार्य श्री १०८ श्रीमद्विजयबह्नमसूरीश्वरजी महाराज की प्रेरणा से गुरुदेव मुनि श्री आत्मारामजी महाराज की प्रवित्र जन्म शताब्दि के उपलक्ष में उनके पवित्र चरणों में श्रद्धाञ्जलिक्ष यह भेंट (जिसका श्रेय भी केवल उन्हीं को है, कारण उन्हीं के पवित्र उपदेशों से मेरे पूज्य पिताशी बाबू मोतीलालजी जौहरी ने पवित्र जैन धर्म का शुद्ध स्वरूप जाना और हृदय से अङ्गीकार भी किया ) दे रहा हूं। अपने विषय में मैं कहां तक सफल हुआ हूं यह पाठक ही अनुमान खगा सकेंगे।



सन् १८९३ में अमरीका के विख्यात चिकागो नामक शहर में अमरीकानिवासियों की ओर सेंद्रेण्क " सर्व धर्म परिषद्" बुलाई गई थी। इस परिषद् बुलाने का विशेषतया यह अभिन्नाय था कि संसार के समस्त धर्मों के प्रतिनिधियों को एक स्थान पर इकट्ठा कर के विचार-विनिमय किया जावे तथा एक दूसरे धर्म के प्रति जो द्रेष तथा मनोमालिन्य कैल रहा है उसे यथाशक्ति दूर करने का प्रयत्न किया जावे ताकि जनता ( जो धर्म से प्रायः विमुख हो रही है ) में धर्म के प्रति अभिक्षि हो। इस परिषद् को सफल बनाने के लिये अमरीकानिवासियों ने लगातार दो ढाई वर्ष पर्यन्त बढ़े परिश्रम से प्रयत्न किया था तब कहीं वह उसे सफल बनाने में समर्थ हुवे थे। परिषद् कितनी सफल हुई थी यह परिषद् के Scientific Section के प्रधान Hon. Mr. Marwin Marie Snell के निम्न एद्यारों से पता चलता है:—

"One of its chief advantages has been in the great lesson which it has taught the Christian world, especially to the people of the United States, namely, that there are other religions more venerable than Christianity, which surpass it in philosophical depth, in spiritual intensity, in independent vigour of thought, and in breadth and sincerity of human sympathy, while not yielding to it a single hair's breadth in ethical beauty and efficiency."

अर्थात् " परिषद् का सब से बड़ा लाभ वह शिक्षा थी जो इसाई जगत को तथा विशेष कर अमरीकानिवासियों को प्राप्त हुई कि संसार में इसाई मत से ज्यादा पवित्र

## मुनिश्री आत्मारामजी तथा चिकागो सर्वधर्म परिषय

अन्य धर्म भी हैं जो दार्शनिक विचारों में वाजी लिये हवे हैं-आध्यात्मिक विचारों में परा-काष्टा को पहुंचे हवे हैं -स्वतंत्र गृद विचारों में तथा प्राणी मात्र से सबे रूप में सहातुभृति रखने में विशालता को खिये हुने हैं और किसी भी प्रकार से मनुष्यता तथा चारित्र में कम नहीं हैं।" परिषद् में संसार के प्रायः सभी धर्मी के प्रतिनिधि सम्मिछित हुवे थे तथा उसमें भाग केनेवालों की संस्था लगभग दस हजार थी। उस समय के चोटी के दार्शनिक विद्वानों ने उस में भाग छिया था। एक हजार से उपर निबंध विविध प्रतिनिधियों की ओर से परि-पद में पढ़े गये थे। लोगों का अनुमान है कि समस्त संसार में इतनी बढ़ी धर्म परिषद शायद ही कभी हुई हो। परिषद में उस समय के प्रसिद्ध विद्वान स्वामी विवेकानंद तथा डाक्टर एनी विसेंट ने भी भाग लिया था । परिषद् बुलानेवाली कमेटी के प्रेमीडन्ट Rev. J. H. Barrows की ओर से हमारे गुरुदेव मुनिश्री आत्मारामजी की पवित्र सेवा में भी निमन्त्रण आया था। उस परिषद में ( जहां कि समस्त संसार के धर्में) के प्रति-निधि आए हुवे थे ) जैन धर्म का ढंका बजाने के लिये आप की बढी प्रवल इच्छा थी परन्तु साधु धर्म के नियमों के कारण आप स्वयं उस में सम्मिलित न हो सकते थे किन्तु आप ने उस धर्म परिषद् में एक निबंध ( जिस में जैन धर्म का मचा स्वरूप दिया गया था तथा बताया गया था कि किस प्रकार संसार के प्राणीमात्र की केवल एक जैन धर्म की शिक्षा ही सवा उसीतथा शान्तिप्रद जीवन दे सकती है ) भेजने की मंजूरी दे दी । गुरुदेव का स्वयं सम्मिलित न होना परिषद्वालों को किस प्रकार अरवरा यह उनके १२ जन १८९३ के निम्न लिखित पत्र से पता चलता है।

CHICAGO, U. S. A. 12th. June 1893.

My Dear Sir,

I am desired by the Rev. Dr. Barrows to make an immediate acknowledgment of your favour of may 13. It is eminently to be desired that there should be present at the Parliament of Religious a learned representative of the Jain community.

We are indeed sorry that there is no prospect of having Muni Atmaramji with us and trust the community over which he presides

will depute some one to represent. It is, I trust, needless for me to say that your delegate will be received by us in Chicago with every distinction and during his stay here will receive of our hospitality in as great a measure as we are able to record it. If you, therefore, decide to send a representative, will you kindly cable the fact to me? The paper which the learned Muniji is preparing will indeed be very welcome and will be given a place in the programme in keeping with the high rank of the author. Although we here in Chicago are a long distance from you, the name of Muni Atmaramji is frequently alluded to in religious



थी. वीरचद राघवजी गांधी

discussions. For the purpose of illustrating the volumes which are to record the proceedings of Parliament of Religions, I am in want of a few pictures to illustrate the rites and ceremonies of Jain faith. May I ask you to procure these for me (at any expense) and send at your earliest convenience.

I am,
Very truly yours.
William Pipe, Private Secretary.

अर्थीत् " रेवरेण्ड डाक्टर वैरोस साहित्र की इच्छानुसार में आप के पत्र ता. १३ मई की पहुंच लिखता हूं। इस धर्म परिषद् में जैनों की ओर से एक विद्वान प्रतिनिधि का होना बड़ा आवश्यक है। हमें दु:ख है कि इस परिषद् में मुनि आत्मार। मजी के स्वयं

## मुनिश्री आत्मारामची तथा विकामी सवैधर्म परिवद्

पथारने की कोई आशा नहीं, तो भी हम विश्वास करते हैं कि जिस समाज के आप नाजक हैं वह अवदय ही किमी न किसी विद्वान को प्रतिनिधिक्षय में भेजेगी, और यह



कहने की भी कुछ विशेष आवश्यकता नहीं कि हम यहां चिकागो में आप के प्रतिनिधि का पूर्ण रूप से आतिश्य सत्कार करेंगे। अगर आप अपना प्रति-निधि भेजने का फैसला कर हैं, कृपया हमें तार-द्वारा सूचना देवें। जो निबंध मुनिजी तैयार कर रहे हैं वह यथार्थतया हमें आनंद देगा और उसे प्रोप्राम में ऐसा ही उच पद दिया जावेगा जैसा कि उमके लेखक का उच पद है। यद्यपि हम यहां चिकागो में आप से बडी द्री पर हैं तो भी मुनि आत्मारामजी का ताम प्रायः धार्मिक विवादों में आता है । इस धार्मिक परिषद की कारवाई की जो पुस्तकें प्रकाश्चित होंगी उनके लिये इस चित्रों की

काउसग्य विधिदर्शक चित्र उनके छिये इस चित्रों की आवश्यकता है किसे से जैन धर्म की क्रियाविधि माछ्म हो सकें; इसिछये आप से प्रार्थना है कि यह शीप्र ही मेजने की छपा करें। "

#### पुन्दरकाल केन

गुबदेव की परिवर् में भाग छेने की प्रवळ इच्छा तो थी ही कारण वह समझते है कि परिवर् जैनधर्म का संसार में ख्योत करने का बड़ा भारी साधन है और इस अवस्था

में विशेष कर जब कि संसार के सबस्त धर्म के नेता इसमें सम्मिलित हो रहे थे। उपर्युक्त पन्न के आने पर गुरुदेव ने पका निश्चय कर छिया कि वडां पर अपना प्रतिनिधि मेजा जावे। प्रतिनिधि चुनना कोई आसान काम नहीं था, क्यों कि उस समय जैन समाज में विद्वान गृहस्थ नहीं के बराबर थे जो डंके की चोट से संसार में जैन धर्म का सचा स्वरूप बतावे। आप की रृष्टि श्रीयुत वीरचंद राघवजी गांधी बैरिष्टर पर गई। कतिपय जैनों ने जो कि रुढि के पुजक थे श्री वीरचंद राघवजी गांधी की समुद्रयात्रा में बाधा उप-स्थित की, परन्तु श्री गुरु-देव ने उन्हें प्रवल युक्तियों



जैन पूजाविधिद्दीक चित्रं

से बताया कि जैन धर्म इस विषय में कितना उदार है। अन्ततः उन्हें गुरुदेव की आज्ञा के आगे शिर शुकाना पड़ा। गुरुदेव ने श्री बीरचंद गांधी को अपने पास रखकर जैन धर्म के

## मुनिश्री वात्मारामजी तथा विकागो सर्वधर्म परिषद्

कंदिक प्रश्नों को युक्तियुक्त समझा कर परिषद् में भेजने के लिये तैनारं कर विद्वा । श्रीयुत कर विद्वा । श्रीयुत कर विद्वा । परिषद में सम्मिलित होने के लिये श्री गुहदेव के प्रतिनिधि की हैसीयत से अमरीका के लिये प्रस्थान कर गये। जाते हुने गुहदेव ने अपना निबंध (जो "विकागो प्रभोक्तर" के नाम से पुस्तकरूप में छप जुका हैं) उन्हें पढ़ने के लिये दिया। परिषद् १९ दिवस तक होती रही। सब से प्रथम दिवस में उद्घाटन किया के बाद हर एक प्रविनिधि ने संक्षिप्त में अपना परिचय दिया। श्रीयुत वीरचंद गांधी ने अपना परिचय इस प्रकार दिया:—

"I represent Jainism, a faith older than Buddhism, similar to it in its ethics, but different from it in its psychology, and professed by a million and a half of India's most peaceful and law abiding citizens.

I will, at present, only offer on behalf of my community and their high priest, Muni Atmaramji, whom I especially represent here, our sincere thanks for the kind welcome you have given us. This spectacle of the learned leaders of thought and religion meeting together on a common platform and throwing light on religious problems, has been the dream of Atmaramji's life. He has commissioned me to say to you that he offers his most cordial congratulations on his own behalf and on behalf of the Jain community for your having achieved the consummation of the grand idea of convening a Parliament of Religions.

अर्थात्—" मैं जैनधर्म का प्रतिनिधि हूं, जैनमत बुद्ध धर्म से प्राचीन, चारित्रधर्म में उस से मिळता जुलता परन्तु अपने दार्शनिक विचारों में उस से भिन्न है। आजकल इस धर्म के अनुवायी भारतवर्ष में पंद्रह लाख बढ़े शान्त और नियमबद्ध जीवनवाले प्रजाजन है।

में इस समय अपनी समाज की ओर से और उसके महान गुरु मुनि आत्मारामकी. की ओर से आप छोगों के इस आतिध्यसत्कार का धन्यवाद करता हूं। धार्मिक तथा दार्शनिक विद्वानों का एक ही प्रेटफारम पर इकट्टे होकर धार्मिक विषयों पर प्रकाश झालने का यह दृहय मुनि आत्मारामजी के जीवन का एक स्वप्न था। गुक्देव ने मुझे आइस दी है

## शुनिश्री आत्मारामजी तथा चिकागो सबैधर्म परिषद्

कि मैं करतुतः उनकी ओर से तथा समूची जैन समाज की ओर से सर्व धर्म परिषद् बुडाने के उम् आदर्श तथा उस में सफलता प्राप्त करने पर आप को धन्यवाद दूं।"

गुरुदेव के प्रतिनिधि ने परिषद् में किस योग्यता से अपना पक्ष प्रगट किया और इसका जनता पर कितना प्रभाव हुआ यह उस समय के एक अमरीकन पत्र के शब्दों से पता वलता है:—

"A number of dist. inguished Hindu scholars, philosophers religious teachers attended and addressed the Parliament, some of them taking rank with the highest of any race for learning, eloquence and piety. But it is safe to say that no one of the oriental scholars listened to with greater interest than the young layman of the Jain community as he declared the ethics and philosophy of his people. "



श्री. वीरचंद राघवजी गांधी

अर्थात् "अनेकों जगद्विख्यात् हिन्दु विद्वान, दार्शनिक पंडित और धार्मिक नेता परिषद् में सम्मिलित हुए और उन्हों ने न्याख्यान दिये। उन में कुछएक की गिनती तो विद्वत्ता, दया तथा चारित्र में किसी भी जाति के बड़े से बड़े विद्वानों में होती है। यह कहना कोई अत्युक्ति नहीं कि पूर्वीय विद्वानों में जिस रोचकता के साथ जैन नवयुवक भावक का ज्याख्यान, जो जैन दर्शन तथा चारित्र के संबंध में था, सुना गया और किसी का नहीं।"

श्रीयुत वीरचंद गान्धी अमरीका दो वर्ष रहे और इन दो वर्षों में उन्हों ने अमरीका के प्रसिद्ध २ नगरों में यथा वाशिंगटन, बोस्टन, न्युयार्क आदि में कुछ मिलाकर ५३५ व्याख्यान दिये—कई एक व्याख्यानों में जनता की उपिश्यित हज़ारों तक होती थी। अनेक स्थानों पर जैनधर्म की शिक्षा का प्रवन्ध किया गया। कहयों ने व्याख्यानों से प्रमाबित होकर मांस खाना छोड़ दिया और अनेकों ने जैनधर्म पर शुद्ध श्रद्धा दिखाई। वहां से प्रचार करने के बाद श्रीयुत वीरचंद राधवजी इन्गलेंड, फ्रांम, जर्मनी आदि प्रदेशों में जैन धर्म का प्रचार करते हुए जुलाइ १८९६ में वापिम भारत लीट आये।

पाश्चात्य देशों में जैन धर्म का जो प्रचार श्रीयृत वीरचंदभाई ने किया था वह कितनी महत्त्वता लिये हुवे था यह मि. हारवर्ट वारेन (Mr Herbert Warren) जो अभितक जैनयर्भ का पालन करते हुवे शान्तिप्रद जीवन व्यतीत कर रहे हैं ] के उदुगारों से पता चलता है। उन्हें जैनधर्म पर शुद्ध श्रद्धान हुआ इस का एक मात्र कारण श्रीयुत वीरचंद गांधी ही हैं जिन्हों ने उसके हृदय में सर्व प्रथम जैनधर्म का वीजारोपण किया। पाश्चात्य देशनिवासी जो जड़वाद के दलवल में फॅसे हुवे हैं-किसी भी देश में शान्ति नहीं, दूसरे का गला घंटने के लिये हरएक तैयार है-प्रजा को सची शान्ति प्राप्त नहीं, ऐसे प्रदेशों के निवासीयों को जैनधर्म की सबी शिक्षा मात्र ही लाभपद हो सकती है। इसी शिक्षा के द्वारा वे लोग सुखी जीवन व्यतीत कर अपना मनुष्य जन्म मफल कर सकते हैं। केवल एक जैनधर्म ही विश्व में ऐसा है जो संसार को सबे प्रेम से मारिवक जीवन का आनंद दे सकता है। पाश्चात्य देशों में इसी एक शिक्षा से सची शान्ति हो मकती है और सब राष्ट्र प्रमपूर्वक जीवित रह सकते हैं। श्री गुरुदेव कितने दूरदर्शी थे और उनके हृदय में जैनधर्म का सच्चा प्रेम कितना कूट कृट कर भरा हुवा था यह उनके जीवन के एक २ पन्न से प्रगट हो रहा है। सच पूछो तो कहना पड़ता है कि पाश्चात्य देशों में क्या और भारतवर्ष में क्या ? आज जो जैन समाज में थोड़ी बहुत जागृति दृष्टिगोचर हो रही है इसका केवलमात्र श्रेय गुरुदेव को ही है जिन्हों ने उम घोर अन्धकार के समय में (जब कि जैनों में विद्या का नाम नहीं था, अनेकों कुरूढियां घरों में वाम कर रही थीं, पुस्तकें केवल हस्तलिखित बड़ी कठि-नाई से किसी को देखने को मिलती थीं, माधुसंस्था नाम मात्र की थी. जैनधर्म का शुद्ध

## मुनिधी भारमारामणी तथा विकागी सर्वधर्म परिवद्

सहस्य कुरुदियों के अन्दर छिप चुका था, जैन लोग अपने कईएक बुरे रिवाजों के कारण बदनाम हो चुके थे जिसका थोड़ा-सा परिचय उस समय के कवियों की कृतियों से होता है ) अनेकों कष्ट सहन कर स्वयं विद्यालाभ किया तथा श्रायः हरएक धर्म के धर्म पन्धों का अध्ययन कर अपने प्रतिस्पर्धी धर्मों का ढंके की चोट खंडन कर के जैनधर्म का शब खरूप छोगों को समझाया । शास्त्रभण्डारों का उद्धार किया, पंजाब में अनेकों गगत-चुम्बी मन्दिरों को स्थापन किया जब कि आर्थसमाज के बानी द्यानंदजी पंजाब में मर्ति के खण्डन में प्रचार कर रहे थे। पाश्चात्य देशों में जैनधर्म का ढंका बजवाया-आदि अपने स्वरूप जीवन में किस निर्भीकता तथा प्रेम से अपना सारा जीवन जैनधर्म के उद्घार में लगा दिया यह देखते हुवे खतः उनके पवित्र चरणों में शिर क्षक जाता है। उनके जीवन का पाक्षात्य देशों में जैनधर्म के प्रचार करने का जो एक प्रधान संकल्प था खेद है कि उनके पीछे जैन ममाज ने उस ओर लक्ष्य ही नहीं दिया। जिस पौधे को श्रीगुरुदेव की प्रबल इच्छा से श्रीयत वीर्चंद गान्धी ने पाश्चात्य देशों में यथेष्ट रूप में लगाया था. खेद है कि जैन समाज ने उनके पीछे उसको निर्भल पानी से यथेष्ट रूप में नहीं सीचा जिस के कारण वह अब मृतप्राय; हो रहा है। श्रीगुरुदेव की जन्म शताब्दि के ऊपर अगर जैन समाज के नेतागण इस ओर अपना ध्यान आकर्षित करेंगे तो वह श्री गुरुदेव के एक सबे उद्देश्य को सफल बना सकेंगे।।



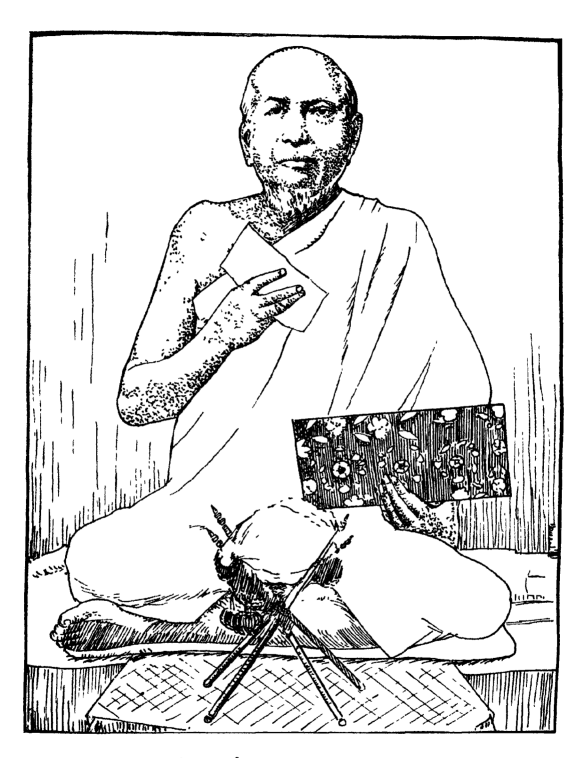
इस छेख में श्री गुरुदेव के ऊर्दु जीवन तथा स्वामी विवेकानंद के जीवन से सहायता ली गई है
 इसिक्टिये में उनके छेखकों का कृतज्ञ हूं।



## ॥ ९००८ ॥ श्री विजयानंदसूरीश्वरजी अपरनाम महाराज श्री आत्मारामजीनी जन्म शताब्दि समयनी स्तुति संवत् १९९२ ना कारतक सुदि ११ ने वार बुध ॥

लेखक—प्रवर्तक श्री कांतिविजयजी दुहो—परम मंत्र गुरु नाम हे साचो आतमराम ॥ तीन लोक की संपदा रहने को विश्राम ॥ १ ॥

राग-आसावरी, ताल-त्रितालः विजयानंदसरि सञ्झाय आज आनंद मोरे अंगणमें. श्री वीरजिनेश्वर संघन में । आतमराम आनंदसुखधामा, दाम गणेश कुलमंडन में 11 8 11 रूपादे म:ता सुखसाता, पुत्र दीयो जनरंजन में। पुत्र पढ़ायो सुगुण बनाव्यो, जेसे सुगंधी चंदन में 11 7 11 रूप मनोहर सुरवर जायो, कलाकलानिधि रंजन में। वीरजिनंद की वाणी मानी, गुरुगम अखीयां अंजन में 11 3 11 संजमराज कीयां शिर भूषण, मोहराज दल खंडन में। कृपा भई सब सद्गुरु जनकी, धर्म उपदेश दे छंदनमें 11 8 11 समतिसती निश्चदिन रहे मन में, न रहे क्रमत कृत बंधन में। वचनामृत वरसे जलधारा, शासन सुरतरु सिंचन में। विषयविरागी परिग्रह त्यागी, धृल पडी कहे कंचन में। नमन करत हे नरपति यतिपति, जनम सफल लहे बंदन में ॥ ६ ॥ विजयानंदसूरि महाराजा, जय जय रही सदानंदन में। कांतिविजय गुरु चरणकमल में, वंदन होवे अनंतन में १-उपदेश देती वखते सारा छंदोमां कहे । २ वंदना अनंत वार हो ॥



वयोष्टद्ध प्रवर्तक श्री कान्तिविजयजी महाराज



( लेखकः पृथ्वीराज जैन, भूतपूर्व वि०, जैन गुरुकुल-गुजरांवाला )

भारतवर्ष के इतिहास में उन्नीसवीं शताब्दि का इतिहास घोर पतन की करूण कहानी है। इस समय भारतवासियों ने केवल राजनैतिक पराधीनता ही स्वीकार नहीं की बल्कि उन की सामाजिक और धार्मिक परम्परायें भी एक गुप्त शक्तिद्वारा क्रान्ति की आड में लप्तप्रायः हो चली थीं। विश्वविख्यान भारतीय मभ्यता को वहशियाना, उस के साहित्य को पागल प्रलाप तथा मर्वविध निपुण पूर्वजों को ( old fools ) ओल्ड फूल्ज के नाम से पुकारा जाने लगा था। पाश्चात्य मभ्यता तथा धार्मिक विचारधारा का आक-मण हिन्दु जाति पर इस्लाम की तरह आन्धी और त्फान से मिश्रित न था प्रत्युत वह प्रतिदिन चलनेवाली मन्द वायु के समान था जिस के बिना किसी भी व्यक्ति का जीवित रहना असम्भव है। हिन्दु समाज में कुछ ऐसी विकृतियों का समावेश हो गया था जो उसकी जड़ों को प्रतिक्षण खोखला कर रही थीं। भारतवामी नौकरी के प्रलोभन से, विवाह की सुविधा से, जातिभेद की सख्ती से स्वतन्त्र होने की अभिलाषा से, सरकार को प्रसन्न कर के उपाधि लेने की हवस से तथा अन्य अनेक ऐसे कारणों से बड़ी संख्या में ईसाई धर्म को अपनाने लगे और हिन्दु धर्म के शत्र बन गये। विजेता जाति ने पराजित जाति को ऐसी शिक्षण-प्रणाली में बान्धना प्रारम्भ किया जिस से नवयुवक स्वत्व को विस्मृत कर केवल जन्म, वर्ण एवं रक्त से हिन्दुस्तानी रहें तथा विचार, वेशभूषा, लान-पान इत्यादि में अपने गौराङ्ग प्रभुओं की नकल करने में गौरव समझें। ऐसी शोचनीय अवस्था में भारतवर्ष की भूमि ने कुछ ऐसे महापुरुषों को जन्म दिया जिन्हों ने हिन्दु जाति की इसती हुई नाव के नाविक बनकर इसे पार लगाने का भगीरथ प्रयत्न किया। उन वीर आत्माओं में राजा राममोहनराय, महर्षि दयानन्द तथा श्रीमद्विजयानन्दसूरि मुख्य हैं। पिछले दो महात्मा समकालीन हैं। हमें इन दोनों के जीवनचरित्र में बहुत-

## श्रीमञ् विजयानंदचीर तथा महर्षि दयानंद

सी ऐसी समानतार्थे दृष्टिगोचर होती हैं जो इन की सेवाओं और महस्य को प्रकाशित करने में क्योतिस्तम्भ का कार्य देती हैं।

यदि हम विजयानन्दसूरि तथा स्वामी दयानन्दजी के चित्रों को ध्यान से देखें तो प्रतीत होगा कि उन दोनों में केवल पहनावे का अन्तर है। यदि दोनों महापुरुषों को समान वस्त्र पहना कर देखा जाय तो पहिचान करना अतीव कठिन है। दोनों का आकार व शरीरगठन कुछ ऐसे ढ़ंग से बना है कि वे युगिलिये संग भाई मालूम होते हैं। दोनों के मुखारविन्द पर ब्रह्मचर्य का तेज देदीप्यमान है। वे जीवन पर्यन्त पूर्ण ब्रह्मचर्य ब्रत के पालक रहे और उसे कभी मन, बचन अथवा काय से खण्डित नहीं होने दिया।

श्री आत्मारामजी व स्वामी द्यानन्दजी में केवल आकार की ही सहजता नहीं।
मांसारिक बन्धनों को भी दोनों ने बाल्यकाल में ही तोड़ कर 'वसुधेव कुटुम्बकम् ' की
नीति को मान्य किया था। ज्ञानवारिधि को पी जाने की उन में उत्कट आकांश्रा थी।
दयानन्द के प्रज्ञाचक्षु गुरु को कभी भी अपने सुयोग्य शिष्य को एक बार से अधिक पाठ
बताने का अवसर नहीं मिला। आत्मारामजी ने भी दीक्षा के कुछ ही वर्षों बाद
आगमों को कण्ठस्थ कर लिया था। शिक्षाप्राप्ति के लिये उन्हें इधरउधर धूमने में
जितने कष्ट सहन करने पड़े, उन सब का उन्हों ने मरदानावार मुकाबिला किया। उनकी
स्मरणशक्ति इतनी तीव्र थी कि कभी २ उनके गुरु भी आश्चर्यान्वित हो जाते थे। अनुपम
प्रतिमा के मालिक होते हुए भी उनमें गुरु के प्रति नम्रता तथा भक्ति के भाव विद्यमान
थे।गुरु की आज्ञा पालना और उनकी सेवा में तत्पर रहना वे अपना परम धर्म समझते थे।

स्वामी द्यानन्द का उद्देश हिन्दु समाज को अज्ञान के अन्धकार से ज्ञान के प्रकाश में लाना और उसे सब धर्म से परिचित कर उसकी कूपमण्डुकता को दूर करना था। आचार्य आत्मारामजी का लक्ष्य जैन ममाज में होनेवाली रूढ़ि—उपामना और सत्य से नावाक फ़ियत की वेख्कुनी करना था। दोनों धर्मवीरों के गुरुओं न अध्ययन के अन्त में उन्हें जो उपदेश दिया, वह भी इनकी समानता का द्योतक है। स्वामी वीरजानन्द ने कहा: "वेटा, आज हिन्दु जाति वेदों के वास्तविक ज्ञान से सर्वथा अनभिज्ञ है। मेरी यही गुरुदक्षिणा है कि तू संसार में वेदों के मत्य ज्ञान का प्रचार कर हिन्दु समाज की बुराइयों को दूर कर दे और अपना जीवन जाति की सेवा करने में अर्थित कर दे।"

मुनि रत्नचन्दजी ने नवयुवक संयमी को उपदेश दियाः " आज साधु आगमी का

## श्री. पृथ्वीराज जैन

सचा अर्थ जनता को नहीं बताते। आगमों में मूर्तिपूजा का निषेध नहीं है, साधु को दण्ड लेकर चलने की आज़ा है तथा अपवित्र हाथों से शाकों का स्पर्श निषद्ध है। परन्तु लोग आगम के उल्टे सीचे अर्थ कर सत्यता का लोग कर रहे हैं। तू स्वयं आगमों पर निष्पक्ष हो विचार कर तथा जैनजाति को सच्च धर्म से आनाह करते हुए अपने कर्त्तव्य का पालन कर। "इन उपदेशों से यह स्पष्ट है कि ये महापुरुप अपने २ क्षेत्र में सत्यधम की ध्वजा हाथ में लेकर प्रविष्ट हुए थे। सचाई की नीव ने ही इन्हें निर्भीक होकर कार्य करने के लिये उत्तेजित किया था।

उचित शिक्षा प्राप्त करने के उपरान्त इन दोनों कर्मवीरों ने अपने २ ध्येय की पूर्ति की ओर कृदम बढ़ाये। प्रचारकार्य में दोनों का क्षेत्र अधिकतर पंजाब रहा है। पंजाब प्रान्त का बातावरण इस तरह का है कि वहां कोई भी प्रतिभासम्पन्न व्यक्ति अपने विचारों के कुछ न कुछ अनुयायी सुविधापूर्वक बना मकता है। प्रचलित धर्मों एवं सम्प्रदायों में कई ऐसे हैं जो इसी भूमि में पनपे हें। आज हमें पंजाब के नगर २ में यदि कोई भी आर्यसमाजमन्दिर या जिनालय दिखाई देता है तो वह क्रमशः दयानन्दजी तथा आत्मा-रामजी के प्रयत्नों का शुभ फल है। इन्हीं महात्माओं की कृपा से पंजाब प्रान्त में आर्यसमाजभवनो तथा जैन मन्दिरों की स्थापना हुई है।

परोपकार, दया, करुणा आदि भाव भी इन दोनों के हृदय में प्रवाहित थे। स्वामी दयानन्द ने विधवाओं, अनाथों, अछूतों नथा मूक गौमाना की पुकार को सुना था। इस पुकार ने उनके हृदय पर गहरी चोट की। आर्यसमाज का मुख्य उद्देश्य इन्हीं के दुःखों को दूर कर मनुष्य जाति के प्रति महानुभूति प्रदर्शित करना है। सुनि आत्मारामजी जैन धर्म के सच्चे प्रचारक व पालक थे और जैन धर्म का सर्दोन्मुख सिद्धान्त 'अहिंसा परमो धर्मः 'है। दीन, हीन, दुःखी, दरिद्र तथा पीड़ितों की सहायता का उपदेश दोनों ने दिया है।

इन दोनों में मात्र हृदय की भावनायें ही एक हों, यह बात नथी। ब्रह्मचर्य के प्रभाव से इन का शारीरिक बल भी कम न था। दयानन्द कुइती, अखाड़ा, दण्ड पेलने आदि के शौकीन थे। एक बार जब यह किसी नदी के रम्य तट पर विराजमान थे तो कुछ गुण्डों ने इन्हें नदी की भेण्ट कर देने की तरकीब सोची। जब वे आप को पकड़ने लगे तो आप उन्हें बग़ल में दबाकर नदी में कूद पड़े। अब वे गुण्डे लगे ग़ौते खाने। आत्मारामजी ने भी बाल्यकाल में एक इसती हुई मुसलमान औरत तथा उसके बसे को बचाया था। साधु-वेश में भी एक दफ़ा आप ने निहायत बज़नी लकड़ियों में फंसे हुए एक गधे को निकाला

## श्रीमद् विजयानंदस्रि तथा महर्षि दयानेद

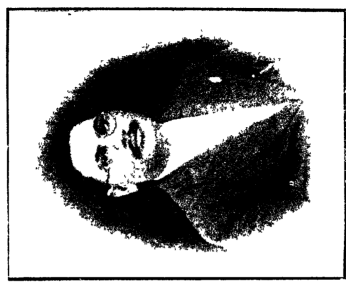
बा जब कि छोग हिम्मत हार चुके थे। अपने साथी साधुओं के साथ वे इस दरह चछते थे मानो कोई रिसाला बन्द्र्कें लिये चला जा रहा हो।

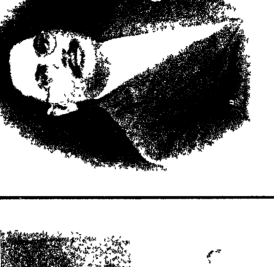
जो कोइ व्यक्ति समाज का उद्घार करना चाहता है, उसकी जहाउत का पर्दो दूर करने की कोशिश करता है, परम्परा की कृदि को माननेवाले लोग उसका विरोध किया ही करते हैं। स्वामी द्यानन्द पर पत्थर पड़े, उन्हें गालियां दी गई और अन्त में विष तक देने में भी लोगों ने कसर न रक्खी। मुनि आत्मारामजी को भी यतियों ने गालियां दी, उन्हें मिध्यादृष्टि बताया, उनके विषय में झूठी अफ़वाहें उड़ाई, आहार आदि के कष्ट दिये गये। किन्तु सत्य का झण्डा हाथ में लेनेवालों के लिये ऐसा विरोध और कष्ट दुःखद नहीं वरन् कल्याणप्रद होता है। जो दशा चान्द पर थूकनेवाले की होती है, वही दशा इन धर्मप्रचारकों का विरोध करनेवालों की हुई। मोना तपाये जाने पर अधिक चमकता है। विघ्रों का मुक़ाबिला करने से ये महापुरुष अधिक दढ़ हुए और ऐसी क्रांति की आग भदकाने में समर्थ हुए जो अब आमानी से नहीं बुझाई जा सकती।

जिस प्रकार भगवान् महावीर तथा महात्मा बुद्ध की मफलता का एक रहस्य जनसा-धारण को प्रचलित भाषा में उपदेश देना था उसीप्रकार २० वीं शताब्दि के ये दो रत्न भी हिन्दी भाषा को अपना कर सफल हुए। यद्यपि वे संस्कृत के दिग्गज तथा अद्वितीय विद्वान् थे तथापि उन्हों ने अपने विचार उस समय की प्रचलित हिन्दी भाषा में ही लिखे ताकि उनकी आवाज प्रत्येक व्यक्ति सुनने में समर्थ हो सके। स्वामी दयानन्दरचित 'सत्यार्थप्रकाश' तथा आचार्य विजयानन्दसूरिप्रणीत 'जैनतस्वादर्श, अञ्चानतिमिर— भास्कर'व 'तस्वनिर्णयप्रासाद 'बड़े प्रसिद्ध हैं।

आर्यसमाज तथा जैनसमाज के लिये एक बात बड़े दुर्भीग्य की है कि उनके उपकारी महात्माओं में मुलाकात न हो सकी। जोधपुर में भेण्ट होने का निश्चय हुआ था।
हयानन्दजी जोधपुर से कुछ दिन के लिये बाहर गये। परन्तु जिस रोज़ जैन धर्म का
उद्धारक महात्मा जोधपुर पहुंचा उसी दिन यह दु:खद समाचार मिला कि हिन्दुधर्म के
शोधक महात्मा की अकाल मृत्यु हो गई। यदि वे दोनों परस्पर भेण्ट कर पाते तो नहीं
कहा जा सकता कि आज भाग्त के धार्मिक इतिहास में किम प्रकार की कान्ति ने
जन्म लिया होता।

ऊपर छिखी हुई समानताओं के अतिरिक्त एक बात यह भी उल्लेखनीय है कि इन





र्शा. जजीभृषण जाम्बी







#### श्री, पृथ्वीराज जैन

दोनों की आयु में कोइ विशेष अन्तर न था। दोनों महात्मा छगभग ६० वर्ष की आयु पर्यन्त समाजसेवा कर सके। स्वामी दयानन्द का समय १८८१-१९४० वि० है तथा विजयानन्दसूरि का १८५३-१९५३ वि० है।

दोनों महात्माओं के चारित्र में एक अन्तर दिखाइ देता है। वह यह कि द्यानन्द ने अन्य मनखण्डन में सीमा का कुछ उछंघन कर दिया है। किसी भी वस्तु को इस लिये मिध्या बताना कि वह हमें इष्ट नहीं, अनुचित है। प्रत्येक धर्म में सत्यता का अंदा है। सामाजिक नियम यह चाहता है कि अपना मण्डन उसी सीमा तक योग्य है जहां तक दूमरे का अनुचित खण्डन न हो। आत्मारामजी ने ऐसा ही किया है।

एक बात और है। दयानन्द की अनुयायी आर्यसमाज ने अपने नेता के उद्देश का प्रचार बड़े उत्साह से किया है। आर्यसमाज ने हिन्दु धर्म की सचमुच रक्षा की है और भारतीय मभ्यता को नाश से बचाया है। जगह र पर आर्यसमाज के प्रचार के लिये संस्थायें हैं। परन्तु जैनसमाज ने अपने नेता के कार्य को इतने उत्साह से सम्पन्न नहीं किया जितना कि आवश्यक था। तब भी दोनों महात्माओं का उनके अनुयायी मान करते हैं। आर्यसमाज की संस्थायें यदि 'डी० ए० वी०' के नाम स्थापित हुई है तो जैन समाज की 'श्री आत्मानन्द जैन' के नाम से।

मारांश यह है कि ये दोनों अपने ममय के महारथी थे। हम नहीं कह सकते कि यदि उस समय भारत में ऐसे महापुरुष जन्म न लेते तो आज हिन्दु सभ्यता तथा संस्कृति की कैसी दुर्दशा होती। हमारे लिये यह जानना असम्भव हो जाता कि किसी समय भारत विश्व का अध्यात्म विद्या में गुरु रहा है। मुनि आत्मारामजी नथा महर्षि द्यानंद का हि प्रभाव था कि चिकागों की मर्वधर्म परिषद् में भारतीय विचारों का बोलगला रहा। यहां पर हमें एक बात पर विशेष विचार करना चाहिये। वह यह कि इन दोनों की महत्ता का कारण परस्पर विरोधी धार्मिक विचारधारायें हैं। द्यानन्द मूर्तिपूजा का खण्डन करने से दबानन्द बने और विजयानन्दमूरि का नाम मूर्तिपूजा का मण्डन करने से प्रसिद्ध हुआ। इस से क्या परिणाम निकलता है, इस पर पाठकों को स्वयं विचार करना चाहिये।





लेखक:-श्री बनारसीदास जैन M. A. प्रोफेमर ओरियेंटल कॅलिज, लाहोर

## वन्दे श्रीविजयानन्द-सूरिं श्रद्धार्द्रचेतसा । यद्ग्रन्थाध्ययनात् प्राप्ता मया जैनमने गतिः ॥

"सब से पहिले (श्रावकों की ओर अंगुली कर के) में इन श्रद्धालुओं की श्रद्धा को पुष्ट और पक्की करने के लिये श्री जिनमन्दिर की जरूरन समझता हूं। सो करीब करीब यह काम पूर्ण हो गया है। कहीं कहीं वाकी है वह भी श्रीरे श्रीर हो जायगा। अब मेरी यही इच्छा है कि सरस्वती मन्दिर भी तैयार होना चाहिये और में इसी कोशिश में हूं। यह काम पंजाब मे गुजरांबाल में हो सकता है। में अब उसी तर्फ जा रहा हूं। अगर जिंदगी बाकी रही तो बैशाल में सनस्वतरा में श्री जिनमन्दिर की प्रतिष्ठा करा कर गुजरांबाला जाकर यही काम हाथ में लुंगा॥"

[ सुजीलकृत श्री विजयानन्द्रगृरि " में श्री चरणविजयद्वारा लिखिन परिशिष्ट । मानुनगर । वि० सं० १९९१ पृ० १२ ]

उपर्युक्त शब्द गुरुमहाराज के मुखारिवन्द सं, स्वर्गवास होने के कुछ ही पहिले नीकले थे। इन शब्दों में गुरुमहाराज के अन्तिम ध्येय का स्वरूप संक्षिप्ततया वर्णित है। वह ध्येय क्या था ? श्री महाराजजी के हाथों किस रूप को धारण करता ? इन विषयों पर इस लेख में विचार किया जायगा।

श्री तत्त्वार्थाधिगमसूत्र के प्रथम सूत्र "सम्यग्दर्शनक्षानचारित्राणि मोक्षमार्गः "
में मोक्षप्राप्ति के साधनों के क्रम का निर्देश है अर्थात् पहिले सम्यग्दर्शन, फिर सम्यग्क्षान और अन्त में सम्यक्चारित्र की प्राप्ति होनी चाहिये (एषां च पूर्वलाभे भजनीयमुत्तरम् । माष्य ) इसी क्रम के अनुसार महाराज साहिय ने श्रावकों की श्रद्धा को पृष्ट और पक्की करने के लिये सब से पहिले श्री जिनमन्दिर बनवाने का उपदेश दिया। इस काम के पूर्ण हो जाने पर अब गुरुमहाराज का ध्यान श्रावकों के क्षानवृद्धि की ओर

#### भी. बनारसीदास जैन

हुआ था, परन्तु खेद है कि महाराज साहिब इस भावना को अपने जीवन में पूर्ण न कर सके। इस से भी अधिक खेद की बात यह है कि महाराजजी को स्वर्गवास हुए बालीस वर्ष हो खुके हैं और उनकी यह अन्तिम भावना अभीतक अपूर्ण ही रही है। यदापि उनके शिष्य तथा श्रावक उन में अनन्य और अखण्ड भक्ति रखते हैं जैसा कि उनके जन्म शताब्द महोत्सव से प्रकट हो रहा है।

ऐसा प्रतीत होता है कि सरस्वती मन्दिर से गुरुमहाराज का आशय जैन यूनि-वर्सिटी (विश्वविद्यालय) या जैन रिसर्च इन्स्टिटयुट (विद्याभवन) से था जो अखिल भारतीय या कम से कम पंजाय प्रान्तीय हो: क्यों कि वे स्वयं अपने शब्दों में कहते हैं कि " यह काम पंजाव में गुजरांवाला में हो सकता है।" यदि महाराज साहिब का भाव विश्वविद्यालय या विद्याभवन से न्यून संस्था का होता तो वे केवल एक ही नगर का नाम न लेते। उनका आशय स्कूल या कालेज की कोटि की संस्था का नहीं था क्यों कि ऐसी एक ही संस्था से देश या प्रान्तभर का काम नहीं चल सकता था।

लेखक ने अपने एक शलेख में वनलाया है कि धार्मिक साहित्य का पठन-पाठन दो दिएयों से हुआ करता है—(१) श्रद्धालु दिए से और (२) ऐतिहासिक या नुलनात्मक दिए से। जैन साहित्य का पठन-पाठन भी इन दो दिएयों से हो रहा है। एक और श्रेवताम्बर सम्प्रदाय के बहुत से साधु, यित और श्रावक तथा दिगम्बर सम्प्रदाय के भट्टारक और पण्डित लोग श्रद्धालु दृष्टि से इस का अध्ययन कर रहें हैं। दूसरी ओर श्रेवताम्बर सम्प्रदाय के कुल साधु और श्रावक तथा दिगम्बर सम्प्रदाय के पठित श्रावक अर्थात् बाबू लोग ऐति-हासिक दृष्टि से इस का अध्ययन कर रहे हैं। पाश्चात्य देशों में तो इस का अध्ययन इसी दृष्टि से हो रहा है।

यह कहने की आवश्यकता नहीं कि इस युग में ऐतिहासिक और तुलनात्मक दृष्टि का ही साम्राज्य है। जो संस्था इस दृष्टि ने अध्ययन करने के लिये खोली जाय उस में इष्ट साहित्य के प्रकाशित तथा अप्रकाशित पुस्तकों का पूर्ण संब्रह और साथ अन्य उपयोगी सामग्री का होना नितान्त अनिवार्य है।

इस उपर्युक्त कथन का समर्थन श्रीयुत मोहनलाल दलीचंद देशाई के इन शन्दों से होता है—" प्राचीन कालथी चाल्या आवता धर्म तरफ जोवानी अनेक दृष्टिओ होय छ । आजना जमानामां ऐतिहासिक दृष्टि प्रधानपद +भोगवे छ ।"

महाराज साहिब के समय में जैन साहित्य पर पेतिहासिक दृष्टि से काम होने लग गया था। योरप में वेबर तथा याकोबी और भारत में ब्यूलर, भाण्डारकर, पीटर्सन,

<sup>\* &</sup>quot; आत्मानन्दं "--जनवरी फरवरी, सन् १९३१ प्र० १९।

<sup>+ &</sup>quot; जैन साहित्यनो संक्षिप्त इतिहास " वि० सं॰ १९८९ । पैरा १०७२, १०८२ ।

## स्वर्गवासी गुरुमहाराज का अपूर्ण रहा हुआ जैतिम ध्येय

हार्नले आदि चिद्वान् काम कर रहे थे। गुरुमहाराज इन के काम से परिचित थे जैसा कि " तस्वनिर्णयप्रासाद " से स्पष्ट प्रकट होता है। संभव है इन में से कोई विद्वान् महाराजजी से मिले भी हों। हार्नले ने अपने शाहासमाधान के निमित्त महाराजजी से प्रकथवहार किया था।

रम्ही दिनों भारत सरकार संस्कृत, प्राकृत आदि के हस्तलिखित प्रन्थों के स्वीपत्र तथ्यार करा रही थी जिन में से पाटण, खंभान आदि के स्वीपत्र अनीव महस्य रखते हैं।

इधर विकागों से महाराज साहिब के नाम अखिल धर्मसभा में संमिलित होने के लिये निमन्त्रण आया और भाई वीग्चन्द गान्धी महाराज के प्रतिनिधि वनकर वहां गए।

ये सब घटनाएं इस बात की द्योतक हैं कि महाराजजी ऐतिहासिक हिए की महत्ता को भली प्रकार समझते थे और व इस के विरोधी न थे। इन को दिखाई दे रहा था कि केवल अज्ञालु हिए इस समय पर्याप्त न होगी, क्यों कि भारनवर्ष का संसार के इतर देशों के साथ घनिष्ठ संबन्ध होना जा रहा था। इस दशा में भारनवर्ष अथवा जैन समाज सांसारिक परिस्थित के प्रभावों से मुक्त नहीं रह सकता था। लेखक ने अपने पिताजी तथा अन्य गुरुजनों के मुख से सुना है कि महाराजजी के विचार बड़े उदार और प्रगतिशील थे। वे कदापि संकृष्टित नहीं थे। गुरुमहाराज को विश्वास था कि केवल पेतिहासिक हिए से सम्यक्त्व में हानि नहीं आ सकती। सम्यक्त्व में हानि का कारण आत्म-निर्वलता है। पेतिहासिक हिएवाला पुरुष जैनधमें के सिद्धान्तों को निर्दोष पाल सकता है। घीरखंद गांधी के चानित्र ने इस बात को सिद्ध कर दिया था।

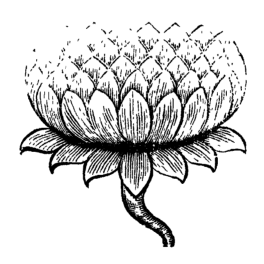
पूर्वोक्त कथन के आधार पर यह बात निःसन्तेह कही जा सकती है कि महाराजजी के हाथों में सरस्वती मन्दिर केवल श्रद्धालु दृष्टि पर न चलता-उस में पेतिहासिक दृष्टि को यथोखित स्थान मिलता । सरस्वती मन्दिर एक प्रकार ने नये और पुराने विचारों का संगम होता जहां नये विचार प्राने विचारों से और पुराने विचार नये विचारों से पुष्टि पाते । ऐसी संस्था जैनमत सम्बन्धी विद्याभ्यास तथा अनुसन्धान के लिये न केवल भारतवर्ष में ही, कदाचित् शान्तिनिकेतन तथा भाण्डारकर इन्स्टिट्यूट की भांति संसार-भर में आदर्शकर हो जाती । यहां देश देशान्तरों के प्रीढ़ और अनुभवी विद्वान जैन धर्म तथा साहित्य का विशेष कर से परिशीलन करते और इस की सहायता से मानव जीवन की जटिल समस्याओं पर प्रकाश डालते ।

पक विद्वान का कथन है कि सची यूनिवर्सिटी अथवा रिसर्च इन्स्टिट्यूट के प्राण तो पुस्तक संप्रह है। महाराजजी भी इस विचार से सहमत प्रतीत होते हैं क्यों कि गुजरांवाला नगर में जहां वे सरस्वती मन्दिर खोलने का भाव रखते थे वहां पं० वेली-राम मिश्र सं० १९३१ से शास्त्रों की प्रतिलिपि करने पर नियुक्त थे। मिश्रजी के लिपि-कृत प्रवासों प्रन्थ अम्बाला, अमृतसर, पट्टी, जीरा आदि भंडारों में विद्यमान हैं। प्रति-

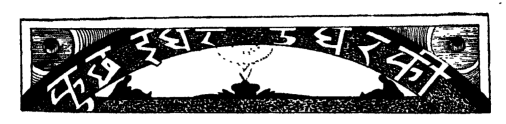
#### श्री, बनारसीयास जैन

लिपि का काम बीस बरस तक चलता रहा। यह काम महाराजजी के उपदेश से हुआ होगा। इस के अतिरिक्त पुस्तक भंडार को पूर्णक्रप देने के लिये महाराजजी ने संकर्षों प्राचीन तथा लिखित और नवीन मुद्रित प्रतियां गुजरात मारवाइ से पंजाब में भिजवाई जो मिश्व र नगर के भंडारों में सुरक्षित हैं। इन के साथ पंजाब के यितयों के मंडार भी मिल गये हैं। इसप्रकार महाराज साहिब ने पंजाब में पूर्ण पुस्तक संग्रह कर दिया था। सरस्वतीमन्दिर की प्रधान सामग्री पुस्तकसंग्रह के एकत्र हो खुकने पर अब महाराज साहिब क्या करते? लेखक का अनुमान है कि व स्वयं इस के कुलपित बनते और वीरवन्द राधवजी के जेस अनुभवी तथा विद्वान व्यक्तियों का सहयोग लेकर जैन साहित्य में अनुसंधान युग की नींब डालते। प्राचीन तक्षशिला की भांति पंजाब में गुजरांवाला भी विश्वविख्यात जैन विद्यांकन्द्र होता। महाराज साहिब के संसर्ग में रह कर साधु तथा श्रावकों का एक ऐस। पिटन और चारित्रवान समूह निकलता जो जैनधर्म की महत्ता को संसार के कोने २ में फैला देता।

शताब्दि के इस अवसर पर महाराज साहिब के भक्त मुनिराज तथा श्रावकों का प्रथम कर्त्तब्य है कि वे महाराजजी की अवतक अपूर्ण रही हुई इस भावना को कार्य- कप में परिणत करके असीम पुण्य के भागी वर्ते ॥



<sup>\*</sup> भोई वीरचन्द राधवजी के संसर्ग से अभेरिका तथा योरप में कई सज्जनों को जैन धर्म की प्राप्ति हुई । लंडननिवासी मि॰ हुई वारन ने तो उनके उपदेश से मांग-मदिरा का त्याग कर दिया था।



( ले॰-पं॰ ललितविजयजी )

मानवजाति आरंभ से आजतक न जाने किन किन दशाओं का अतिक्रम करती हुई इस दशा को पहुँची है. फिर भी इतना तो मानना ही पढ़ेगा कि इस के लिये समय २ पर कुछ लोगों ने दीप-म्तंभ वनकर इसे आगे बढ़ाया है, इस की रक्षा की है और अज्ञात अज्ञानगर्त में पितन होने से बचाकर इसे एक सुन्दर मार्ग पर लगाया है। यदि वास्तिविक रूपंण देखा जाय तो इस पृथ्वी के मेरुदण्ड वे ही हैं। हमारे और संपूर्ण विश्व में चमकनेवाले ज्ञानरूप प्राण उन्हीं महात्माओं से हमें प्राप्त हुए हैं। उनका सुयश्जान, उनका संस्मरण, उनकी यादगार आजतक हमारे पथप्रदर्शक हैं। धन्य हैं वे महात्मागण!

श्री आत्मानंद शताब्दि महोत्सव के संचालक मेरे परमपूज्य गुरुदेव श्रीमद् विजयवल्लमप्रशिक्षरजी महाराज तथा अन्य महानुभावों की आज्ञा तथा प्रेरणा है कि मैं भी उक्त अवसर पर प्रकाशित होनेवाले ग्रन्थ के लिये स्वर्गस्थ श्री गुरुदेव के पंजाब के संस्मरण लिख़ाँ। महात्माओं के संस्मरण लिखना, उनकी संपूर्ण बातों का विस्तृत रूप से परिचय प्राप्त कराना, एक प्रकार से अत्यन्त कठिन है, फिर भी इन तुच्छ कंधों पर जो भार डाला गया है उसका वहन करना, जो कुछ थोड़े बहुत संस्मरण ज्ञात हैं, उन्हें आप के सम्मुख रखना मेरा परम कर्त्तन्य है।

ये बार्ते केवल बार्ते ही नहीं, हमारे भावी जीवन के लिये भी उपयोगी-सहाय-कारक हैं। चिरकाल तक जैन समाज के गौरव को बढ़ानवाली हैं, साथ ही भावी समाज के लिये भी मार्गदर्शक हैं।

श्री गुरुदेव के पंजाब के संस्मरण लिखने के पूर्व यह आवश्यक है कि इस आर्थ संस्कृति की केन्द्र वीरप्रद्ध जगद्धिच्यात भूमि की कुछ प्राचीन बातों पर भी प्रकाश डाला जाय।

#### पंन्यास भी लक्षितविजयनी

मारत के श्रीर्षभाग में अवस्थित पृथ्वी के मेरुदण्ड स्वरूप हिमवान के क्रोड़ में स्थित इम भूमि का प्राचीन ग्रंथों में पांचाल नाम पाया जाता है। इसके एक ओर पृथ्वी का स्वर्ग "काइमीर," जहां लोगों को अपनी श्रीतल मंद सुगंधीदायक वायु का सुरसदान कर रहा है, वहां दूसरी ओर भारत के दुर्ग की दीवार कांबोज प्रान्त स्थित है। पूर्व में संयुक्त प्रांत तथा दक्षिण में भारत की परम गौरवशालिनी राजस्थान भूमि है।

प्राचीन पांचाल देश का नाम बिगड़ते २ पंजाब हो गया । मुसलमान लोगों के आगमन तथा सिन्धु, चिनाब, राबी, झेलम, बयामा और शतलज इन पाँच निद्यों से सिंचित होने के कारण भी इस का नाम पंजाब खूब प्रसिद्धि में आया। फारसी लोगों ने इस का नाम "पंज+आब" अर्थात् पाँच जल का देश रखा था। इस देश की उक्त पाँच विशाल निद्याँ हिमवान से असंख्य जलराशि लाकर इस देश में फैला देती हैं और फलस्वरूप सारा देश शस्य क्यामल है। प्राकृतिक शोभा में काश्मीर का बचा है। शिमला शैल इसी की गोद में अवस्थित है तथा पूर्वीय भाग पहाड़ों के आजाने से इतना सुरम्य है कि देखते ही बनता है।

आर्य लोगों का कहना है, तथा वेदों में भी लिखा है कि सब से प्रथम मनुष्य की सृष्टि इसी पांचाल देश के ब्रह्मनैवर्त नामक स्थान पर हुई थी और वहीं ब्रह्मा से उनके मानम ऋषि भी उत्पन्न हुये थे। पंजाब की सरस्वती नदी आज भी प्राचीन भारतीय सम्यता की केन्द्र मानी जाती है। बहुत से विद्वानों के मतानुसार चारों वेदों के रचयिता ऋषि लोग पंजाब के ही निवासी थे। कुछ भी हो, इस प्रान्त का यह प्राचीनकालीन गौरव है।

यह तो बहुत प्राचीन काल की बात हुई, हिन्दुओं के अठारह पुराणों के रच-ियता न्यामजी इस प्रान्त के थे। उन्हों ने अपने संपूर्ण पुराणों की रचना शतद्ध (श्रतलज) के तट पर अवस्थित हरीका-पत्तन जो लाहीर और फीरोजपुर की सीमा पर स्थित है, में की थी। जहाँ पर आज भी महस्रों दर्शनार्थी जाने रहते हैं। श्री भगवान् महावीर के समकालीन, उनके परमभक्त महाराज उदयन इसी प्रान्त के राजा थे, जिन्हों ने धर्मप्रभावना में महती रुचि दिखलाई थी और आखिर जैन दीक्षा अंगीकार कर साधुधर्म का पालन किया था।

इस प्रान्त की-प्रस्तुत राजधानी लाहौर का प्रारंभिक नाम लवपुर बतलाया जाता है, जिसे कहते हैं कि महाराज रामचन्द्रजी के पुत्र लव ने बसाया था। ऐसे २

न जाने कितने स्थान इस प्रान्त में हैं, जिन्हें लोग भूल से बैठे हैं, किन्तु उनका महस्व ऐतिहासिक तथा सांस्कृतिक दृष्टि से भारत के लिए अत्यन्त महस्त्रपूर्ण है।

तक्षशिला का महान् विश्वविद्यालय जो रावलिए ही के निकट स्थित था, आज भी अपने खंडहरोंद्वारा इस प्रान्त के शिक्षा तथा संस्कृति के केन्द्र होने को जोर से पुकार २ कर कह रहा है। भला, विद्वानों तथा मनीषियों की जनमभूमि इस भूमि को यह गौरव न हो तो किसे हो सकता है ? प्राचीन भारत की विद्या तथा कला की भूमि यही है। सिन्धु का पवित्र जल जहाँ भारत की रक्षा करता था, वहीं इस देश का पालन कर के इसे संसार की संस्कृति के मम्मुख अपना शिर गौरवपूर्ण रूप से उन्नत रखने का उपदेश भी करता था।

इस भारत देश की रक्षा का केन्द्र पंजाब संपूर्ण भारत की यशभूमि था। यदि इसने अपना मन केवल संस्कृति तथा शिक्षा की ओर ही दिया होता तो न जाने इस देश का मानचित्र क्या से क्या होता? किन्तु नहीं, इसने संसार में अपना शौर्य दिख-लाकर भारत की रक्षा भी की थी। महस्त्रों विदेशियों की उमड़ती हुई घारायें सहस्तों बार इम की विकट बाँध से टकरा कर चूर चूर हो गईं और भारत की रक्षा हुई। बहुत प्राचीन काल की बात तो दूर रही। शक, सीथियन. हूण आदि अनेक विदेशी जातियों को परास्त कर उन्हें भारत से खदेड़ कर बाहर निकालना इसी ने किया था।

अलक्षेन्द्र (सिकन्दर) जिस समय सारं देशों को पराजित करता हुआ मारत में आया, भारत की शान रखनेशाला यही पंजाब था। महाराज पुरु की तीम महस्र सेना यद्यपि हाथियों के विगड़ने से तितरिवतर हो गई थी, फिर भी उनका पराक्रम देखकर अलक्षेन्द्र को टाँतो तले अंगुली द्वानी पड़ी थी और उसे उनका राज्य लौटाना पड़ा था। मुलतान में इन्हीं लोगों ने सिकन्दर को एसी बुरी पराजय दी थी कि जिस की चोटों के मारं जाते २ उसका वेबीलोन में अवसान ही हो गया था।

ये घटनाएँ तो बहुत प्राचीन हैं। मध्यकाल में भी पंजाबियों की वीरता पग २ पर चमकती है। ग्रुगल राज्यकाल में सिक्खों की बहादुर जाति चमक उन्ही थी। सिक्ख गुरुओं का बलिदान. उनकी वीरता, सिक्खों का धर्म सब ने मिलकर सारे पंजाब में सिक्ख राज्य स्थापित कर दिया था। एक दिन सारा का सारा पंजाब, काश्मीर

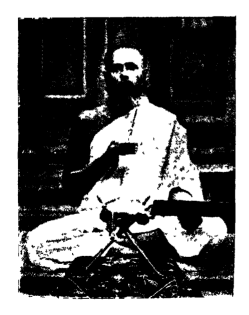


आचार्यश्री विजयविद्यास्त्रिजी महाराज (वर्त्तमान आचार्यश्री विजयविद्यास्त्रि)

श्री विचारविजयजी

होशियारपुर (पंजाब) ओसवाल नाहर गोत्र अच्छर मच्छर १९४४ में दोनों भाई जीडे जन्मे और जयपुरमें दोनोंने १९६५ में दीक्षा ली. अपने गुरुमहाराज श्रीमहिजयबल्लभस्रि की आज्ञासे पंजाबमें बृद्ध साधु महाराज श्री सुमितिविजयजी की सेवा में विचर रहे हैं॥

मुनिराज श्री उद्योतविजयजी महाराजना शिष्य--



आचार्य श्री विजयललितस्ररि.



आचार्य श्रीविजयकस्तूरसूरिजी महाराज

#### पंन्यास श्री कितित्रविजयजी

विया पश्चिमी सीमा प्रान्त, इस जाति की वीरता के फलस्वरूप सिक्स राज्य में जा गये थे। आज भी सिक्सों की वीरता की घाक वहाँ वालों पर जमी हुई है।

स्वेदार हरिसिंह ललवानीद्वारा केवल ५००० सिपाहियों के द्वारा अफगानि-स्तान के चाह की सवा लाख सेना का हराया जाना भारतीय इतिहास की अमर घटना है। आज भी स्वेदार हरिसिंह के नाम की इतनी धाक है कि काबुली औरतें अपने बच्चे को "चुप रह हरि आया" कह कर डराया करती हैं।

वर्तमान समय के ही यूरोपीय महायुद्ध को लीजिए। पंजाबी सेनाओं की शिक्त, सिक्लों की बहादुरी, उनका आत्मत्याग देखकर संपूर्ण अंग्रेज जाति चिकत रह गई थी। वहाँ पंजाबियों की "वाह गुरु दाखालसा, वाह गुरु दी फतह" को सुनते ही दुश्मनों के होश हवाश फाख्ता हो जाते थे। इसप्रकार यह भूमि प्राचीनकाल से आजतक लाखों वीरों, महात्माओं, त्यागियों तथा सद्गृहस्थों की माता होने का सौमाग्य प्राप्त कर चुकी है। इसकी गोद में खेले हुए बालक भारत के सितारे तथा देश की शान रहे हैं और हैं।

ये तो शूरवीरता की बातें हुई, इस काल की बीरता के संस्थापक महान्माओं की, शहीदों की कहानियाँ भी भारत जाति का मस्तक गौरव से उच्च करने को प्रस्तुत है।

गुरु नानक और उनके पुत्र श्री चंद्रजी की योग तथा उपदेश की बातें जगद्-विख्यात हैं। जिन्हों ने पेशावर, काक्मीर तथा पंजाब में हिन्दु धर्म का उद्घार किया था। गुरु गोविंद्सिंह और गुरु तेगबहादुर जैसे योगीवीरों को भी इस भूमि ने ही उत्पन्न किया है।

गुरु गोविंदसिंह के पुत्रों का सा धमेंप्रेम, हकीकतराय आदि सैंकड़ों बच्चों की पहादुरी एवं साहस देख २ दाँतों तरे उंगली दवानी पड़ती है। जिस के बचों तकने वर्म के लिए हँसते २ प्राण दे दिया था। भला उस भूमि को अपना कहते हुए किसे गौरव का अनुभव न होगा? गुरु अमरदास जो अपने गुरुजी को स्नान कराने के लिए शिन कोस से उँथे पाँव जल लाया करते थे इसी प्रांत के थे। वर्तमानकालीन परम शायक स्वामी रामतीर्थजी जिन के योग तथा भक्ति आदर्श माने जाते हैं, इसी पंजाव गन्त में उनीसवीं श्वाद्धि में ही एक गांव मरालीवाला (गुजरावाला) में उत्पन्न हुए थे।

- इसारे स्वर्गस्थ न्यायाम्भोनिधि जैनाचार्यश्री १००८ श्री विजयानंद्धरी खरबी (आत्मारामजी) महाराज साहव को उक्त पुण्य प्रसविनी भूमि ने ही अपनी गोद से उत्पन्न किया था। आप की मातृभूमि होने का सौमाग्य इसी पंजाब भूमि को प्राप्त था। और पांचाल भूमि ने उनीसवीं शताद्धि में भी एक बार अपनी प्राचीन ऋषि-मुनि एवं महात्माओं की एक सुन्दर झलक दिखा दी थी। पंजाब भूमि उक्त महाराजसाहब को पाकर कृतार्थ हुई और इस युग में अपने प्रकाश को संसार में चमका कर हमारे मावी जीवन का दीप-स्तम्म दिखा कर हमारी शतशः नमस्कार माजन हुई है।

जाप के परम श्रद्धेय गुरुदेव श्री १०८ बुद्धिविजयजी महाराजसाहब (प्रसिद्धनाम बृद्धेरायजी महाराज), ज्येष्ठ गुरुश्राता श्री १०८ श्री म्रुक्तिविजयजी महाराज साहब (श्री मृलचंद्रजी महाराज साल), श्री १०८ वृद्धिविजयजी महाराज साहब (श्री वृद्धिचंद्रजी महाराज साल) भी इसी प्रान्त में अव्श्वत नररत्नों में थे। आप लोगों के द्वारा जाति तथा धर्म का कितना अपरिमित उपकार हुआ है, उमका वर्णन करना अस्थान समझ कर मृल विषय पर आना ही उचित है।

श्री आत्मारामजी महाराज साहब की जन्म शताद्धि मनाने का आगामी चैत्र शु० १ की आयोजन हो रहा है। शताद्धि का अर्थ शत+अद्धि अर्थात् सौ वर्ष— वाली है। किसी भी महापुरुष के जीवन की कोई भी घटना जैसे जन्म, निर्वाण के सौ वर्ष बाद जो संस्मरण मनाया जाता है उसे शताद्धि और पचाम वर्ष बाद के स्मरणोत्सव को अर्द्ध शताद्धि कहते हैं।

भारतीयता का यह निशेष गुण है कि वह अपने महापुरुषों के संस्मरण बड़ी चतुरता से रखती है। यहाँ तक कि यह क्रिया एक प्रकार से धार्मिक निधान सी बन गई है। भगवान श्री महावीर की जयन्ती चेत्र शुक्क १३ को, श्री कृष्ण की जयन्ती भाद्र कृष्णा ८ मी को, श्री राम की जयन्ती नयमी, दशहरा आदि को, भगवान बुद्ध की जयन्ती ज्येष्ठ कृष्ण १३ को, प्रतिवर्ष सार्वत्रिक रूप से मनाई जाती है। धार्मिक रूप से इन सब त्यौहारों का निधान किया गया है और जाति बढ़े उत्माह से उक्त तिथियों को उत्सव करती है। यदि स्पष्टरूप से पूछा जाय तो ये मारी बातें उक्त महापुरुषों के संस्मरण के लिए ही हैं।

शताब्दि मनाने का प्राचीन इतिहास यद्यपि अज्ञात है, फिर भी यह मानना ही पड़ेगा कि ये शताब्दिया भी वार्षिक जयन्ती का ही विशेष रूप हैं। वार्षिक रूप से जितना महापुरुषों के सम्बन्ध में विवेचन नहीं हो सकता, उतने अधिक ममुख्य मिलकर महापुरुषों के सम्बन्ध में अपना विचार-विनिमय नहीं कर सकते, उतनी नवीन बातों की श्लोध नहीं हो सकती; जितनी प्रधान अवसरो पर। शताद्धि क्या ? अर्द्ध शताद्धि क्या? ऐसे उत्सवों के लिए जितना अधिक बार अवसर मिले उत्तम है। यों तो अच्छा हो दशादि तक मंनाई जाय। किन्तु यह कार्य व्यय-साध्य होने के कारण उतना सफल नहीं हो सकता जितना अधिक २ दिनों पर किया गया उत्सव; इस लिए ऐसे अवसरों अर्थात् शताद्धि और अर्द्ध शताद्धि को विशेष महत्त्व दिया जाता है।

इस प्रकार के उत्सवों का इतिहास भी बहुत प्राचीन है। यह बात अवश्य थी कि उनमें ठीक सौ वर्ष का विधान ऐसा पका नहीं था। प्रत्येक बौद्ध साहित्य और इतिहास के अध्ययन करनेवाले को यह बात मालूम होगी कि अशोक, कनिष्क, हर्ष आदि राजाओं ने महात्मा बुद्ध की मृत्यु के बाद निश्चित समयों पर महात्मा बुद्ध की जयन्ती मनाई थी और उन्हीं अवसरों पर बौद्ध धर्म के सिद्धान्तों का संकलन किया गया था।

बौद्ध लोग तो यहाँ तक बढ़े हुए हैं कि वे अब तक महात्मा बुद्ध की श्रताब्दियाँ मनाते हैं। कुछ ही दिन पूर्व टोकियों में महात्मा बुद्ध की चौबीसवीं-श्रताद्धि मनाई गई थी, जिसमें संसारभर के बौद्ध एकत्रित हुए थे। को. वा. दाइसी नामक जापान के एक बड़ महात्मा की ग्यारहवी श्रताद्धि गत वर्ष मनाई है। इस प्रकार ऐतिहासिक दृष्टि से इस प्रकार के महापुरुषों के जीवन सम्बन्ध रखनेवाले उत्सव, श्रताब्दिउत्सव बहुत प्राचीन हैं। साथ ही विश्चद्ध भारतीय उपज हैं।

बीच के समयमें इनका काम कुछ ढीला पड़ गया था, अब फिर जागृति के साथ २ यह उत्सव भी जग गया है। श्री दयानन्द सरस्वती की जन्म शताब्दि मधुरा में तथा निर्वाण अर्द्ध शताब्दि अजमेर में हुई है; यह तो कल की बात है। भारतेन्दु अर्द्ध शताब्दि, टाल्स्टाय शताब्दि, चर्च ऑफ इंग्लैण्ड की शताब्दि, बंकिमचन्द्र की शताब्दि, इस तरह रोज़ इनका क्रम चल रहा है। इनका उद्देश्य महापुरुषों की याद, उनकी शिक्षाओं का जीवित बनाये रखना है।

इसी ही उद्देश्य को लेकर यह शताब्दि मनाई जा रही है और उक्त महात्मा के थोड़े से जीवन के संस्मरण आप के सम्मुख रखने का प्रयत्न हो रहा है।

#### इक इपुर क्यादी

स्वर्गस्य आचार्यमहाराज साहब के संस्मरण बड़े ही सुन्दर तथा शिखाप्रद हैं। हो भी क्यों न शमहारमा पुरुषों की प्रत्येक घटन।एं कुछ न कुछ महश्य रखती हैं। भावनम्र की एक घटना है। यह अन्वार्य श्री विजयकमलस्रारिजी ने खंभात में सुझे सुनाई थी।

आचार्यदेव का विराजना भावनगर में था। आप का यह नियम था कि शौच बहुत द्र, मील डेड़ मील तक पधारते थे, इसके साथ ही आप कभी अंकेले-बिना किसी साधु के बाहर नहीं निकलते थे।

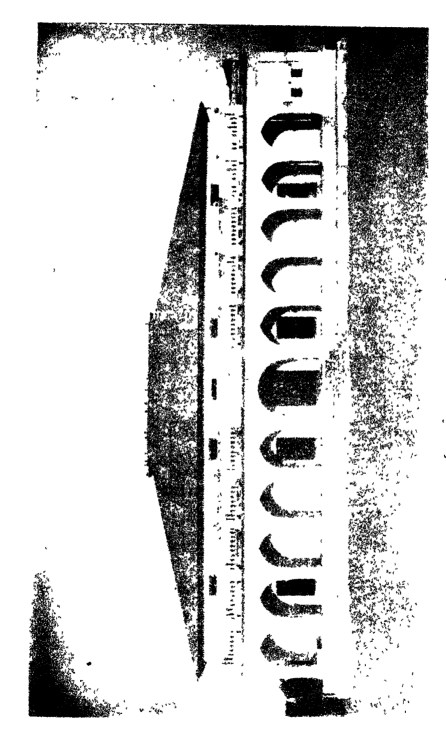
प्रातःकाल का समय था। मुनिश्चन्द के साथ आप शौच पधारे थे। समुद्र के किनारे की ओर उस दिन पधारना हुआ था। आप किनारे २ बहुत आगे चले गये थे। जब उधर से लौटे तो दूर से आप ने देखा कि मुनि श्री कमलविजयजी तथा श्री जयविजयजी किसी वस्तु के ऊठाने में लगे हुए हैं।

बात यों थी कि रात में समुद्र की लहर आई थी, उसके साथ ही लकड़ी के दो लहे वह कर किनारे आ गये थे, उनके बीच दैवियोग से एक गधा फँस गया था और वह उन दोनों लहों के बीच पड़ा तड़फड़ा रहा था। उक्त दो मुनिगण एक लहे की हटा कर उसे बचाने की चेष्टा कर रहे थे।

गुरु महाराज निकट आये, बेचारे पंचेन्द्रिय की दशा देख जी भर आया। इन दोनों साधुओं से लहा उठाया नहीं पाता था। "हटो, इघर आओ" आप ने जोश्रमरे स्वर से कहाः " पकड़ो यह तिरपणी और डंडा।"

उक्त दोनों महानुभाव हट गये। आप ने चोलपट्टा कसकर काछिये सा बना लिया। वह पहला ही दिन था जब आप ने चोलपट्टा घुटनों से ऊँचा किया था। लहे के पास पहुँचे। दो तीन बार उस के बोझ को आजमाया और अंत में उठा कर इतने जोर से फेंका कि तीन साद तीन हाथ दूर जाकर गिरा। आफत में फंमा हुआ गथा बंधनमुक्त हुआ, उछल करके चट्ट से बाहर हुआ, थोडी दूर तक दौडा किन्तु पेट में पानी मर गया था, गिर पड़ा। और मुख मार्ग से पानी निकल गया, धूप लगी, चंगा हो गया और चलता बना।

एक बार की बात है आप उन दिनों जंडियाला गुरु में विराजमान थे। आपने अब तक संवेग दीक्षा नहीं ली थी, स्थानकशासी दंग ही थे; किन्तु आप के विचार मुखपित बांघने के विरुद्ध हो गये थे।



यी पार्शनाय तन बालायम, उमेनपुर,

## पंत्यास भी कृतिस्थितस्था

अंडियाला, गुरु के स्थानकवासी संप्रदाय के प्रमुख आवक मोहरसिंह आप के पास आये, वन्दना की और बैठ गये। बातों ही बातों में उन्हों ने गुरुदेव से पूछाः "महा-राज! आप मुँह पर मुखपत्ति बांधना ठीक समझते हैं ?" महाराज ने निर्भीकतापूर्वकः उत्तर दियाः " में इसे सर्वथा ठीक नहीं समझता।"

" तो फिर आप इसे बाँघते क्यों हो ?" मोहरसिंह ने प्रश्न किया।

"तुम्हारे जैसे बैलों को अपने बाढ़े में लाने के लिए।" महाराज साहब का उत्तर था। " यदि मैं मुखपित न बाँधू तो तुम्हारे जैसों को मैं जो कुछ सिखलाना चाहता हैं, कैसे सिखला पाऊँगा है हमारा तुम्हारा संबंध तो केवल इस मुखपित का ही है। यदि मैं इसे न बाँधु तो क्या तुम मेरा कहना सुनोगे है

" मेरा और तुम्हारा नाता मुँहपत्ति मात्र का है। जहाँ तक मुहपत्ति है वहाँ तक ही तुम मेरे पास आते हो और मैं तुम को पीतरागदेव के सत्य सिद्धान्तों को समझा सकता हूँ। जब मुँहपत्ति उतार दूंगा तब तुम मेरे पास आना बंद कर दोगे। उस हालत में मैं तुम को धर्म का सचा स्वरूप नहीं समझा सकता।"

एक प्रधान श्रावक को इस प्रकार स्पष्टतया निडर मात्र से उत्तर देना क्या सरल है ? भूलों को, गलतियों को, निडर होकर कह देना, सचाई के आगे मुँह देखें व्यापार को भिटा देना। सत्य प्रेम हो तो ऐसा। धन्य गुरुदेव!

## तीसरी घटना सुनिए:--

आपके साधु समुदाय में दैनवज्ञात् एक साधु का चिरत्र कुछ शंकास्पद था। आप ने उसे बार २ सुधरने के लिए कहा, किन्तु निशेष प्रभाव कुछ नहीं पड़ा। आखिर आप ने उस साधु के गुरु ( अपने प्रधान शिष्य ) को एक पत्र लिखा। पत्र की पंक्ति स्मरण करने योग्य है।

उसका सारांश यह है-" याद रिल्ये, अपने शिष्य की सुधारिये, समझाइये और शुद्ध कीजिये, अन्यथा कल्याण नहीं है। मैं " अमरसिंह " नहीं हूँ। यदि यह दशा रहती है तो मैं इसे निकाल-समुदाय से बाहर करता हूँ।"...आदि।

अपने साथियों की हितकामना, चरित्र का उत्कट पालनमात्र क्या इस घटना से सिखने योग्य नहीं हैं ?

### कुछ इयर खबर की

एक घटना है, आप उन दिनों लुधियाना में विराजमान थे। आप के पास श्रेष्ठ गुरुभाई श्री मूलचंदजी महाराजहारा मेज गए दो सजन आये। उन लोगों की इच्छा दीक्षित होने की थी।

महाराज साहब ने उन दोनों गृहस्थों को अपने पास रखा, उन दिनों आपश्री कुछ अस्वस्थ थे। वे दोनों सज्जन दूसरे ही दिन दीक्षा का ग्रहूर्त्त बतला रहे थे और हठ मी कर रहे थे। उन्हें आप के शिष्य ने अन्यत्र संयम दे दिया।

दैनवशात् अहमदाबाद के सुप्रसिद्ध सेठ श्री दलपतमाई भगुभाई का आपश्री को पत्र मिला "श्रांगश्रावाले जो दो आदमी आप की सेवा में आए है, उन्हें दीक्षा देनी उचित नहीं।" किन्तु अब क्या हो सकता था ?

महाराजश्री को दुःख हुआ और काफी संकोच भी हुआ। इसी संकोच के कारण आप ने उक्त सेठ को कई मास तक पत्र तक भी नहीं लिखा।

लगभग ६ मास वीतने पर आप ने एक पत्र इस आश्रय का सेठजी के नाम लिखा था।

"दीश्वा हो चुक्रनं पर आप का पत्र मिला, दुःख है, मैं इसी (१) संकोच के मारं आप को पत्र भी न लिख मका।"……इन्यादि।

शालीनता तथा समय आनं पर व्यर्थ के बादिववाद को स्थान न देकर भूल मान लेना ! क्या दीक्षा देनी भूल थी ! नहीं, किन्तु एक श्रावक की राय न होने पर मी दीक्षा देना अयोग्य है, इस बात का ध्यान आप को सब से बड़ा था।

क्या आप और कुछ बहाना नही बना मकते थे ? किन्तु नहीं, आप ने संघ आज्ञा को प्राधान्य दिया था। वर्तमान दीक्षा के लिए शिष्यों की खोज करनेवाले साधु वर्ग को कुछ शिक्षा लेनी चाहिए। संघ की आज्ञा आदि बातों में कैसा अनु-करणीय आदर्श है।

आप के शिष्य श्री मुनि श्री लक्ष्मीविजयजी महाराज (स्थानकवासी दशा में श्री विश्वनचंदजी महाराज) ज़ीरा, जिला फिरोजपुर (पंजाब) में आप के साथ विराजमान थे।

## पंत्र्यस्य भी स्त्रेकित्विकयजी

आप मेडतानिवासी पुष्करणा ब्राह्मण थे और आप ने श्रीस्वर्गस्थ आचार्य-देव के पास सत्यसनातन धर्म की शिक्षा ली थी और जब आचार्यदेव ने संवेग दीक्षा ली तब आप ने भी संवेग दीक्षा ली थी और आप के ही शिष्य बने थे। हुंदकपने में आप अमरसिंहजी के समुदाय में रामबक्षजी के शिष्य थे।

एक दिन जीरा की स्थानकवासी संप्रदाय की एक प्रसिद्ध श्राविका आप के पास आई। वह प्रायः श्री आत्मारामजी महाराज माहब तथा उनके शिष्यों को गालियां दिया करती थी. आ कर श्री लक्ष्मीविजयजी से बातें करने लगी। बातों २ में उसने कहा कि क्या कहा जाय ? अगर कोई ओसवाल का बच्चा साधु रहता तो धर्म परिवर्तन न करता, किन्तु आप तो ब्राह्मण ठहरे और आप के गुरु क्षत्रिय ठहरे, इस तरह से अलग ही पंथ चला दिया, मुखपित खोल दी, हाथ में तिरपणी ले ली, अब क्या रह गया ?

श्री लक्ष्मीविजयजी ने कहा "बाई! यदि श्वत्रिय और ब्राक्षण होना ही दोष है तो भगवान् महाबीर भी तो श्वत्रिय थे और उनके परम शिष्य गौतमस्वामी भी ब्राक्षण ही थे।"

बिचारी सुनकर लिजत हो गई। ऐसी २ घटनायें स्थानकवासीपना छोड़ने के बाद अनेको हुई; सत्य की खोज करनेवाले तो मत्य तक पहुँच कर ही दम लेते हैं।

सम्वत् १९५५ की बात है। वर्तमान आचार्यदेव मेरे परमोपकारी गुरुमहा-राज श्रीमद्विजयवल्लभस्तीश्वरजी ने पट्टी, जिला लाहौर में चौमासा बिताकर शतलज पार करते हुए ज़ीरा (फीरोज़पुर) में पदार्पण किया। उस समय प्रधानरूप से आप श्री जी बाबाजी महाराज श्री कुशलविजयजी महाराज, श्री हरिविजयजी महाराज, श्री सुमतिविजयजी महाराज, इन बुद्ध साधुओं के साथ थे और तपस्वी श्रीशुभविजयजी महाराज, श्रीलब्धिविजयजी महाराज एवं मेरे उपकारी बुद्ध श्राता श्री विवेकविजयजी महाराज और में (सुनि ललितविजय) भी आपके साथ थे। सारे नगर में उत्साह तथा श्रेम का सागर हिलोरे भरने लगा. गाजेवाजे के साथ नगर में पधारना हुआ।

लाला राधामलजी ज़ीरा के पुराने तथा धनी श्रावकों में से थे, साथ ही स्वर्गस्थ आचार्यदेव श्री आत्मारामजी महाराज साहेब के बालिमत्रों में से भी थे। सारे जुल्स में उन्हें न देखकर सब आश्चर्य में थे, किन्तु बात कुछ और ही थी।

जब आचार्य देव (श्रीमद्विजयवस्त्रभयरीश्वरजी) मंदिर दर्शन के लिये जुक्स के साथ पधारे तो देखा कि मंदिर की सीदियों पर लालाजी खड़े हैं। दूर से ही इन्हें देखकर उनकी थिग्यी बंध गई। " महाराज आत्मारामजी को कहाँ छोड़ आये हैं " कहते २ गला मर आया, रो उठे, आंखों से आंसुओं की धारा वह चली, सारी उप-स्थित जनता भी इस दूवय को देखकर रो उठी।

यह मेरी आंखों देखी घटना है। आंतरिक प्रेम का इस से अच्छा उदाहरण और क्या हो सकता है शित्रवकों की गुरुओं पर इतनी श्रद्धा ! इतना प्रेम ! गुरुदेव वास्तव में ऐसी ही श्रद्धा और प्रेम के पात्र थे।

हुिषयाना पंजाब के एक प्रधान शहरों में से है, किन्तु वहाँ केवल एक ही जैन मंदिर था, सो भी यतियों के डेरे के पास, नगर के किनारे, द्र, जहाँ स्त्रियों तथा बच्चों का दर्शन करने जाना कठिन था।

स्वर्गस्थ आचार्यदेव ने इस आवश्यकता को देखते हुए मंदिर के बनवाने का उपदेश किया, किन्तु शहरों में बीच में स्थान प्राप्त करना कितना कठिन होता है, यह सब पर प्रगट है। आवक लोगों को लाला रामदित्तामल, की जो लुधियाना के क्षत्रिय वैष्णव थे, तथा गुरुदेव के परम भक्तों में थे, द्कानों का स्थान पसंद आया था। वे लोग हरएक मूल्य जिसे लालाजी मांगें प्रसन्नतापूर्वक देनेको तैयार थे: किन्तु कहने की हिम्मत किसी की न पड़ती थी।

श्रावक लोगों ने स्वर्गस्थ आचार्यदेव से इसके लिए कई बार प्रार्थना की कि यदि आप उनसे फरमा दें तो काम हो जाय, किन्तु आप का सर्वदा यही उत्तर थाः "ऐमा कहना एक प्रकार से एक भक्त पर दबाब डालना है, गृहस्थी जीव है, इतना में कैसे कह सकता हूं!"

बात यों ही कुछ दिनों तक टलती रही। स्वर्गस्थ आचार्यदेव के साथ जो सुनिमण्डल सर्वदा रहा करता था, उनमें वर्तमान आचार्यदेव श्रीमद् विजयास्त्रभस्ती भी हमेशां भक्तिपरायण थे। एक दिन सम्रुनिमण्डल स्वर्गस्थ आचार्यदेव विराजमान थे, लालाजी भी उपस्थित थे। बातों ही बातों में वर्त्तमान आचार्यदेवने पूळाः

<sup>\*</sup> क्योंकि वे बूकाने दालमण्डीमें थी जिस के आसपाम जैनियों की भरपूर बस्ती हैं।

ं गागक्ष्यपाष्ट्रपूरावरका भासक्ष नाम भा आत्मारामजा महाराजना पट्टेयर आवाय भी विजयवह्नमसूर्धियद्वा महाराजना मदुगन्जथी स्थपाएल-



भी पार्श्वनाथ जैन विद्यालय, वरकाणा ( मारवाड )

#### पंग्यास भी कलितविजयनी

- "यह सामने की द्कानें किस की हैं ?"
- " यह हैं तो मेरी ही ! कहिए, क्या इन्हें खरीदना है ! " छालाजी ने इसते हुँसते उत्तर दिया।
  - "हाँ, खरीदना है तभी तो प्छते हैं। " वर्तमान आचार्यदेव ने कहा।
  - "दाम इनका बहुत है, आप दे न सकेंगे!"
  - " नहीं, नहीं, ऐमा न कही, में जहां तक समझता हूं, दाम चुका सकता हूं!"
- "कहिए तो सही! लंगोटी में कितने दमहे हैं, जिनसे दाम चुकायेंगे?" लालाजी का पूछना था।
- " भाई! यहां तो घरा ही क्या है ? हमारे पास तो धर्मजाभ है, क्या यह कम मृत्य है ?" वर्तमान आचार्यदेव ने कहा।
- "तो मले, इन द्कानों की जमीन को में आचार्यदेव के चरणों में अर्पित कर रहा हूं, जो चाहें सो करें।" लालाजी ने प्रसन्ततापूर्वक आज्ञा दे दी। कालाब्दिनायक:—

आचार्यदेव स्वर्गवासी हो गए। कुछ वर्षों बाद वर्तमान आचार्यदेव सम्रुनिवृन्द छुचियाना पहुँचे। सारे नगर में जुलूप बड़े उत्साह से निकला, सहस्रों आदमी उममें सम्मिलित हुए। लुधियाना का हृद्य खुल गया था। सब लोग इत जुलूप में थे, किन्तु लाला रामदितामल का कहीं पता तक न था।

वर्तमान आचार्यदेव उपाश्रय में पधारे। लगभग ३ वजे दिन को लालाजी आए, नमस्कार करने को छ के और कुछ कह भी न पाये थे कि हिम्मा का बांघ ट्रट गया "हा! आत्मारामजी!" मात्र कह सके। फूट फूट कर रोने लगे। उनका रोना देख उपाश्रय की दीयालें तक रो उठीं। फिर कियी तरह उन्हें सान्त्वना देकर गुरुदेव ने शान्त किया। यह सम्वत् १९५६ की वात है (यह घटना भी मेरी देखी हुई है)।

मंदिर बनकर तय्यार हुआ, प्रतिष्ठा में भी आप की बुलाया गया। उस समय उनसे कहा गया " यदि आप कुछ चाहें तो दे सकते हैं!"

" जो इस्ट खर्च हो, उसका चौथाई मेरा। पचास हज़ार, लाख जो इस्ट क्यों न हो। उसका चौथाई मेरा माना जाय।" लालाजी ने उत्तर दिया, सब स्तब्ध थे।

## यह घटना सम्बत् १९६४ की है।

स्वर्गस्थ आचार्यदेव पर अन्य मतावलंबी भी कितनी श्रद्धा रखते थे!

ऐसी ही एक और घटना है। स्वर्गस्थ आचार्यदेव छिषयाना में विराजमान थे। वहां पर कुछ आर्यसमाजी उनसे श्रासार्थ करने आये।

उन में एक बड़ा होशियार बालक भी था। बालक का नाम किशनचंद था और ब्राह्मण जाति का था। उसे समाजी लोग समय समय पर बहस के मौकों तथा ज्याख्यान आदि में भी ले जाते थे। वह प्रत्युत्पन्नमति (हाजरजवाब) था।

आचार्यदेव से उन लोगों ने कुछ प्रश्न किए, उनका उत्तर उन्हें सन्तोषजनक मिल गया। फिर आचार्यदेव ने कुछ प्रश्न किए। समुचित उत्तर न देसकने के कारण वे लोग वितण्डावाद करने लगे। बालक ने ही इनकी युक्ति से भरी हुई बातों को सुनकर उन्हें डांटा और कहा "जिस प्रकार इन महात्मा ने युक्तिपूर्ण उत्तर दिये हैं, उसी प्रकार तुम लोग भी दो! क्यों व्यर्थ की बकवाद करते हो ?"

बहस समाप्त हुई और वे लोग चले गये।

बालक किशनचंद की महाराज साहब पर उसी दिन से पूर्ण श्रद्धा हो गई, और वह आप का परम भक्त हो गया।

किशनचंद आगे चलकर पटियाला राज्य में वकील हुआ।

सम्बत् १९८९ में धुकाम समाना ज़िला पटियाला में प्रतिष्ठा महोत्सव था। उस अवसर पर स्वर्गस्थ आचार्यदेव की एक मूर्ति की भी स्थापना होनी थी। बाबू किञ्चनचंद को भी निमन्त्रित किया गया।

स्थापना में घी की बोली का काम बाबूजी को दिया गया था। आप स्वर्गस्थ आचार्यदेव का परिचय देने के लिए खड़े हुए। बड़ी मुश्किल से दो चार शब्द बोले होंगे, व्याकुल हो उठे। आंखों से आंस बह चले। गला रुक गया। कुछ देर बाद अपने को संमाल कर उन्हों ने आचार्यदेव का इस रसीली माषा में परिचय दिया कि सारी जनता मंत्रमुग्ध-सी रह गई।

## पंग्यास श्री लक्तितविजयजी

स्वर्गस्य आचार्यदेव पर अन्य मतावलम्बियों के उत्कट प्रेम का यह दूसरा उदाहरण है।

एक बार एक महाशय जो पूरे चलते पुर्ज़े थे और स्थानकवासी सम्प्रदाय के माननेवाले थे, स्वर्गस्थ आचार्यदेव के पास उपस्थित हुए। पढ़े लिखे अच्छे थे, किन्तु शास्त्रज्ञान से अधूरे थे।

आप ने आते ही प्रश्न किया " महाराज मैं आप से कुछ बहस करना चाहता हूं, किन्तु वह शास्त्रों के आधार पर न हो कर केवल तर्क के ही आधार पर होगा।"

गुरुदेव ने कहा-" ठीक; जैसी तुम्हारी इच्छा।"

- " फूलों में जीव होता है और उन्हें आप मूर्तियों पर चढ़ाने का उपदेश करते हैं। क्या इस में हिंसा नहीं होती ?" उन का पहला ही प्रश्न था।
  - " मुझे फूलों के जीव को तो पहिले दिखा दो तब मैं तुम्हारे प्रक्न का उत्तर दूं।"
  - "वाद! इस में क्या बात हे श्रूलों में जीव तो होता ही है।" उन्हों ने कहा।
  - " इम का प्रमाण क्या है ?" आचार्यदेव ने पूछा।
  - " मारे शास्त्रों में लिखा हुआ है! मब लोग मानते हैं।" उन्हों ने उत्तर दिया।
- '' भाई ! तुम तो शास्त्रों को मानते ही नहीं हो, फिर किस लिए उनका प्रमाण देते हो ?'' आचार्यदेव ने कहा !

वे महाशय लज्जित हुए और उठकर चलते बने।

प्रत्युत्पन्न बुद्धि (हाज़रजवाबी) इस का नाम है। विरोधी को केवल दो बातों में ही हार मान लेनी पड़ी।

एक श्रन्स स्वर्गस्थ आचार्यदेव के सामने आया और नमस्कार कर के बैठ गया। सुखश्चाता पूछने के बाद उसने प्रश्न किया कि साहिब "आप ने सम्यक्त्व-श्रन्थोद्धार में मन्दिर बनवानेवाले श्रावक को स्वर्ग की प्राप्ति लिखी है ?"

## कुछ इतर उपरकी

महाराज साहब ने फरमाया " भाई भगवतदेव का मन्दिर बनवाना सम्यक्त की निर्मलना का कारण है और मम्यग्दिष्ट जीव स्वर्ग में ही जाता है। पांचवें श्रुतकेवली श्री भद्रवाहुस्वामी का बचन है कि, " सम्मिदिष्ट जीवो विमाणवज्जन बंधए आउं।" इतिते ऐते पवित्र काम के करनेवाले जीव का स्वर्ग में जाना शास्त्रसिद्ध है।"

प्रक्रिकार ने इंस कर पूछा " महाराज मन्दिर के लिये गथा ईंटें लाता है, उसे बड़ा कप्ट उठाना पड़ा। है, वह भी किसी न किसी देवलोक में जाता ही होगा।"

यह प्रकृत हाला कि भजननाही का न था, तो भी स्वर्गस्थ ने बड़ी शान्ति रक्खी और उससे कहा कि " माई, तुम मिन्दिर को नहीं मानते और मन्दिरजी के बनवाने में भी पुण्य नहीं मानते, किन्तु साधु को दान देने में तो पुण्य मानते हो!"

प्रक्तकार ने कहा "बिलायक, साधु को दान देने से मनुष्य को स्वर्ग और मोक्ष मिलता है।"

गुरु महाराज ने कहा "ठहरो ! शान्तिपूर्वक सुनो और गौर करो:-एक साधु ने कुछ दिनों तक उपवाम किये। पारण का दिन आया। तुमने साधु महाराज को घर मुलाकर दूध वौराया। तुम को बड़ी खुशी हुई। तुमने बड़ा पुण्य बांधा, तुमको ऊँचा स्वर्ग मिलेगा। मगर दूध देनेवाली भैस को भी तो स्वर्ग मिलना चाहिये !"

जबाब सुनकर प्रवनकार खामोश हो गया और मनोमन लिखत भी हुआ।

पटियाला में लाला सीद्धमल नाम के एक ढूंढिया श्रावक रहा करते थे। वे ढूंढक पंथ के कट्टर अनुयायी थे और महाराज साहब के संवेगी दीक्षा लेने के कारण उनसे बढ़े नाराज थे।

एकबार वे द्रारे शहर में गए और उन्हों ने वहाँ कहा "आत्मारामजी सब जगह तो जाते हैं, किन्तु पटियाला में नहीं आते हैं! डरके मारे इघर आने का नाम भी नहीं लेते। यदि आ जायँ तो उनकी इजत बीच बाजार में उतार लूँ।"

स्वर्गीय आचार्यदेव को यह बात माख्म हुई। उन दिनों आप का विराज्ना उधर ही था, पटियाला विहार के रास्ते में पड़ता भी था, आप पटियाला को ही चल पड़े।

#### पंन्यास भी कलितविज्ञानी

आप का पटियाला में अभूतपूर्व स्तागत हुआ। जनता ने हृदय से स्तागत किया, व्याख्यान हुआ, सहस्रों आदमी आए और सब ने एक स्त्रर से स्तुति की तथा पटियाला पघारने पर अपने को भाग्यशाली समझा।

बातों बातों में सीस्रमल का जिक्र आ गया। महाराज साहव ने फरमाया " भाई! सीस्रमल ने, सुनते हैं, कहा था कि पटियाला में आए कि उनकी इजत बीच बाजार में ले खूंगा। मैं ने भी समझा कि व्यर्थ इजत का बोझा कहां तक लादे फिलं, चली इतना हलका तो हो जाऊंगा।"

इस घटना को सुनकर सब ने सीस्रमल पर लानत की। सीस्रमल ने फिर कभी सुँह तक न दिखाया।

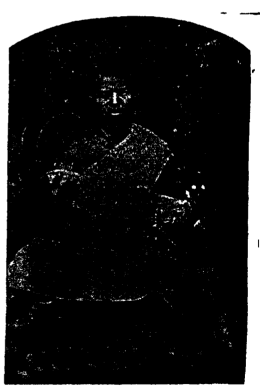
पट्टी, जिला लाहीर में आज पंजाबभर में काफी जैनों के घर हैं। वहाँ एक श्रावक लाला घसीटामल रहते थे। शिक्षित तथा मान्य थे। उनके ३ सुपुत्र थेः अमीचंद, मृलचंद और देवीचंद।

एकवार आत्मारामजी महाराज साहब पट्टी पधारे । तबतक वहाँ स्थानकवासी लोग ही अधिक थे।

लाला घसीटामल महाराज माहब के मक्तों में थे किन्तु इनके स्थानकवासी सम्प्रदाय छोड़कर संवेगी सम्प्रदाय में आने से उन्हें कुछ शंका हो रही थी।

"महाराज ! मनुष्य जब तक छबस्थ दशा में हैं, उसका कहा हुआ गलत भी हो सकता है, फिर संभव है आप जो कुछ कहते हैं वही गलत हो और स्थानकवासी लोगों का कहा हुआ ठीक हो और इस तरह हम भी गलत मार्ग पर चले जायँ।"

" में जो कुछ कहता हूँ, यदि उस की सत्यता जाननी हो तो अपने बड़े छड़के को



#### इक इसर उचर की

ज्ञाप न्याकरण, न्याय आदि विषयों की पढ़ने के लिए कहिए। किर वह जी कुछ सच जलाये उसे ही ठीक मानियेगा।"

उन्हों ने अपने बड़े लड़के को आप के कथनानुसार पढ़ाया और जब वह पढ़ कर तैयार हो गया तो उन्हों ने श्री आत्मारामजी महाराज साहब की कही हुई बातों को हुबहू ठीक बतलाया। इस प्रकार वास्तविक बात उनकी समझ में आ गई।

फिर जब महाराज साहब वहाँ दुवारा पहुँचे तब लालाजी ने कहा:-" महाराज! मैं आप का बढ़ा कृतज्ञ हुँ, वास्तव में आपने ही प्रकाश दिखाया है, हम अबतक अंघकार में थे।"

प्रमानक पुरुष श्री आत्मारामजी महाराज साहब के प्रभाव की भी एक कहानी सुन लीजिए:-

मेरा चौमासा सम्बत् १९५९ में घोलेरा बन्दर (काठियावाड़ ) में हुआ था, वहां के सम्मानित व्यक्तियों का कहना है:—

जिस साल स्वर्गीय श्री आत्मारामजी महाराज साहब का यहां पधारना हुआ था, मगवान का वरघोड़ा निकला था। स्वर्गीय आचार्यदेव भी उसे देखने के लिए बाजार में पधारे थे। जिन जिन दृकानों पर आप बिराजे थे, उन दृकान मालिकों के भाग्य खुल गए और उनमें से प्रायः मभी लखपती हो गए।



# आचार्य श्रीमद् विजयानंदसूरीश्वरजी महाराजना शिष्य-



मुनिराज श्री. उद्योतविजयजी महाराज.



## ले॰ भवलदास लक्ष्मीचंदजी जैन " बीर "

मानव जाति अपने प्रारंभिक काल से आज तक अनेक उत्थान और पतन, अंके और बुरे, ऊँच और नीच को देखती हुई आ रही हैं। उस ने इन सब से बहुत कुछ सिखा है, और अपनी परवर्तियों के लिये अपने सम्पूर्ण अनुभवों को छोइती हुई गई है। मानव-जाति के आरंभ से सर्वदा से कुछ गड़बड़ी रही है और धीरे धीरे अपने महात्माओं द्वारा विस्तृत होकर आगे बड़ी हैं।

जैन धर्मानुसार इस चौबिसी के प्रारंभ से जब भगवान ऋषभदेव उत्पन्न हुए थे, लोग अझान गर्त में पड़े अपने भाग्य को कोस रहे थे। उस समय उन्हों ने मानव जाति को असि, मिस और कृषि का उपदेश देकर स्वावलंगी बनाया। इस स्वावलंगन के अंतर में उन्हों ने इस जाति को अपना और पराये का मोह छोड़ कर परोपकार, अहिंसा, इन्द्रिय-संयम आदि का भी उपदेश दिया था और उसके बाद स्वयं इस का एक ऊँच आदर्श छोड़कर परमधामगामी हुये थे।

पहिली बात उनके द्वारा संचालित ज्ञान और दूसरी दीक्षा या त्याग था। शासकारों ने कहा भी है प्रथमं जानाति पदचात् प्रयतते. अर्थात् पहले जानो और उसके बाद अपने दुः लों से अपनी भूलों से और अपने कमों के बन्धन से छुटने की कोशिश करो। मोक्ष-मार्ग के लिये सर्व प्रथम बात जैन धर्म में सम्यग्दर्शन का बतलाया है, अर्थात् मोक्ष-प्राप्ति का प्रथम सोपान सम्यग्दर्शन या धर्म के तत्वों का पूर्ण रूप से ज्ञान ही है। इस हिष्ट से अगर हम प्रारंभ से अंत तक निरपेक्ष भाव से देखें तो हमें मानना पढ़ेगा कि अपने अस्तित्व के लिये, धर्म की रक्षा के लिये और संसार में सुखप्राप्ति के लिये यहाँ तक कि मोक्षप्राप्ति के लिये भी शिक्षा ही प्रथम साधन है।

प्रारंभ से आज तक के संसार के इतिहास उठा कर देखिये, आप इस बात को निर्विवाद रूप से समझ जायों कि शिक्षा का मनुष्य जीवन में क्या महस्व है। किसी

#### जैन समाजमें शिका और दिका का स्थान

देश का, किसी जाति का और किसी भी धर्म का अस्तित्व उसके झान पर ही है। यदि समय उसके विपरित हुआ तो उसका रक्षक उस समय परमात्मा ही है।

भारत देश आज तक अपनी संस्कृति और सभ्यता की रक्षा किसके बळ पर कर पाया है ? क्या ? आप ने कभी इसे सोचा भी है ?

मसलमान धर्म जिस के एक ही झोंके से तुर्किस्तान, फारस, अफगानिस्तान, मिश्र, पुर्तगाल और अनेक देश मुसलिम रंग में रंग गये, अमेरिका, आस्ट्रेलिया, दक्षिण आफ्रिका आदि अपने अस्तित्व को मिटा कर यूरोपी बन गये किन्तु भारत आज एक हजार बर्धें से यदि अपनी संस्कृति की, धर्म की, रक्षा कर पाया है तो वह कौन-सा बल है ? हमें तो स्पष्ट कहना पड़ेगा कि वह बल हमारे ज्ञान का है, जो हमें अपने इतिहास, दर्शन, साहित्य आदि से प्राप्त हुआ है। यदि इन से हम आज विमुख होते हैं तो यह मानी हुई वात है कि हमारा अस्तित्व, नामोनिशान कुछ ही दिनों बाद न मिल पायगा। इधर कुछ दिनों से भारत में राष्टीयता की नई लहर उठी है और मारी जातियाँ सारे ममाज जग कर खड़े हो गये हैं। ऊंचती हुई जैन जाति ने भी अपनी नींद को त्याग दिया है। उसकी निकट निद्रा में शंखनाद करके जगाने के छिये कुछ महात्माओं ने अपना जीवन समर्पित कर दिया है। यदि सच पूछा जाय तो इस जागृति का प्रारंभ न्यायाम्भो-निधि जैनाचार्थ श्री १००८ श्री श्रीमद विजयानन्द्रमुरीश्वरजी महाराज प्रसिद्धनाम आत्मारामजी से ही हुआ है। आप ने समाज की दशा को देखकर यह खब विचार िखा था कि यदि यही दशा रही तो कुछ दिनों बाद न जानें क्या से क्या हो जाय ? फलत: समाज की जागृति के लिये शिक्षाप्रचार, संगद्धन आदि कार्ट्यों के लिये समाज का पथ प्रदर्शन किया और उनके द्वारा संचालित कार्य्य उनके कुछ प्रधान शिष्योंद्वारा आज भी आगे बढाया जा रहा है । उनके पद्भर कलिकालकल्पनर अज्ञानतिमिरतरणी जैनाचार्य श्रीमद्विजयवञ्चभस्रीश्वरजी महाराजजी साहेब तथा उनके ज्ञिष्यरत्त प्रखरशिक्षाप्रचारक महधरोद्धारक उपाध्यायजी श्री ललितविजयजी महाराज आदि इम कार्य में तनमन से जुड़े हुए हैं। फलतः बंबई में श्री महाबीर जैन विद्यालय, पंजाब में श्री आत्मानंद जैन गुरुकुछ, वरकाणा (मारवाड़) में श्री पाइवैनाथ जैन महाविद्यालय और उम्मेदपर (मारवाड) में श्री पाइवेनाथ जैन उम्मेद बालाश्रम आदि अनेक सितारे चमक रहे है।

इथर कुछ दिनों से जैन समाज में शिक्षा और दीशा का प्रदन छिड़ा हुआ है। कुछ महात्मागण केवछ इसी बात पर तुछे हुये हैं कि हमें शिक्षा से कोई तास्लुक नहीं,

कोई सम्बंध नहीं, चाहे जाति, समाज और धर्म भाड़में पड़े, हमें तो चेलों की संख्या बढ़ानी है। किसी तरह लोगों को चिरत्र देकर मन्मार्ग पर लाना हैं। ठीक है, चारित्र देना उत्तम कार्य्य है किन्तु यह नहीं मूल जाना चाहिये की हमारा धर्म, हमारी इज्जत किन पर है! भगवान ने चतुर्विध संघ की स्थापना की थी, उन्हों ने चारों को आपस में भले में बुरे में धर्म-बन्धन में बांध दिया था। यदि एक दल जिसे चतुर्विध संघ को चलाने का कार्य्य सौंपा गया है जो उनमें श्रेष्ठ माना जाता है, दूसरों की चिन्ता न कर श्रावक श्राविकाओं की उन्नति, अवनति, झान, अझान में सहायक न हो तो यह बात कहाँ तक उचित कही जा सकती है?

ठीक है, साधु होना अति उत्तम हैं किन्तु सर्व साधारण की रक्षा, धर्म की रक्षा, मी इससे कुछ कम महत्त्वपूर्ण बात नहीं। यदि हमारे वोझ के कारण हमारे भय के कारण जनता ने हमारा साथ दिया भी तो उससे यह न समझना चाहिये की जो कुछ हम कर रहे है वह ठीक है। आज जैन समाज की शिक्षा को देखिए, फूट को देखिए, भांति भांति के अपव्ययों को देखिए और जाति की दुर्दशा पर चार ऑसू बहाइये। यदि आप में कुछ भी मनुष्यत्व है तो इसे मोचिये, इसके निराकरण का उपाय सोचिये।

विद्या जीवन है अविद्या मृत्यु है, विद्या प्रकाश है अविद्या अन्धकार है। यदि अन्धकार से प्रकाश में आना है, मृत्यु से जीवन की ओर बढ़ना है तो यह हमारे लिये आवश्यक होगा कि विद्या, शिक्षा प्रहण करें। उस विद्या का अर्थ केवल धार्मिक विद्या ही नहीं प्रत्युत लोक और परलोक दोनों के साधन के लिये दोनों प्रकार की विद्या पढ़नी होगी और उसके लिये आवश्यकता है हमारी जातीय शिक्षणशालाओं की। यदि जातीय शिक्षणशालाएं न होंगी तो फिर जैनत्व का नाम बचना भी कठिन हो जायगा। हमारी शिक्षा ऐसी होनी चाहिये जो हमें वर्तमान जीवन की दौर में सशक्त बनावें। दूसरे राष्ट्रों, जातियों और समाजों के सन्मुख खड़ा होने की शक्ति दिलावे। और इसके साथ ही साथ हमारी संस्कृति—हमारे धर्म का ज्ञान करावे।

दुःख है और महान दुःख है कि आज जैन समाज में ऐसी संस्थाएं इनीगिनी ही है, सो मी कुछ महात्माओं के तनतोड़ परिश्रम के फलस्वरूप। हमें महात्माओं—अपने पूज्यों से तो ऐसी शिक्षा की आशा होनी चाहिये जो हमारा शिर उँचा करावे, किन्तु दुःख है कि आज समाज का पूज्य वर्ग इस आवश्यकता का अनुभव न कर, न जाने किस नींद में पड़ा हुआ है ? उन्हों ने न जाने कौन—सी बूटी पी रखी है कि उन्हें उलटी ही सूझती है !

## जैन समाज में शिक्षा और दीक्षा का स्थान

आज साधु समुदाय का एक बहुत बड़ा भाग अपना कर्तव्य मात्र बेले-मूंडन बन. रख़ा है। चाहे वह उचित रीति से हो या अनुचित रीति से। किस धर्मप्रेमी का हृद्य धार्मिक मामलों में राज्यसत्ता के ह्सक्षेप से दुःखी न होगा १ किन्तु इन महात्मालोगों का अपना यश स्थान स्थान पर दीक्षाविरोधी कानून पास करा कर अपने पर कोर्टो में मुकद्में चलवा ने में ही दीखता है और उनकी धुन है मात्र-हाय शिष्य ! हाय शिष्य !

महानुभावों! मारा जैन समाज ही इन महात्माओं का शिष्य है। सारे जैन समाज के उद्धार का भार इनके ही शिरों हैं, फिर उधर से मुँह मोड़ कर कुछ छोगों के उद्धार की ओर ध्यान देना उतना युक्तिसंगन नहीं है, फिर भी समाज की चिन्ता छोड़ दीक्षा प्रकरण को लेकर इस तरह एक समाज का अंग भंग करना तथा साथ ही ऐसे साधुओं की संख्या बढ़ाना जो स्वयं साधुना की ओर झुक नहीं हैं, जिन्हों ने साधुता के महत्त्व को नहीं समझा है, उन्हें मात्र कपड़े पहना कर सख्या बढ़ाने से समाज का या उन साधुबनन वालों का कोई विशेष लाभ नहीं हो सकता। ऐसी दशा में यदि विचारा जाय तो बात कुछ और ही प्रतीत होती हैं। आज सर्वश्रेष्ठ बनने की धुन लगी हुई हैं। सब अपने अपने हठ पर अड़े हुये हैं, कोई किसी की नहीं सुनना ऐसी दशा में समाज में फूट- वैमनस्य बढ़ रहे हैं। माधु समुदाय अपने वास्तविक कार्य्य को समाज में श्रान्त और सुख उत्पन्न करने के कार्य्य को छोड़ कर वेर बढ़ान का कारण हो रहा हैं।

क्या थोड़े से ही अच्छे माधु, समाज का कम उपकार कर सकते हैं ? ऐसी दशा में तो यही कहना पड़ेगा कि साधु संख्या की दृष्टि से बढ़े इसके स्थान पर ज्ञान शान्ति आदि की दृष्टि से उनका बढ़ना श्वयं उनके तथा समाज दोनों के लिये श्रेयस्कर हैं। इधर संख्या की दृष्टि से वे हिसाव बढ़ते जाना कोई महत्त्व नहीं रखता।

जाति के अज्ञान को देखते हुए तो माधु बनाने की अपेक्षा शिक्षाप्रचार का कार्य्य साधुओं के लिये अधिक श्रेयस्कर होगा। मेरी नम्न मित के अनुमार शिक्षा की जितनी अधिक आवश्यकना है उमकी अपेक्षा दीक्षा की अत्यंन गौण मात्रा में। क्या मैं विशाल साधु समुदाय से इस बात की प्रार्थना करूँ कि वह शिक्षा प्रचार में योग ध्यान दे कर समाज और धर्म की इसती हुई नैया को पार लगायेगा? अधिक नहीं तो कम से कम चलती हुई जातीय शिक्षणशालाओं का विरोध भी न करेंगे।





## रचना संवत् १३७१ अपभ्रंश ( प्राचीन हिन्दी-गूजराती ) भाषा

संशोधक:-मोहनलाल द. देशाई B. A. LL. B. ADVOCATE. संपादक.

श्री जिनाय नमः ॥ अथ श्रावकविधि रास ॥ पाय पउम पणमेवि, चउवीसवि तित्थंकरहः श्रावकविधि संखेवि, भणइ गुणाकरसूरि गुरो 11 8 11 जिहिं जिणमंदिर मार, अनइ तपोधन पामिय एः श्रावक जन सुविचार, घणं तुणं इंधन जलप्रधलो 11 2 11 न्यायवंतु जिहं राउ, जण धण धन रमाउ लउए; सूघी परि ववसाउ सूधइ थान कि तिहिं वसउ ए 11 3 11 धम्मिहिं हुइ परलोइ, घर कम्मिहिं इह लोय पुण: तिहिं नर आह न ओह, जिहिं सता रवि ऊगमइं ए 11 8 11 तउ धम्मेवि ऊठेवि, निसि चउघडियइ पाछिली एः जिण नवकार पढेवि, पहिलउं मंगल मंगलांह 11411 तक्लणि मेल्हवि पाट, कवण देव अम्ह कवण गुरो; अम्ह कवण कलवाट. कवण धम्म इम चितवई ए 11 & 11 कइ धरि कइ पोसाल, लेह सामायक पडिकमउ ए, पश्चलाण प्रह कालि, जं सकह तं पचलउ ए 11 9 11

## गुणाकरसूरिकृत श्रावकविविरास

### ॥ वस्तु ॥

अर रि संभित्न अरि, संभित्न दह सिचत्त, विगइ तह वाणहीय, वत्थ कुसुम तंबोल वाहण; सयण सरीर विलेवणह, बंभचेर दिसि न्हाण भीयण; ए जो जाणइ चउदपय, नितु नितु करइ प्रमाण, सो नर निश्चइ पामिस्यइ, देवह तणउ विमाण!

11 5 11

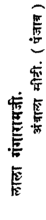
| सयरह ए सोच करेवि. घोअति पहरवि निरमलीयः           |          |
|--------------------------------------------------|----------|
| पूजइ ए भाव धरेवि, धरि देवालइ देव जिण.            | 11 8 11  |
| गंधिहि ए धृविहि, सारअरकहिं फुछिहिं दीव इमः       |          |
| नेवज ए फल जल सार. अट्टपयारी पूज इम.              | 11 60 11 |
| देवह ए तणउ जे देव, पूजउ जाइवि जिणभवणि;           |          |
| निम्मल ए अकल अभेय, अजर अमर अरिहंत पहो            | 11 88 11 |
| एकहि ए मोख तुरंत, राग दोस व जो जिणइं ए,          |          |
| रयणिहि ए तिहि सोहंत, नाणिहिं दंमणिहिं चारितिहिं. | ॥ १२॥    |
| मेह्रुवि ए च्यारि कसाय, पंच महच्वय भार धरो;      |          |
| छिविह ए जीव-निकाय, सदय अभय जो नितु चवइं ए.       | ॥ १३॥    |
| अठिहं ए मदिहिं विम्रुक्त, बंभगुत्ति नव साचवइं ए; |          |
| आलिस ए खणवि न दुक, दमविह धम्मसमुद्धरण.           | 11 58 11 |
| जाइंवि ए पोसह-साल, एरिंम सुह गुरु वंदियइं ए;     |          |
| माणस ए निकर सियाल, जाह न धम्म न देव गुरु.        | ॥ १५॥    |
| अरकई ए सुहगुरु धम्म, मावधान धांमी सुणउ एः        |          |
| धम्मह ए मूल मरम्म, जीवदया जं पालीय <b>इं</b> ए.  | ॥ १६॥    |
| ब्रुटह ए निव बोलेहु, आल दीयंतु अलस एः            |          |
| देखिव ए मानु लेहु, परधन तृण जिम मिश्नयई ए.       | ॥ १७॥    |

श्री आत्मारामजीका एक अष्मगण्य श्रावक.



શ્રીયુત્ વૈધરાજ જમનાદાસ યુનીલાલ. વડાદરા.

રાવખહાદુર પ્રેમાભાઇ હેમાભાઇ.



#### श्री. मोहनलाल दलीचंद देशाई

निय तीय ए करि संतोस, परती मझह मा बहनि;
परिहरउ ए कूडउ सोम, करि परिमाण परिग्गह ए. ॥ १८॥
जाणवी ए धम्मह मेद, दान-सीयल-तप-मावनाहिं;
देसणा ए एम सुणेवि, वंदवि गुरु जो धरि गयउ ए. ॥ १९॥
धोवती ए मिहलवि ठाइ, तउ ववसाय समाचरई ए;
परिहरउ ए पाप-व्यापार, न्याय हि धण कण मेलवई ए. ॥ २०॥

#### ॥ वस्तु ॥

कहउं पनरस कहउं पनरस कम्म-आदाण; इंगाली वण सगड भाड फोड जीविय विवजह, दंत लक्ख रस केस विस वणिज किज न कथावि संचहु; जंत पीड निल्लंछणह असइ-पोस दव दाण, सरह सोम सो किम करइ, होइ जु माणस जांण.

॥ २१ ॥

#### ॥ ढाल ॥

लोहकार सोनार ढंढार, भाड भ्रंज अनइ क्रंभार: अरु पीरु आज़ नर वीकंते. ते रंगाली कम्म करंति, ॥ २२ ॥ कंद कठ तुण वणफल फुछइ, विक्कर पत्त जि लब्भइ ग्रुखह, खंडण पीसण दलण जु कीजइ, वण जीविया कम्मसु कहीजइ. ॥ २३ ॥ थड़ सगड जो वाहइ वीकइ तीजइ कम्मादाणि सु दकह; खर वेसर महि सुद्ध बलद, भाडह भार म वाहिसि भद्द. 11 88 11 क्रव सरोवर वावि खणंते. अन्त्रवि उड्डह कम्म करंते: सिलाकुट्ट कम्म हल खेडण, फोडि कम्मजि भृमिहिं फोडण. ॥ २५॥ दंत केस नह रोमइ चम्मइ, संख कवडूय पोसय सुम्मइ; कसत्तरी आगरु जिवि साहइ, सो नर सावय-धम्म विराहइ. ॥ २६ ॥ लाख गुली धाहडीय महुआ, टंकण मणसील वणिजः पूरी वज लेवसा कुडा, हरियाला नवि रूडा. 11 29 11

#### गुणाकरसूरिकृत श्रावकविधिरास

सर विस आमिस मह अनुभाषण, रसविजण किय करह विचश्वण; हुच्पड़ चउपड़ वणिज जु लग्गह, केम वणिज निय मन सु भग्गड़. ॥ २८॥ विस कंकसीया हल हथीयारा. गंधक लोह जि जीव हमारा: ऊखल अरहट घरट वणिजह इम विस वाणिज करइ अणजह. ॥ २९ ॥ घाणी कोइछ अरहट वाहइ, अन्तु दलि दाजिको करावइ; इणि परि कहियह कम्मादाण, जेव पीडा परिहरह सुजाण. 11 30 11 जो घणु निरघण अंक दियावह, विंधह नाक ग्रुक्क छेदावहः गाइ कम गल कंवल कप्पइ. सो निल्लंखण दीसिहिं लिप्पइ. ॥ ३१ ॥ ककड कक्कर मोर बिलाडइ, पोसंतह नवि होइ भलाइ: सूआ सारहि अनइ पारेवां, धम्म धुरंधर नहीय धरेवा. 11 32 11 दव देविण घण जीव म मारह, मरवर द्रह जल सोस निवारहः पनरस कम्माटाण विचारु, जाणवि सुधउ करिव ववहारू. घात घमइ रम अंजण जोअइ, जय ( जुअ ) रमइ इम द्विण न होइ: कुनिमन एक निसवउ न गमीजइ. निय आगति चिहुं भागिहि कीजइ. ॥३४॥ पहिलंड भाग निषिहि संचारड, बीजंड पणि वनसाय वधारड: तीजउ धम्मभोग निग दोस. चउथइ चउपइ पोम. ॥ ३५ ॥

॥ वस्तु ॥

निसुणि धम्मिय निसुणि धम्मिय क्र. तुल माण, कह कूडा वय हरउ कुड लेह तह माखि कूडी; दुत्थिय दीण सुहासणिय मित्र द्रोह न हु वात रूडी, देव दविणु जो गुरु दविण भक्खय भमइ अणंत; विण संमत्तह सो भमइ, भव संसार अणंत.

॥ ढाल ॥

जिय आहारह तणीय सुद्धि सुणि चारित लीणउ, तिम ववहारह तणीय सुद्धि श्रावक सुकलीणउ:

#### श्री. मोइनलाल दलीचंद देशाई

हाटह हुंतउ घरि पहुत जइ भोजन वार. पूजा बीजी वार करइ भाविहिं सुविचार. 11 29 11 दीण गिलाणह पाहुणउ ए संभाल करावड. सह हितथिहिं सूधउ आहार मुणिवर विहरावह; ओसह वसह भत्त पाण वसही सयणासण. अवर वि जंइ हंति साहु तं देइ सुवासण. 11 36 11 जउ तिणि ठार न हुंति साह तउ दिसिअ वलावह. मणि ( म्रणि ) भावह श्रावह सपात्र तउ भक्षउ होवहः कवण कीयउ पचलाण आज महं इम संभालह. बहुठउ ठामि सचित्त ठाइ आहार आहारह. 11 39 11 करि भोयण निद्रा विहीण पिण इक वीसमइ. तो पाच्छिछ्ठइ पहरि पुणवि पोमालइ गम्मइ; पढइ गुणइ वाचइ सुणेवि पुछेह पढावह, अह जियाल करणहार सो जिय घरि आवड. 11 80 11 दिवस अठम भागि सेसि जीमेइ सुजाण, पाच्छिल दृह घडीयाह दिवस चरिमं पचखाणः सांजइ तीजी पूज करवि सामाइक लीजइः तउ देवसीय पडिकमेवि मज्झाय करीजह 11 88 11 रयणिहि वीतइ पढम पहरि नवकार भणेविण. अरिहंत सिद्ध सुसाध धम्म मरणइ पइसेविण; पचरवाण सागार कर वि मवि जीव खमेविण, सावय सोवड पबड पाव तिहिं बंभइ भावइं मणु ॥ ४२ ॥

॥ वस्तु ॥

अत निद्धिहिं अत निद्धिहिं चित्ति चिंतेइ. स तुजि उजंउ चडवि जिणइ पूय कइयइ कराविसुः साहम्मिय गउरव करिसु कइय कइय पुत्थय भराविसु,

# छंडिव धंघड इय घरह कइयइ संजम लेसुः .समरसि लग्ग वि कइय हुं फेडिसु कम्मिकलेसु

11 88 11

॥ भास ॥

नितु नितु महगुरु पाय वंदि अए, संभल अमाविया सीख तुम्ह दि अए; गल ह उह्वाल ए तिभि वारा जलं, लेविण गलण ए तुम्ह अइ नीसलं ॥ ४४ ॥ सेस काले वि वे वार जल गा(ल) अमीठ जल खार जल जीव मा मेल हो; राख उद्धलत जुम्हि संखार ज, वन्थह धोवण गलिय जिल कार ॥ ४५ ॥ दुद्ध दिह तेल घृत तक ढंक वि धर अमाखीय पश्चह तिहि जीव मा पिड मर उ; सोधिव धन्न रंधन पीम उदल उपंजि वे वार ए जुहिल घर ऊखल आ। ४६ ॥ जाणिव जीव जो इंधण जाल ए, अहमी च उदसी पश्चह तिहि पाल ए; जीवदय सार जिणवयण जो संमर इ, जयण पाल ति नरनारि ते भव तर इ॥ ४७ ॥ पिक च उमासि संव ल्लर खामणा, सुगुरु पासंमि दुचिरम आस्लोयणा; कर जो आज पजंत आराहणा, तासु परलोय गई होई अइ सोहणा ॥ ४८ ॥ एम जो पाल ए वर सावय-विही, अटु भवमाहि सिव सुख सो पाविहि; रास पदमाणंद स्वरि सीसिह कीय ज, तेर इगह त्तर इ एह लिल यंग उ॥ ४९ ॥ जो पढ सो सुण जो रम इ जिणहरे, सामणदेवि तासु सानिधि कर इ; जाम सिस सुर अरु मेर गिरि नंदणं, तां जय उति हुयणे एह जिणसासणं॥ ५०॥

—इति श्री श्रावकविधि संपूर्ण । लि॰ पुरोहित लक्ष्मी (ना) रायण (सं. १९८४) ३-१६ नतीन प्रत प्राचीन प्रत सें नकल नं. २३२९ श्री म्रुक्तिकमल जैन मोहन ज्ञान मंदिर, बड़ोदा.

यह रास कविराज धनपाल ने श्री श्रावकविधि प्राकृत में रचा है और श्रीमान् मुक्तिकमल जैन मोहनमाला पुष्पं १७ में छपा है उसका यह भाषा में किया गया अनुवाद है

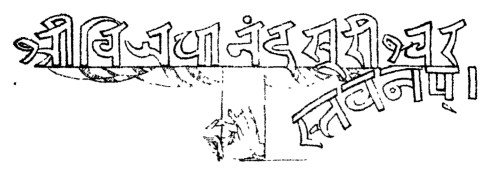
—संपादक.





શેઠ અનાપચંદ મલૂકચંદ ભરૂચ.

# दक्षिणविहारि-श्रीमदमरविजयमुनिपुङ्गविशष्याणु-चतुरविजय-मुनिप्रणीतं कल्याणमन्दिरस्नवचरणपूर्तिरूपं



श्रेयःश्रियां विमलकेलिगृहं विकाशि-पादारविन्दयुगलं नृसुरौधसेव्यम् । मच्याक्रिनां भवमहार्णवतारणाय,

योतायमानमभिनम्य जिनेश्वगम्य

11 2 11

कीर्तिः सितांश्रसभगा भूवि पोस्फ्ररीति, यस्यानघं चरिकरीति मनो जनानाम्। आनन्दपूर्वविजयान्तगद्धरिभर्त-

मनम्याहमेष किल संस्त्वनं किष्यं ॥ २ ॥ युग्मम्॥

मन्दोऽथ पुण्यविकलोऽकृतदर्शनोऽपि, मादक कुतः प्रभवति स्तवने शतान्धाम् १। आजन्मदृष्टतपनो न कदाप्युलुको,

रूपं प्ररूपयति कि किल धमेरङमेः । १॥

सङ्ख्यातिगा गुणततिः सततं स्फुरन्ती, ज्ञानेऽपि काव्य-चिषण-श्रुतदेवताभिः। नो गीयते मुनिपतेः प्रचयीकृतोऽपि,

मीयंत केन जलघेनेतु रत्नगिशः ?

11 8 11



### थी विजयानंदस्रीश्वरस्तवनम्

गुर्वादिभिः श्रुतिपथं गमितैर्गुणैस्तैः, स्वामिन् ! यथामति तव स्तवनं विधास्ये । स्वप्ने क्षितस्य किस कोऽपि न चान्तिमस्य,

विस्तीर्णतां कथयनि म्बंधियाम्बराजेः ॥५॥

भक्त्यात्मशक्तिमविचार्य सम्रद्यतोऽपि. स्तोतं न यामि बिदुषामिह हास्यमार्गम्। संज्ञापयन्ति तरवोऽपि निजं विकारं.

जल्पनित या निजिमा नजु पश्चिणोऽपि ।। ६ %

いり「の」から

आस्तां स्तवः स्मरणमप्यत्नलं प्रमोद-माविष्करोत्यसमतां तव स्तरिवर्य !। ग्रीष्मेऽध्वगान् निविडतापविलीनगात्रान्,

प्रीणाति पश्चमरमः म्यमो जीवलो जिल

श्रुत्वाऽभिधानमपि ते प्रतिवादिनोऽरं, नक्यन्ति कातरतरा इह काकनाञ्चम् । सर्पाः स्थितिं विद्धते किम्रु पार्धभूमि-

मभ्यागते बन्धिग्वविद्वति चन्द्रनस्य ॥ ८ ।

गोभिः प्रबोधयति विश्वमशेषमेतत् । ग्रेरे ! त्विय स्फुरिततेजिस लोकबन्धो !। म्रुच्यन्त एव भविनो घनकर्मबन्धे--

श्रीरेग्वाश्च पक्षनः प्रपलायमानैः ॥ ९॥



多川の山から

१ सूर्यपक्षे सप्तमी, आचार्यपक्षे सम्बोधनम् ।

विश्वं प्रमोदयति क्षिप्यपरम्परा या, सर्वस्तवैव ग्रुनिपुक्कव ! स प्रभावः । मृतिंर्जडाऽपि लभते जगति प्रतिष्ठा-

मन्तर्गतम्य मरुतः स किलानुभावः ॥ १०॥ स्थातो जगत्त्रयविजेत्त्वा बलाढयो, जिग्ये स कामसुभटो भवता विनास्त्रैः। आध्वाब्यतेऽम्बुधिजलेन जगद्भियेन,

पीनं न कि तदपि दुर्भग्याडवेन ? ॥ ११॥ स्रोते स्वयन अवितो विक्रणां—

ज्ञानामृतेन स्वयन् भविनो वितृष्णां— स्तृष्णां विवर्द्धयसि पत्कजसेवनस्य। एतत् परस्परविरोधि गुणद्रयं ते,

चिन्तो न इन्त महता गढि वा प्रभावः ॥ १२ ॥

सांसारिकाणि भवता चिरसेवितानि, कर्माणि पातकमयानि विवर्जितानि । पातापि कृन्तति विश्वकृक्य निजं धपायं,

नीलदुमाणि विशिनानि न कि हिमानी ॥ १३॥
लोके कलक्कविकलं सकलं चरित्रं,
चित्रं कषायरहितं च दयाप्छतं ते।
कर्मश्चये मुनिए! तेन शिवाक्कनाया,

दक्षम्य सम्भवि पदं ननु कर्णिकायाः ॥ १४ ॥





२ देवस्य।

#### श्रीविजयानन्दसरीश्वरस्तवनम्

इयामात्मनोऽपि लघुतां गमिताश्र शिष्टैः, कारुण्यमीश! भविनामिह पूज्यतां च। सम्पर्कतोऽत्र तव सिद्धरसस्य यान्ति,

बामीकरन्त्रमचिगदित्र धातभेदाः

11 24 11

आत्मा तव श्रमणपुक्कव ! नाकगोऽपि, संहृत्य हास्यजनकं मुनिभेदभावम् । ऐक्यं द्वतं वितनुतादिह सम्प्रदाये,

यहिंग्रहं प्रशमयांन्त महासुभागाः ॥ १६ ।

आनन्दमीश ! विजयं च रयाद विधत्ते--ऽभिख्यापि ते तनुमतामिह चिन्त्यमाना। भक्त्या स्मृतं सपदि जाङ्गलिदेवतायाः

कि नाम नो विष्विकारमप्रकोशन । १३ ।

वेदादिवाङ्मयमशेषमृषीश ! बुद्धा, सम्यक्तयाऽत्र भवता परिणामितं द्राक्। वाग्वर्गणा: कविजनैरखिलैः किमेका,

ना गृह्यने जिविभवणितपच्या 🗀 💎 💯 💯 ।

गर्भागतस्य भगवंस्तव वार्तयापि. तेजोनिधेः परिजनो ग्रुग्नुदे समग्रः। द्रेऽस्तु भास्वदुद्यः प्रभयापि तस्य,

कि वा विवाधमपपाति न जीवलाकः ? ।। १९॥



シングルでしている

१ अभिधानम् ।

स्वीकुर्वते न वचनं तव ये हठेन, येऽवर्णवादमपि तेऽनिश्रमुद्गृणन्ति । कृत्वा दृढानि कुधियो निजकर्मणां ते,

गच्छन्ति नूनमध् एव हि बन्धनानि ॥ २०॥

त्वद्देशनामृतरसं भगवन् ! निपीया---SSकण्ठं जिनेन्द्रसमये दृढमक्तिरङ्गाः धर्मोद्यमं विद्धत्रश्च निरस्य कर्म,

महया वर्जान्त नरगा श्राप्तरामरत्यम्

11 23 11

ये दैर्शनं जिनपतेर्धुनिराज ! ते च, प्राप्तास्तथा चरणपङ्कजपर्युपास्तिम्। सज्ज्ञानदर्शनसुसंयमभूषिताङ्गा-

म्ने ननम्प्यगन्यः खल् श्रुपायाः

11 22 11

इयामाश्यं जडमयं चैपलात्मकं च, सस्नेहमप्युरुखं च शरीरिणं त्वम्। उच्चैः पदं नयसि भो ! स्वगुणेन वायु-

श्रामीकराद्विधिरसीय नवाम्युवातम्

त भरे ।

बत्तिर्धनीश ! मनसो विपरीतमार्ग, यान्ती त्वया परिहृता चिरलालितापि। दुश्रेष्टितं समवलोक्य निजाङ्गनाया,

नीरागतां वर्जात को न सचेतनोऽपि ॥ २४॥

१ सम्यक्त्वम्, अवलोकनं च। २ पक्षे जलमयम्। ३ विद्युक्तम्।



うというという

### श्रीविजयानंदस्रीश्वरस्तवनम्

सत्युः प्रवेशसमयादिमहोत्सवेषु, नागाक्रनादिनिजिकक्षरजीयमानाम् । कीर्ति तनोति दिवि देव ! गमीरघोषो,

मन्यं नद्श्वभिनभः सुर ! इन्दुभिन्ते

॥ २५ ॥

अद्यापि देव ! जिनशासनरक्षणार्थ, यासि त्वमेव जनलोचनगेम्वरत्वम् । सत्कान्ति-इंस-कमलाभिधवर्यश्चिष्य-

न्याजात विधा धननन्धेवसभ्यपेतः

H 38 4

कामादिदुर्दमभटैरसमैर्धुनीशा-**ऽमेधेन मोहनूप**तिं प्रबलं जिगीषुः । सज्ज्ञान-दर्शन-सुसंयमसंज्ञवज्र-

भारत्रमेण भगवन्नोवनी प्रवानि

उचत्वकाङ्गिण इनामलतेजसोऽरं, रज्यन्त ऊर्जितगुणेषु जनेषु नित्यम्। किं साम्यमीप्सव इवात्र भवद्वयेऽपि,

म्बन्सङ्ग्रम समनगी न रमन्त एव र

11 24 1

सेब्यः सदा ततगुणैः सुमनः समूहैः, सिबन्तितार्थघटनापद्धरिक्कनां च। संसेविनां सपदि कामघटोऽसि साक्षा-

चित्रं विभी ! यदिम कमेविपाकशुन्यः ॥ २०॥

१ सु-सुष्टु रा-लक्ष्मीर्यस्य सः । २ श्रुक्रचेतसो जनाः, पक्षे वेबाः ।





### थी. चतुरविजयम् निप्रणीतम्

षद्खण्डभारतधरा वदने अच्युतस्य, वर्षे यथा षद्गतवश्च रसाः षडुव्यीम् । षद्दर्शनस्य ग्रुनिराज! तथा श्रशेषं,

ज्ञानं न्विय स्फ्रानं विश्वविकासहनः । ३०॥

संविद्यमार्गमृषिराज! समाश्रयन्तं, त्वां योऽरुणजिनवरागमबोधश्चत्यः। तीव्रैवेचोभिरिन! हुण्डकवर्गपूज्यो,

ग्रस्तम्बर्मामिरयमेत् वरं दरान्मा

11 22 11

यः शान्तिसागर इति प्रथिताभिधानः, शास्त्रेश्च युक्तिवचनैः प्रतिबोधितोऽपि । मेने बचो न मवतो विदधे हठेन,

तेनेव तस्य जिलं ! दुर्वस्य शिक्त्यम्

ा ३२ ॥

जातेषु भूरिषु बुधेषु च सम्मतेषु, स्रीश ! ते सुनिषु हुक्मसुनिर्वत स्वम् । ना ग्रुश्चदेव ग्रुनिदेव ! दुराग्रहं यं,

सोऽस्याभवत प्रतिभवं भवदः खहेतः

ा ३३ ॥

ते धर्मिणः सुमनसः सुमनःसमृहैः, संसेविताः शिवरमाश्रयिणा भवन्ति । येऽभ्यर्चयन्ति सुमर्नास्सुमनोभिरीड्यं,

पादह्यं तव विमो ! भ्रवि जन्मभाजः । १४॥





る中の山から

१ इन्द्रियादिजयनशील ! २ उपलक्षणमेतत् ।

#### श्रीविजय। नन्दस्रीश्वरस्तवनम्

न्यासीकृते स्वहृदये भगवंस्त्वदाञ्चा--मन्त्रे ग्रमे पथि च सश्चरतां यथेष्टम् । मोहोरगसिजगतीजनभीतिदायी,

किं वा विपदिपधरी संविधं समैति? ॥ ३५ ॥

लम्धा मया न भगवन् ! भवदीयपादी-पास्तिः श्रुतं न वचनं भवभीतिहारि। तेनैव मोहधरणीशपराभवानां.

जातो निकेतनमहं स्थिताजयानाम

11 36 11



सर्वस्य देवनिवहस्य धुरीणभावं, मेजे भवानिति दिवि श्रमणेश! मन्ये। त्वत्संस्मृतेरि हि विघ्नभिदे व्रजेयुः,

प्रीद्यत्थवन्धगतयः कथमन्ययेते ी

॥ ३७ ॥

त्वं ढंढकैः श्रुतिपथं गमितश्र दृष्टो. मक्त्या विनेव बहुधा परिषेवितोऽसि । सम्यक्तक ब्रुद्धिमपि नो किल ते प्रपन्ना.

यस्मान क्रियाः प्रतिफलन्ति न भावधन्याः ॥ ३८॥

सर्वस्य संयमिगणस्य च सिन्नधेहि. दृष्टिं प्रसत्तिसुभगां भगविभधेहि । क्रोधादिदोषनिकुरम्बमरं पिधेहि,

दः खाङ्करोहलनतत्परतां विधिति

11 39 11



थी. आ. शताब्दि प्रंथ माटे खास करावेल रेखा चित्र नं. २



म्व० मुनिराजश्री खांतिविजयजी (तपस्वीजी) महाराज

### थी. चतुरविजयमुनिप्रणीतम्

स्वाध्यायसंयमतपःस परायणोऽपि. कामक्रदादिभटराजिविराजितेन। मोहद्विषा ग्रनिपते ! तव सेवकोऽपि.

वच्योऽस्मि चेवु भ्रवनपालक ! हा हतोऽस्मि ॥ ४० ॥

सम्प्राप्तभग्नवरसंयमपोतकाष्ट्रं. पुण्यऋयाणकविहीनमतीव दीनम्। पाहि प्रभो ! विश्वदबोधवरत्रया मां,

सीटन्त्रमद्य अयदव्यमनाम्बराजाः

11 88 11

ज्ञानप्रचारकृदलं परवादिजेता. विस्तारयन् मुनिगणेऽमलसंयमर्द्धिम्। भूया मुनीश्वर ! पुनर्जिनशासनस्य,

स्वामी न्वमेव भवनंदन्न भवान्तरेदीप ॥ ४२ ॥

कृच्छाणि यान्ति विलयं सुखमेधते च, लक्ष्मीः स्थिरा भवति सम्मनि शान्तिरेति। तेषां वशीभवति नाथ! शिवाक्रनापि.

ये संम्तदं तत्र विभा ! रचयन्ति मन्याः 💛 ४३ ॥

भच्या चेऽमरवन्धं, वन्दन्ते त्वां मुनीश ! विशद्धियः । ते कर्मक्षयचतुरा,

अचिरान्मोक्षं प्रपद्यन्ते

11 88 11



少一〇世代

#### श्रीविजयानन्दस्रीश्वरस्तवनम्

### प्रशस्तिः—

कल्याणमन्दिरमहास्तवतुर्यपाद—

पूर्त्याङ्कितं स्तवनमीहितदानदश्चम् ।

वीरात् (२४६२) कराङ्गयुगनेत्रमिते गतेऽन्दे,

श्रीविक्रमाद् (१९९२) द्विनिधिनन्दसितांश्चसंख्ये ॥ १ ॥

अमरविजयपादाम्भोजसंगायितेन, चतुरविजयनाम्नो शिष्यलेशेन दृष्पम् । शुभवति रविवारे पोषकृष्णे दशम्यां, जयतु सुचिरमेतद् वाच्यमानं सुधीभिः ॥ २ ॥ युग्मम् ॥

एतत् कृतं विजयवस्त्रभसूरिवर्य--राज्येऽस्तदोषमपनीततमोवितानम् ।
आनन्दपूर्वविजयाभिधसूरिभर्तुः,
स्तोत्रं सतां स्रगिव कण्ठमलङ्करोत

11 3 11

मुनिवर्यदेविजयप्रेरणया जन्मतोऽस्य मुनिभर्तुः । महसि भ्रतान्धाः प्रचलति रचितमिदं भृतयेऽस्तु सताम् ॥ ४॥

श्रीमतो वासुपूज्यस्य तीर्थनेतुः प्रसादतः। सञ्जाताञ्जुष्य निष्यत्तिः वर्थे सैन्यापुरे पुरे ॥ ५॥









# नमः अर्ह्यक्षः।

### [ लेखकः श्री वासुदेवशरण अप्रवाल M. A. Curator Curzon Museum-मथुरा ]

अखंड समाधि और आत्म-संयम के सनातन आदर्श की प्रतिष्ठा करनेवाले तीर्थ-कर प्रभुओं को हमारी प्रणामाञ्चलि अर्पत हो। भगवान् कृष्ण ने मथुरापुरी में जन्म लेकर जिस योग की निष्ठा को अपने जीवन में मूर्तिमान् किया, उसी अविचल निष्ठा के सूत्र को हम जैन तीर्थक्करों के जीवन में पिरोया हुआ पाते हैं। सृष्टि के आदि से ऋषियों ने इसी तप के आदर्श को सदा अपने सामने रक्खा था। हमारा चित्त दिन्य आनन्द से गद्गद् हो जाता है जब हम पढ़ते हैं:—

# भद्रमिच्छन्त ऋषयः स्वर्विदः, तपोदीक्षाम्रुपनिषेदुरग्रे । ततो राष्ट्रं बलमोजश्र जातं, तदस्मै देवा उप संनमन्तु ॥

अर्थात् ऋषियों ने चाहा कि प्रजाओं में सब प्रकार कल्याण हो, इसी लिए उन्हों ने सर्व प्रथम तप और दीक्षा की उपासना की। उनके तप से ही राष्ट्र में बल और ओज उत्पन्न हुए। इसलिए हे विद्वानों! आओ और तपस्वियों को प्रणाम करो। यही कारण है कि हम आज जिनेन्द्र तपस्वियों के पुण्यक्षोक चरित्रों के प्रति अपनी प्रणामाजलि का समर्पण करते हैं।

तप में सृष्टि करने की सामर्थ्य होती है। हम कह सकते हैं कि प्राचीन अईतों के अखण्ड तप ने जिस उदात्त धर्म को आलोकित किया उसके अप्रतिहत विकास में अनेक विलक्षण इतिहासों की सृष्टि हुई, जब धर्म, दर्शन, साहित्य, कला और आचार का नवीन उन्मेष हुआ।

### प्राचीममथुरा में जैनधर्म का वैभव

ऐसा ही एक समय वह था जब मथुरा में ईस्वी सन् से लगभग चार—पांच शताबिद पूर्व, जैन धर्म के स्तूपों की स्थापना हुई। आज कंकाली टीले के नाम से जो भूमि वर्तमान मथुरा संग्रहालय से पश्चिम की ओर करीब आध मील दूर पर स्थित है, वह पवित्र स्थान ढाई सहस्र वर्ष पहले जैन धर्म के जीवन का एक महत्त्वपूर्ण केन्द्र था। उत्तर भारत में यहां के तपस्वी आचार्य सूर्य की तरह तप रहे थे। यहां की स्थापत्य और भास्कर कला के उत्कृष्ट शिल्पों को देखकर दिग्दिगन्त के यात्री दांतो तले उंगली दबाते थे। यहां के श्रावक और श्राविकाओं की धार्मिक श्रद्धा अनुपम थी। अपने पूज्य गुरुओं के चरणों में धर्मभीरु भक्त लोग सर्वम्व अर्पण करके नाना भांति की शिल्पकला के द्वारा अपनी अध्यात्म साधना का परितोष करते थे। अन्त में यहां के स्वाध्यायशील भिक्षु और भिक्षुणियों-द्वारा संगठित जो अनेक विद्यापीठ थे उनकी कीर्ति भी देश के कोने कोने में फैल रही थी। उन विद्यास्थानों को गण कहते थे, जिन में कई कुल और शाखाओं का विस्तार था। इन गण और शाखाओं का विस्तृत इतिहास जैन-अन्थ कल्पसूत्र तथा मथुरा के शिलालेखों से प्राष्ट्र होता है। अब हम कुल विश्वदता से जैन धर्म के इस अतीत गौरव का यहां उल्लेख करेंगे।

### देवनिर्मित स्तूप

कंकाली टीले की भूमि पर एक प्राचीन जैन स्तूप और दो मन्दिर या प्रासादों के चिह्न मिले थे। अर्हत नन्धावर्त अर्थात् अठारहवें तीर्थंकर अर की एक प्रतिमा की चौकी पर खुदे हुए एक लेख में लिखा है [F. I Vol. II, Ins. no. 20] कि कोष्ट्रिय गण की वजी शाखा के वाचक आर्थ बृद्धहस्ती की प्रेरणा से एक श्राविका ने देवनिर्मित स्तूप में अर्हत् की प्रतिमा स्थापित की।

यह लेख सं. ७९ अर्थात् कुषाण सम्राट् वासुदेव के राज्यकाल ई० १६७ का है, परन्तु इसका देवनिर्मित शब्द महत्त्वपूर्ण है; जिम पर विचार करते हुए बूलर स्मिथ आखि विद्वानों ने [Jain stupa, P. 18] निश्चय किया है कि यह स्तूप ईस्वी० दूसिर शताब्दि में इतना माचीन समझा जाता था कि लोग इसके वास्तविक निर्माणकर्ताओं के इतिहास को मूल चुके थे और परम्परा के द्वारा इसे देवों से बना हुआ मानते थे। इस स्तूप का नाम बौद्ध स्तूप लिखा हुआ है। हमारी सम्मति में देवनिर्मित शब्द सामिमाय है और इस स्तूप की अतिशय प्राचीनता को सिद्ध करता है। तिब्बतीय विद्वान् तारामाथ ने अशोककालीन तक्षकों और शिल्पयों को यक्षों के नाम से पुकाग है और लिखा है कि मौर्यकालीन शिल्पकला यक्षकला है। उससे पूर्व युग की कला देवनिर्मित थी। अतएव

#### श्री. वासुदेवशरण अप्रवाल

सिलालेख का देवनिर्मित शब्द यह संकेत करता है कि मथुरा का स्तूप मौर्यकाढ़ से पहले अर्थात् लगभग छट्टी या पांचवी शताब्दि ईस्वी. पूर्व में बना होगा। जैन विद्वान् जिनमभ-द्वारा रचित तीर्थकरूप किंवा राजपासाद मन्थ में मथुरा के इस स्तूप के निर्माण और जीर्णोद्धार का इतिहास दिया हुआ है। उसके आधार पर बूलर ने A legend of the Jain stupa at Mattura नामक निबन्ध लिखा था। उसमें कहा है कि मथुरा का स्तूप, आदि में सुवर्णमय था, जिसे कुबेरा नामकी देवी ने सप्तम तीर्थकर सुपार्श्व की स्मृति में बनवाया था। कालान्तर में तेईसवें तीर्थकर श्री पार्श्वनाथजी के समय में इमका निर्माण ईंटों से हुआ। भगवान् महावीर की सम्बोधि के १३०० वर्ष बाद बप्पभट्टिस्रिर ने इसक! जीर्णोद्धार कराया। इस आधार पर डॉ. स्मिथ ने जैन स्तूप नामक पुस्तक में यह लिखा है:—

Its original crection in brick in the time of Parsvanath, the predecessor of Mahavira, would fall at a date not later than B. C. 600. Considering the significance of the phrase in the inscription "built by the Gods" as indicating that the building at about the beginning of the Christian era was believed to date from a period of mythical antiquity, the date B. C. 600 for its first erection is not too early. Probably, therefore, this stupa, of which Dr. Fuhrer exposed the foundations, is the oldest known building in India."

इस उद्धरण का भावार्थ यही है कि अनुश्रुति की महायता से मथुरा के प्राचीन जैन स्तूप का निर्माणकाल लगभग छठी जनाब्दि ई० पूर्व का प्रारम्भकाल था और इसी कारण यह भारतवर्ष में सब से पुराना स्तूप था।

बौद्ध स्तूप के समीप ही दो विशाल देव—प्रासाद थे। इन में से एक मन्दिर का तोरण [प्रासाद –तोरण] प्राप्त हुआ था। इसे महारक्षित आचार्य के शिष्य उत्तरदासिक ने बनवाया था। इस के लेख के [E I. Vol. II, Ins. no. ! ] अक्षर भारहूत के तोरण पर खुदे हुए लगभग १५० ई० पू० के धनभूति के लेख के अक्षरों से भी अधिक पुराने हैं; अतएव विद्वानों की सम्मति में इन मन्दिरों का समय ईस्वी० पूर्व तीसरी शताब्दि समझा गया है।

# अद्भुत शिल्प का तीर्थ

ईस्वी० पूर्व दूसरी शताब्दि से लेकर ईसा के बाद ग्यारहवीं शताब्दि तक के शिळालेख और शिल्प के उदाहरण इन देवमन्दिरों से मिले हैं। लगभग १२०० वर्षों तक जैन धर्म के अनुयायी यहां पर चित्र-विचित्र शिल्प की सृष्टि करते रहे। इस स्थान से प्रायः सौ शिलालेख,

### प्राचीन मथुरां में जैनधर्म का नैभव

और डेढ हमार के करीब पत्थर की मूर्तियां मिल चुकी हैं। प्राचीन भारत में मधुरा का स्तूप जैन धर्म का सब से बडा शिल्प तीर्थ था। यहां के भन्य देव-प्रासाद, उनके सुन्दर तीरण, बेदिकास्तम्म, मूर्धन्य या उष्णीष पत्थर, उत्कृष्ठ कमलों से सज्जित सूची, उत्कीर्ण आयागपह तथा अन्य शिलापट्ट, सर्वतोभद्रिका प्रतिमाएं, स्तुप-पूजा का चित्रण करनेवाले स्तम्भतोरण आदि अपनी उत्क्रष्ट कारीगरी के कारण आज भी भारतीय कला के गौरव समझे जाते हैं। सिंहक नामक वणिक के पुत्र सिंहनादिक ने जिस आयागपट्ट की स्थापना की थी वह अविकल रूप में आज मी लखनक के संब्रहालय में सुशोभित है। चित्रण-सौष्ठव और मान-सामझस्य में इसकी तुलना करनेवाला एक भी शिल्प का उदाहरण इस देश में नहीं है। बीच के चतुरस्रस्थान में चार नन्दिपदों से घिरे हुए मध्यवर्ती कुण्डल में समाधिमुद्रा में पद्मासन से भगवान् अर्हत् विराजमान हैं। ऊपर नीचे अष्टमांगलिक चिन्ह और पार्श्वभागों में दो स्तम्भ उत्कीर्ण हैं, दक्षिण स्तम्भ पर चक सुशोभित है और वाम पर एक गजेन्द्र । आयागपट्ट के चारों कोनों में चार चतुर्दल कमल हैं । इस आयागपट्ट में जो भाव व्यक्त किए गए हैं उनकी अध्यात्म व्यंजना अत्यन्त गम्भीर है । इसी प्रकार माथुरक लवदास की भार्या का आयागपष्ट जिस में पोडश अरेवाले चक्र का दुर्धर्ष प्रवर्तन चित्रित है, मथुराशिरुप का मनोहर प्रतिनिधि है। फल्गुयश नर्तक की भार्या शिवयशा के सुन्दर आयागपट्ट को भी हम नहीं मूळ पाते।

कंकाली टीले के अनन्त वेदिका स्तम्भों और सूची-दलों की सजावट का वर्णन करने के लिए तो किव की प्रतिभा चाहिए। आभूषण-संभारों से सन्नतांगी रमणियों के सुखमय जीवन का अमर वाचन एकबार ही इन स्तम्भों के दर्शन से सामने आ जाता है। अशोक, बकुल, आम्र और चम्पक के उद्यानों में पुष्पभंजिका कीडा में प्रसक्त, कन्दुक, खड्गादि नृत्यों के अभिनय में प्रवीण, स्नान और प्रसाधन में संलग्न पौरांगनाओं को देखकर कौन मुग्ध हुए बिना रह सकता है ! भिक्तभाव से पूजा के लिए पुष्पमालाओं का उपहार लानेवाले उपासक बन्दों की शोभा और भी निराली हैं। सुपर्ण और किन्नर सद्दृश देव-योनियां भी पूजा के इन श्रद्धामय कृत्यों में बराबर भाग लेती हुई दीखाई गई हैं। मथुरा के इस शिष्टप की महिमा केवल भावगम्य है।

### श्रावक-श्राविकाएँ तथा उनके आचार्य

मथुरा के शिलालेखों से मिली हुई सामग्री से पता चलता है कि जैन समाज में सियों को बहुत ही सम्मानित स्थान प्राप्त था। अधिकांश दान और प्रतिमा-प्रस्थापना

उन्हीं की श्रद्धा—भक्ति का फल थीं। सब सत्त्वों के हितसुख के लिए [ सर्वसत्त्वानां हित-सुसाय ] और अहित पूजा के लिए [ अहित्पूजाय ] ये दो वाक्य कितनी ही बार लेखों में आते हैं। ये उस काल के भक्तिधर्म की व्याख़्या करनेवाले दो सूत्र हैं जिन में इस लोक के जीवन को परलोक के साथ मिलाया गया है। गृहस्थों की पुरंब्री कुदुम्बिनी बड़े गर्व से अपने पिता, माता, पित, पुत्र, पौत्र, सास—ससुर का नामोक्षेण करके उन्हें भी अपने पुण्य का भागधेय अपीण करती थीं। स्वार्थ और परमार्थ का समन्वय ही मथुरा का प्राचीन भक्तिधर्म था।

देवपाल श्रेष्ठी की कन्या श्रेष्ठी सेन की धर्मपत्नी श्रद्धा ने वर्धमान प्रतिमा का दान करके अपने को कृतार्थ किया । श्रेष्ठी वेणी की धर्मपत्नी, महिसेन की माता कुमारमित्रा ने आयां वसुला के उपदेश से एक सर्वतोभद्रिका प्रतिमा की स्थापना की । यह वसुला आर्य-जयभृति की शिष्या आर्या संगमिका की शिष्या थी। सर्वलोकोत्तम अर्हतों को प्रणाम करने-वाली सचिल की धर्मपत्नी ने भगवान शान्तिनाथ की प्रतिमा दान में दी। वज्री शाखा के वाचक आर्यमातृदत्त जो आर्यवलदत्त के शिष्य थे, इसके गुरु थे। मणिकार जयमष्टि की दुहिता, छोहवणिज फल्गुदेव की धर्मपत्नी मित्रा ने कोष्ट्रिय गण के अन्तर्गत ब्रह्मदासिक कुछ के बृहन्त-वाचक गणि जिमत्र के शिष्य आर्यओध के शिष्य गणि आर्यपाल के श्रद्धांचर वाचक आर्य-दत्त के शिष्य वाचक आर्यिसिंह की निर्वर्तना या प्ररणा से एक विशास जिनप्रतिमा का दान दिया । पुनश्च कोष्ट्रिय गण के आचार्य आर्यबलत्रात की शिष्या संधि के उपदेश से जयभ-हुकी कुदुम्बिनी ने प्रतिमा-प्रतिष्ठा की. ( E. I. vol. 1, Mattura ins. no. 5) एवं इन्हीं आर्थ बलत्रात की शिष्या संधि की भक्त जया थी जो नवहस्ती की दहिता, गुहसेन की स्तुषा, देवसेन और शिवदेव की माता थी और जिस ने एक विशास वर्धमान प्रतिमा की ११३ ई० के लगभग प्रतिष्ठा कराई. ( E. I. vol II. no. 34 )।. पूज्य आचार्य बलदत्त को अपनी शिष्या आर्या कुमारमित्रा पर गर्वथा। शिलालेख में उस तपस्विनी को ' संशित, मिलत, बोधित ' ( whetted polished and awakened ) कहा गया है। यद्यपि वह भिक्षुणी थी। तथापि उसके पूर्वाश्रम के पुत्र गिष्ठक कुमार भट्टिने १२३ ई० में जिनमतिमा का दान किया। यह मूर्ति कंकाली टीले के पश्चिम में स्थित दूसरे देवपासाद के भग्नावरोष में मिली थी। पहले देवमन्दिर की स्थिति इसके कुछ पूर्वभाग में थी। महाराज राजातिराज देवपुत्र हृविष्क के ४० वें संवत्सर [ १२८ ई० ] में दत्ता ने भगवान् ऋषभदेव की स्थापना की जिस से उस के महाभाग्य की वृद्धि हो। शिलालेख नं ९ से जात होता है कि चारणगण के आर्यचेटिक कुछ की हरितमालगढी शाखा के आर्थ भगनन्दी के शिष्य वाचक आर्य नागसेन प्रसिद्ध आचार्य थे।

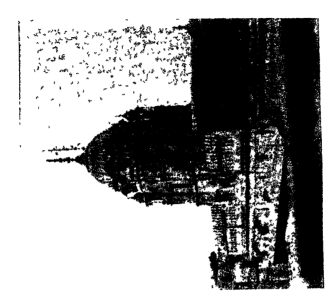
### प्राचीन मधुरा में जैनधर्म का वैभव

ग्रामिक (ग्रामणी) जयनाग की कुदुन्त्रिनी और ग्रामिक जयदेव की पुत्रवधू ने सं० ४० में शिलास्तम्भ का दान किया। आर्या स्थामा की प्रेरणा से जयदास की धर्मपत्नी गृदा ने ऋषम प्रतिमा दान में दी। श्रमणश्राविका बलहस्तिनी ने माता पिता और सास—ससुर की पुण्यवृद्धि के हेतु एक बड़े ( र्थं प्रेर्ं ) तोरण की स्थापना की।

कंकाली टीले के दक्षिणपूर्व के भाग में डॉ. बर्जस की खुदाई में एक प्रसिद्ध सरस्वती की प्रतिमा प्राप्त हुई थी जिसे एक लोहे का काम करनेवाले (लोहिककारुक) गोप ने स्थापित किया था। इसी स्थान पर धनहस्ति की धर्मपत्नी और गुहदत्त की पुत्री ने धर्मीर्था नामक श्रमणा के उपदेश से एक शिलापट्ट दान किया जिस पर स्तप की पूजा का सन्दर हृज्य अंकित है [ E. I. Vol. I. no. 22 ] जयपाल, देवदास, नागदत्त, नागदत्ता की जननी श्राविका दत्ता ने आर्थ संघिसह की निर्वर्तना मान कर वर्धमान प्रतिमा का ई० ९८ में दान किया। अन्य प्रधान दानदात्री महिलाओं में कुछ ये थीं—सार्थवाहिनी धर्मसोमा (ई० १००), कौशिकी शिवमित्रा जो ईस्वी० पूर्व काल में शकों का विध्वंस करनेवाले किसी राजा की धर्मपत्नी थी [ E. I V ]. I. no. 32 ]. स्वामी महाक्षत्रपद्धदास के राज्य-संवत्सर ४२ में आर्यवती की प्रतिमा का दान देनेवाली श्रमणश्राविका अमोहिनी [ E. I. Vol II. Ins. no 2 % नर्तक फल्गुयश की धर्मपत्नी शिवयशा, भगवान अरिष्टनेमि की प्रतिमा का दान करने वाली मित्रश्री, एक गन्धिक की माता, बुद्धि की धर्मपत्नी ऋतनन्दी जिस ने सर्वतीभद्रिका प्रतिमा की स्थापना की, श्राविका दत्ता जिसने नन्धावर्त अर्हत की स्थापना देवनिर्मित बोद्ध स्तूप में की, भद्रनन्दी की धर्मपत्नी अचला और सब से विशिष्ट तपस्विनी विजयश्री जो राज्यवस की धर्मपत्नी, देविल की माता और विष्णुभव की दादी श्री और जिन्हों ने एक मास का उपवास करने के बाद सं० ५० (१२८ ई०) में वर्धमान प्रतिमा की स्थापना की।

इन पुण्यचित्र श्रमण श्राविकाओं के भक्तिभित्त हृदयों की अमर कथा आज भी हमारे लिए सुरक्षित है और यद्यपि मथुरा का वह प्राचीन वैभव अब दर्शनपथ से तिरोहित हो चुका है तथापि इन के धर्म की अक्षय्य कीर्ति सदा अक्षुण्ण रहेगी। वस्तुतः काल प्रवाह में अहर होनेवाले प्रपञ्चचक्र में तप और श्रद्धा ही नित्य मूल्य की वस्तुएँ हैं। जैन तीर्थकर तथा उनके शिष्य श्रमणों ने जिस तप का अंकुर बोया उसी की छन्नछाया में सुखासीन श्रावक—श्राविकाओं की श्रद्धा ही मथुरा के पुरातन वैभव का कारण थी।।





होशियारपुर (पंजाव ) जैन सुवर्ण मंदिर जिसका शिखर सुवर्ण से मढ़ा हुआ है ॥ प्रतिष्ठा १९५८ माघ सुदि पंचमी।



होशियारपुर सुवर्ण जैनमंदिर निर्माता स्व० लालागुलाबराय सुपुत्र लाला गुज्जरमङ्ख (नाहर)



्रेन्डम र भन्यम् प्रस्थेत विकास्त्रमा व. हेश्वरस्थः अस् विकार हिन्द्रः स

क्रान्तिकारी गुरुदेव प्रातःस्मरणीय न्यायाम्भोनिधि जैनाचार्य श्री श्री १००८ श्रीमद्विजयानन्दस्रीश्वर अपर नाम श्री आत्मारामजी महाराजने इस बीस्वीं श्रताब्दि में

जैन समाज के अन्दर नव-जीवन संचार कर जो जागृति 🖟 उत्पन्न की है, उसे जैन ममाज का कोई सहृदय व्य-क्ति भूल नहीं सकता। उनके किये गये कार्यों और भाव-नाओं से यह भलीभांति प्रतीत होता है कि वे द्रव्य-क्षेत्र-काल और भाव को जाननेवाले दूरदर्शी महात्मा थे। इस में संन्देह नहीं. यदि गुरुदेव ने धर्मोद्वार का कार्य हाथ में न लिया होता तो आज पंजाब जैसे देश में जैनधर्म की विजयध्वनी सुनाई न देती और नहीं इस देश में पचासों गगन-चुम्बी मन्दिरों को देखने का



सौभाग्य होता । यद्यपि गुरुदेव ने पंजाब, मारवाड़, मेवाड़, गुजरात, काठियावाड़

#### सूरीश्वरजी के पूनीत नामपर

जैसे देशों में स्वयं विहार कर उन देशों को पुनीत किया, और मारत के कोने कोने में ही नहीं, प्रत्युत विदेशों तक उन्हों ने जैनधर्म का सन्देश पहुंचाया, परन्तु पंजाब पर उनकी विशेष कृपा थी, पंजाब के लिये वास्तव में वे सङ्गीवनी बृटी थे।

पंजाब में उन्होंने कई स्थानोंपर मन्दिर बनवाये, और अपने विहार में धर्म का खूब प्रचार किया, अन्यधर्मावलम्बयों ने आप से खूब इर्ष्या की और आप को परास्त करने के उद्देश्य से आते रहे, परन्तु तुरन्त ही वे आप के अमृतोपदेश सुनकर आप के भक्त होते गये। गुरुदेव दिग्गज विद्वान थे। और अज्ञानतिमिर भास्कर, जैनतत्त्वादर्श, जैसे कई उपयोगी ग्रन्थ अपने जीवन में तैयार कर गये।

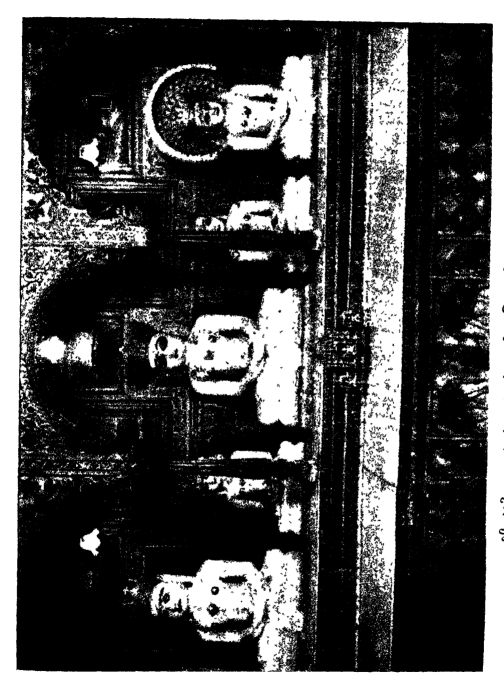
यद्यपि गुरुदेवने पंजाब में बहुत से मन्दिर निर्माण कराये, तथापि उन्हे उतने मात्र कार्य से सन्तोष न था, उनके हृदय में इन मन्दिरों के सच्चे पुजारी पैदा करने की मावना थी, उनके दिल में एक कसक थी, प्रबल इच्छा थी कि इनके साथ कई सरस्ति मन्दिर स्थापित किये जायें, और उन्हें विशालविद्यापीठ बनाकर समाज का कल्याण किया जाय, जबतक ज्ञान का प्रचार न किया जायगा तबतक किया हुआ कार्य स्थापी नहीं रह सकता, परन्तु गुरुदेव अपने इस अन्तिम भावना को अपने जीवन में पूर्ण न कर सके, समाज के दुर्माग्य से उन का असमय में ही स्वर्गवास हो गया।

Genius begins great works; Labour alone finishes them.

-Jonbort

अर्थात् महान कार्यों का प्रारम्भ मङ्गल प्रतिभाशाली मनुष्य करते हैं और उसका अन्तमङ्गल श्रम-श्रील पुरुष करते हैं।

अंग्रेजी की इस उक्ति के अनुमार गुरुदेव की प्रारम्भ हुई भावना को समाज के कर्णधार गुरुदेव मानस हृदय के राजहंस, श्री विजयवल्लभस्तीश्वरजी महाराजने कई प्रकार के कष्ट सहकर भी उसे पूर्ण किया! गुरुदेव के नाम पर कई शिक्षण संस्थायें, कई पुस्तक प्रचारक संस्थायें और कई पुस्तकालय आदि स्थापित हुए, जिन का संक्षिप्त परिचय पाठकों को इस में मिलेगा, इन संस्थाओं का परिचय जानने से पूर्व, पाठकों को यह न भूलना चाहिये कि श्री महावीर विद्यालय-वम्मई, पार्श्वनाथ जैन विद्यालय-



શ્રી હુશીયારપુર ( પંજામ ) માં સુવર્ણ મ દિર હુશીયારપુર. ( પંજામ )

वरकाणा, जैन बालाश्रम, उम्मेदपुरआदि संस्था में गुरुदेव के नाम से न होने पर भी उन्हीं की स्मारक हैं, क्यों कि इन संस्थाओं के संस्थापक भी उन्हीं गुरुदेव के पड़्घर आचार्य श्री विजयवस्त्रभस्रीश्वरजी महाराज एवं उनके शिष्य रत्न पंन्यास श्री लिलत-विजयजी महाराज हैं, अन्य संस्थाओं का परिचय इस प्रकार है।

# : शिक्षण संस्थाएँ :

श्री आत्मानन्द जैन गुरुकुल (पंजाब) गुजरांबाला—

जो कि अपने जीवन के दस वर्ष व्यतीत करचुका है, इस संस्था के स्थापित होने के इतिहास से मनोरखन नहीं प्रत्युत एक उपदेश मिलेगा।

जैसा कि पहिले लिख चुका हूं कि श्री विजयानन्दस्रीश्वरजीने पंजाब में अनेकों मन्दिर बनवाये ही थे, एक विशाल सरस्वती मन्दिर खोलने की उनकी इच्छा थी, जो उनके जीवन में पूर्ण न हुई, परन्तु स्वर्गीय आचार्य श्री के प्रशिष्यरत्न श्री विजय-विश्व मस्त्रीश्वरजीने उनकी इस भावना को पूर्ण करने का निश्वय कर लिया और उसके लिये उन्हों ने अनेक कष्ट भी सहन किये, जब तक इस कार्य को पूर्ण न करेंगे, तब तक कोई मिष्ट पदार्थ ग्रहण न करेंगे, एसी कई प्रतिज्ञाओं के साथ अपने एक लाख रुपयों के कोष (Fund) की आवश्यकता समाज के सामने रखी।

सन् १९२१ में जब कि भारत में असहयोग आंदोलन की लहरज़ोरों पर थी, श्री विजयवल्लमद्धरिजीने पंजाब में प्रवेश किया और कुछ ही समय में २८००० रु. पंजाब श्री संघ की ओर से, ४०००० रु. गुजरांवाला श्री संघ की ओर से प्राप्त होगया, और उघर आचार्य श्री के शिष्यरत्न लिलतिजयजी महाराज को उनकी प्रतिक्षा के सम्बन्ध में मालूम हुआ तो वह भी उस कार्य के पीछे लग पड़े और २२००० रु. की रकम बम्बई के दानवीर शेठ विद्वलदास ठाकोरदास से भिजवाई, एक लाख रुपया इस प्रकार पूर्ण हुआ, और माघ सुदि ६ शुक्रवार ता. २० जनवरी १९२५ को गुरुकुल के नाम संस्करण का शुमग्रहूर्च हो गया, और निःस्वार्थ सेवी, समाज के सच्चे कार्यकर्ता, त्यागी वीर वयोद्द श्रीमान् बा. कीर्तिप्रसादजी B. A., L.L. B. जैसे सुयोग्य रत्न कार्यकर्ता के मिलने पर 'जिन्हों ने' आचार्य श्री के आदेश और पंजाब की प्रार्थना को सहर्ष स्वीकृत किया, और माघ सुदि ५ सम्बत् १९८३ तदनुसार ता. १७ जनवरी १९२६ को गुरुकुल का रचनात्मक कार्य प्रारम्म हुआ, गुरुदेव के प्रताप और समाज

के सहयोग से गुरुक्कल प्रतिदिन अपनी उन्नित करता गया, परिणामस्वरूप आज तक एक स्नातक ग्रुप तथा तीन विनयमन्दिर ग्रुप गुरुक्कल से शिक्षण पूर्ण कर निकल चुके हैं, और सब योग्य स्थानों पर कार्यक्षेत्र में कार्य कर रहे हैं। और वर्तमान समय में ५० के लगभग विद्यार्थी शिक्षा का लाभ ले रहे हैं।

# गुरुकुल की विशेषतायें—

जिस नगर में इस समय गुरुकुल स्थापित है, वह पंजाब का एक ऐतिहासिक नगर तो है ही विशेषतया यहां स्वर्गीय गुरुद्व के स्वर्गारोहण एवं उनके समाधि स्थान होने से जैनियों का तो एक तीर्थस्थान हो गया है, इस शहर की १॥ मील की दूरी पर स्वास्थ्यप्रद स्वच्छ वायु मण्डल में गुरुकुल का कार्य चल रहा है। गुरुकुल में विद्यार्थियों को शिक्षण स्थान के अतिरिक्त भोजन, वस्त्र, पुस्तकें, स्टेश्नरी तथा अन्य आवश्यक सामग्री फी (ग्रुफ्त) ही देकर बड़े ग्रेम एवं कौटुम्बिक भावना से रखा जाता है। गुरुकुल की भावना यें मदा उदार रहीं, उसने पंजाब के ही नहीं प्रत्युत यू. पी., मेवाड़, मारवाड़, गुजरात और काठियाबाड़ के विद्यार्थियों को सहर्ष स्थान दिया और सम्प्रदाय एवं गच्छभेद को छोड़ कर किसी भी गच्छ एवं श्वेताम्बर, दिगम्बर, स्थानकवासी सम्प्रदाय के विद्यार्थियों को शिक्षा के लिये अपनाया और यहां तक कि जैनतरों को भी समान भाव से प्रविष्ट किया गया।

गुरुकुल में विद्यार्थियों को हिन्दी माध्यम के साथ संस्कृत, अंग्रेजी, ऊर्दू, गणित, भूगोल, इतिहास आदि विषय पढ़ाय जाते हैं और प्रत्येक विद्यार्थी को कोई न कोई उद्योग लेना भी आवश्यक होता है, तािक भावी जीवन में उदरपूर्ति के लिये उनके पास कोई न कोई साधन हो, आरोग्यता की ओर भी विशेष ध्यान दिया जाता है, एक योग्य डाक्टर साहब निरीक्षण के लिये नियुक्त है, प्रत्येक विद्यार्थी के लिये प्रतिदिन व्यायाम करना तो आवश्यक है ही, साथ ही, उन्हें ड्रिल, स्काउटिंग, लाठी, गदका मरहठी चलाने की भी शिक्षा दी जाती है।

### धार्मिक शिक्षण व क्रियाकाण्ड--

गुरुकुल में अन्य शिक्षाओं के माथ धर्म शिक्षा की ओर विशेष घ्यान दिया जाता है। प्रतिवर्ष कई विद्यार्थी जैन श्वेताम्बर एज्युकेशन बोर्ड की परीक्षा में बैठते हैं, और बहुत से विद्यार्थी अच्छे अङ्को में उत्तीर्ण हो कर पारितोषक प्राप्त कर चुके हैं, धार्मिक

# होशियारपुरमें श्रीमद् विजयानंदसूरीश्वरजी (आत्मारामजी) महाराज की शरीरप्रमाण भव्य मूर्ति.

सबन् १९५३ वैशाख सुदि पूर्णिमा की मनखतरा (जिल्ला स्यालकोट)में श्रीजिनमंदिर की प्रतिष्ठा थी. होशियारपुर के सुप्रसिद्ध श्रावक लाला गुजरमछ नाहर और लाला नत्थ्रमछ

भक्त ग्रहहिया, मिस्तिको माथमें लिए श्रीआचार्य महाराजकी (श्रीआन्मारा-मजी महाराजकी) सेवामें उपस्थित होकर पछने लगे कि, गुरुदेव ' किमी आचार्य भगवानकी मूर्ति, उनकी मौजुदगीमें किमी भक्त श्रावक ने बनवाई है?

श्रीआचार्य महागज ने कहा-हां, चलिकाल मर्वज्ञ श्रीहेमचन्द्रसूरि महाराज की मूर्त्ति, महाराजा कुमा- श्रीमद् विजयानंदरम्रीश्वरजी महाराज की रपालने बनवाई है।

लाला नत्थमह भक्त हँमकर बोले, गुरु महाराज ! आजक ममयमें आप हमारे लिए श्रीहेमचंद्रसूरि और यह लाला गुजरमहराजा कुमारपाल आपकी मूर्नि बनवाना चाहते हैं। कारीगर को साथमें लाये हैं। इतना कहकर मिस्त्रिको इशारा करके श्रीगुरुदेव के शरीर

का और बैठक का माप लिवा लिया । उसी माप की मुन्तिं बनवाने का कारीगर को उसी वक्त कहदिया गया ।

मार्ति तैयार होकर आ गई, संवन १९५७ के

वैशाखमें आचार्य विजयब्रह्मभस्री (उम वरूतके मुनिराज वस्त्रभविजयजी) महाराज के हाथसे प्रतिष्ठा हुई. दर्शन करते हुए यही प्रनीत होता है मानो माक्षान गुरुदेव विराजे हैं।

श्री सिद्धगिरि, शिर-नार, बला, जामनगर, बडौदा, द्रापुरा, क्रन्च-लिया, मुरत, बालापुर,

अह्मदाचाद, पाटण, पाली, अंबाला, गुजरां-

बाला, पट्टी, लाहौर, आदि अनेक क्षेत्रोंमें गुरुमहाराजकी मार्नि विद्यमान है, परंतु होशि-यारपुर के श्रीजिनमंदिरके एक हिम्से मे जो मार्न है वह कुछ और ही आनंद देनी है। यह उसी मूर्तिकी प्रतिकृति है।

चरणविजय.



मुर्नि, हुडिायारपर (पंजाव)

श्रिक्षा के साथ धार्मिक क्रिया काण्ड की ओर बहुत ही घ्यान रखा जाता है नित्यं प्रतिपूजन एवं सामायिक करना हर एक के लिये आवश्यक हैं, और पश्चमी, अष्टमी, चतुर्दशी को प्रतिक्रमण भी कराया जाता है। विद्यार्थीयों को संगीत विद्या के अभ्यास के अतिरिक्त लेखनकला और वक्तृत्वकला भी सिखाई जाती है, और उस समा का सश्चालन विद्यार्थी स्वयं करते हैं, इस समय गुरुकुल का वार्षिक खर्च १५००० के लगभग है।

## श्री सोहनविजय ज्ञानमंदिर—

इस नाम से गुरुकुल में एक पुस्तकालय है, जिसमें ६ हज़ार प्राकृत—संस्कृत के शास्त्र एवं हिंदी, अंग्रजी, गुजराती, ऊर्दू आदि भाषाओं की पुस्तकों का विशाल संग्रह है और वाचनालय में २० के लगभग दैनिक, साप्ताहिक, मासिक, पत्र ऊर्दू, हिंदी, अंग्रेजी के आते हैं, जिनका विद्यार्थी पूरा पूरा लाभ लेते हैं। यह ज्ञानमन्दिर भी गुरुदेव की स्मारक संस्था ममझनी चाहिये। स्वर्गीय श्री सोहनविजयजी महाराज श्री विजयवस्त्रभद्धरिजी महाराज के शिष्यरत्न थे, जिन्हों ने गुरुदेव के नाम पर संस्थायें कायम करने का अपना लक्ष बना लिया था, जिनकी कृपा से श्री आत्मानन्द जैन महासभा पंजाब का सञ्चालन हो रहा है।

# गुम्कुल शिक्षण पद्धति का महत्त्व—

गुरुकुल के इतिहाम व परिचय के माथ संक्षिप्त में यह बनाना अनुचित न होगा, कि अन्य अनेकों संस्था यें होने पर भी इम संस्था को जन्म क्यों दिया गया। पाठकों को यह प्रतीत होना चाहिये, कि गुरुकुल का शिक्षण सर्वथा स्वतन्त्र है। इम समय समाज, धर्म और देश के लिये केंसी शिक्षा की आवश्यकता है, जो मनुष्य की आध्यात्मिक, मानसिक, और वाचिक शक्ति को विकसित करें और कार्यक्षेत्र में उतरने पर अपनी उदरपूर्ति के माथ समाज, धर्म और देश की सेवा कर सके, इस प्रकार उचिश्रक्षा का आदर्श सामने रख कर गुरुकुल कार्य कर रहा है। शिक्षा का अर्थ विद्यार्थियों का केवल अक्षर ज्ञान करा देना नहीं, बल्कि उन्हें नवजीवन प्रदान करना है, समाजसेवा की मावना को भरना है और जीवन की ज्योति को देदीप्यमान करना है, समाज में नवजीवनसंचार करने, ग्रेरणावल के प्रवाह से कान्ति पैदा करने आत्मज्ञान, आत्मसम्मान और समाज की समृद्धि के साथ बेकारी मिटाने के लिये उचिश्रक्षा ही एक उपाय है।

कर जनता को अपनी और आकर्षित और मोहित कर रखा है, परन्तु जब से देश में बेकारी का जोर बढ़ा, बी. ए. और एम. ए. पास करने में अपार सम्पत्ति और समय नष्ट करने के बाद, जब ग्रेज्युएट नौकरियों के लिये मटकने लगे, और आत्महत्यायें करने लगे हैं, तब से यह माछूम होने लगा है कि यह शिक्षण पद्धति कितनी दोषयुक्त है, बहुत से बिद्रानों ने स्पष्ट शब्दों में यह कह दिया है कि ब्रिटिश स्कूल और कॉलेजों की शिक्षा केवल मेकोले (Macanloy) की उदेश्यपूर्ति है, जिसने सन् १८३६ में अपने पिता को पत्र में लिखा था—"कि इस (हमारी) शिक्षा का हिन्दुओं पर आश्चर्योत्पादक असर हुआ है और कोई भी हिन्दु जिसने इस (अंग्रेजी)शिक्षा को ग्रहण किया है अपने धार्मिकतत्वों का श्रद्धाल तथा भक्त नहीं रहता, इस शिक्षा का ही प्रभाव है कि कुछ व्यक्ति केवल हिन्दू कहलाने के लिये अपने आप को धर्म का अनुयायी मानते हैं, कईयों ने इसाई धर्म को स्वीकार कर लिया है, मेरा विश्वास है कि हमारी शिक्षापद्धित को लोगों ने कुछ और अधिक अपनाया तो अब से करीब ३० वर्ष पश्चात् बङ्गाल के प्रतिष्ठित कुदुम्बों में भी कोई व्यक्ति मूर्तिपूजक न रहेगा। अन्त में उसने अपने यह उद्गार लिखे—

We must do our best to form a class who may be interpretors between us & the millions whom we govern, a class of persons Indian in blood & colour, but English in taste, in opinions, words and intellect.

"अर्थात् हमें अपनी शक्ति की चरम सीमा तक एक ऐसा जनवर्ग तैयार करना चाहिये जो मात्र खून और रङ्ग से ही हिन्दू हो तथा अपनी रुचि, शब्द, और बुदि की अपेक्षा से सर्वथा अङ्गरेज़ हो ऐसे वर्ग को ही हम अपने तथा लाखों व्यक्तियों, जिन पर हम शासन करते हैं, के बीच में मध्यस्थ बनाकर अपना कार्य साध सकते हैं।"

वास्तव में अब वैसी ही दशा होती जा रही है। परन्तु गुरुकुल जैसी संस्थाओं में पढ़नेवाला व्यक्ति कभी उस दशा को प्राप्त नहीं हो सकता, गुरुकुल शिक्षण पद्धति वास्तव में प्राचीन संस्कृति पोषक, एवं धार्मिक विचारों को दृद रखनेवाली ही प्रमाणित हुई है। और जो देश के लिये भी सर्वथा उपयोगी है, गुरुकुल की शिक्षण पद्धति की बहुत से विद्वानों ने मुक्तकण्ठ से प्रशंमा की है, जहां का जीवन, पवित्र, सादा, श्वान्तिमय और चारित्र की ओर विशेष ध्यान देनेवाला होता है, गुरुकुल के संचालकों का विचार गुरुदेव के नाम को अमर करने के लिये इसे और भी उच्चकोटि पर लेजा-

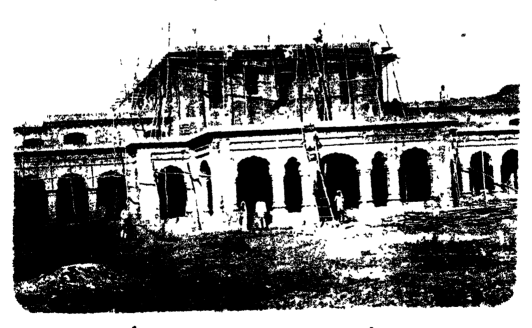
### थी. ईश्वरलाल जैन

कर संसार की एक आदर्श संस्था बनाने का है, हम इदय से प्रार्थना करें कि यह मावना पूर्ण हो, और गुरुदेव का नाम सर्वत्र फैले।

श्री आत्मानन्द जैन हाईस्कूल अम्बाला चाहर-

ं पंजाब में गुरुदेव के नाम पर संस्थायें चलाने का सबसे अधिक सौमाग्य अम्बाला शहर के श्री संघ को ही प्राप्त है जहां की समाज गुरुदेव के नामपर सब कुछ न्योच्छावर करने को सदा तैयार रहती है।

द्युनि श्री वल्लमिनजयजी (आचार्य श्री विजयवल्लभस्ति) का सन् १९०० में अम्बाला शहर में जिनीयों की खासी वस्ती है, क्वेताम्बर जैनों के भी काफी घर हैं, परन्तु उनके बालकों की शिक्षा का उस समय कोई प्रबन्ध न था, आप के उपदेश से एक पाठशाला खोली गई, विद्याप्रचार का यह बीज अक्करित हुआ, उनके आशीर्वचनों का यह फल हैं कि अब वह फलाफूला कुक्ष ानकर श्री आत्मानंद जैन हाईस्कूल के रूपमें दृष्टिगोचर हो रहा है।



प्रारम्भिक पाठशाला ने कुछ वर्ष अच्छा उपयोगी कार्य किया, तत्पश्चात् स्था-नीय आवश्यकताओं के कारण उसे प्राइमरी स्कूल का रूप दे दिया गया, आवश्य-

कतायें बढ़ती गईं. जिनके कारण सन् १९१९ में इसे लोअर मिडिलस्कूल, सन् १९२० में अपर मिडिलस्कृल और सन् १९२२ में हाईस्कूल करदिया गया, इसी वर्ष श्री विजयबद्धभस्तरिजी का वहां चतुर्मास था, आप के उपदेश से स्कूल की विलिंडग के लिये २२ हज़ार रुपया जमा हुआ, जिसमें यह संस्था स्थायी हो गई। परन्तु पञ्जाब शिक्षा विभाग के हस्तक्षेप के कारण १९२३ में हाई की दोनों श्रेणियां बन्दकर दी गई, और पुनः १९२६ में खोल दी गईं, वर्तमान समय में हाइस्कूल की मिडिल और प्राइमरी शिक्षा की शाखायें (वह भी गुरुदेव के नाम पर ही ) शहर में विद्यमान हैं, ( शाखाओं सहित ) हाईस्कूल में ५७५ विद्यार्थी हैं, यह स्कूल पञ्जाब शिक्षा विभाग द्वारा स्वीकृत है, इसकी मिडिल और प्राइमरी शाखाओं को एड (सहायता) भी मिलती हैं, पंजाब युनिवर्सिटी से इसका मम्बन्ध है, और मैटिक्युलेशन की परीक्षा के लिये तैयारी कराई जाती है। स्कल में अंग्रेजी, गणित, भगोल, इतिहास, संस्कृत, फारसी, ऊर्द, साइन्स, सिविक्स और हाइजीन इत्यादि विषय पढ़ाये जाते हैं, मिडिल की श्रेणियों में बर्व्ह तथा खिलौने बनाने का कार्य भी सिखाया जाता है, प्राइमरी विभाग में महाजनी हिन्दी भी पढाई जाती है । धर्मिशिक्षण का प्रबन्ध भी सन्तोष जनक है, छोटी श्रेणियों में शिक्षावली और ऊंची श्रेणियों में स्वतन्त्र स्कीम के अनुसार शिक्षा की जाती है, आनरेरी धर्माध्यापक ब्रह्मचारी शङ्करदामजी की निःस्वार्थ सेवा का छात्रों के चरित्र पर अच्छा प्रभाव पड़ता है, साधारण परीक्षाओं के माथ धर्म की परीक्षायें भी ली जाती हैं, प्रक्रमपत्र बाहर से मंगाये एवं बाहर ही देखे जाते हैं, सर्व प्रथम रहने वाले विद्यार्थी को विजयानन्द जयंत्री (ज्येष्ट ग्रुदि ८) को लाला काल्यमल चान्दमल बाबू-स्वर्णपदक भी दिया जाता है. और दमरे नम्बरवाले को सात रु. पारितोपक श्री आत्मानंद जैन सभा की ओर से मिलता है।

कुल २३ अध्यापकों में से २१ ट्रेंड हैं, सभी अपने अपने कार्य में दक्ष हैं इस कारण स्कूल की शिक्षण अवस्था सराहनीय है, मैट्रिक्यूलेशन और वर्नेक्यूलर परीक्षाओं के परिणाम अवतक बहुत ही अच्छे रहे हैं । व्यायाम, ड्रिल, स्काउटिंग चरित्र गठन आदि की ओर भी पूरा ध्यान दिया जाता है।

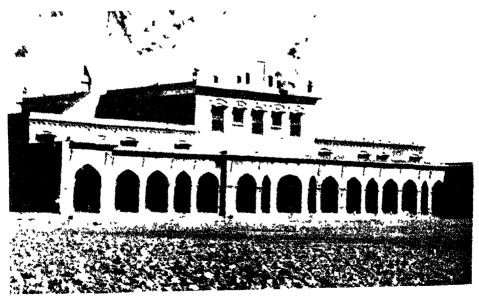
जून १९३१ तक स्कूल श्री आतमानन्द जैनगंज में लगता रहा, यह एक लम्बी चौड़ी मंडी है, जिसकी उपर की मंजिल में स्कूल लगा करता था, यह मकान इवेताम्बर जैन पंचायत का है, दुकानों की आमदनी से स्कूल को आर्थिक सहायता

## द्याताच्विमायक का यह फोटो मं, १८३५ में दिलीमें लिया गया था ( यह श्रृप सबसे पहला है )



प्रशासना सम्मन्ती की बीचमें

ना नामोध्याच तमावाप नामदिनपारन्दस्के प्रामदिनध्य नी जानसामकी महारात के पहुंचर दशकार भी विजयवङ्गस्रीपारकी महाराज के असानारण सद्यवेशस्य स्थापित—



श्री आत्मानंद जैन हाईस्कुल अंबाला मीटी (पंजाब)

मिल जाती है। जून १९३१ में शहर से बाहर स्कूल की अपनी दर्शनीय बिल्डिंग की प्रतिष्ठा बड़ी धूम धाम से हुई तत्पश्चात् स्कूल इस नये मकान में चला गया।

स्कूल के साथ एक अच्छा बोर्डिंग हाउस भी है, जिसमें इस समय ५६ विद्यार्थी रहते हैं, उनके देखमाल के लिये दो डाक्टर और वैद्य भी नियुक्त हैं, स्कूल के समी विद्यार्थियों की साल में तीनवार डाक्टरी परीक्षा का प्रवन्ध है, परिणाम की ख्वना विद्यार्थियों के घर भेजदी जाती है। इस प्रकार यह संख्या जैनों में नहीं प्रत्युत अजैनों में भी व्यवहारिक तथा धर्मश्चिक्षा का प्रवार कर रही है, सर्व साधारण में जैन धर्म के विषय में जो अममूलक विचार उत्पन्न होते हैं उनके निराकरण का यह सर्व श्रेष्ठ उपाय है, इस स्कूल तथा गुरुदेव के नाम पर चलने वाली अम्बाला शहर की अन्य संस्थाओं के लिये एक ही मैनेजिंग कमेटी बनी हुई है, जो सरकार द्वारा रजिस्टर्ड है, सारी आमदनी और खर्च का पूरा हिमाब रखा जाता है, जिसे आत्मानंद जैन सभा की ओर से निर्वाचित आडीटर पड़ताल करते हैं, और स्कूल का हिसाब सरकारी आडीटर भी पड़ताल करते हैं।

इस हाईस्कूल तथा इस की प्राइमरी आदि शाखामें एवं कन्या पाठशाला आदि का (जिसका परिचय आगे है) वार्षिक खर्च २० हज़ार रुपैया के लगभग है, जो कि फीस ग्रांट और दानादि से पूरा किया जाता है दोनों प्राइमरी स्कूलों और कन्या पाठ-शाला में कोई फीस नहीं ली जाती लगभग पांच हज़ार रुपये साल का घाटा समाज को पूरा करना पड़ता है। समाज का कर्तव्य है कि इस के साथ पूरा सहयोग देकर इसे जैन कॉलेज का रूप दे।

## श्री आत्मानन्द जैनहाईस्कूल माछेरकोटला-

मालेरकोटला मुस्लिम नवाब की रियासत है, और मालेरकोटला में ही हमारे गुरुदेव श्री विजयानन्दस्तरि महाराज ने स्थानकवासी दीक्षा ग्रहण की थी । वहां का जैन समाज बड़ा गुरुमक्त है, इस नगर में श्री देव श्री जी के उपदेश से एक कन्या-पाठशाला स्थापित की गई, परन्तु कई कारणों से यह संस्था उन्नति न कर सकी, लगमग १२ वर्ष पूर्व आचार्य श्री विजयवस्त्रमस्तरिजी महाराज अपनी आचार्य पदवी के उपरांत वहां पश्चारे उस समय आप के उपदेश से उस संस्था को लोजर प्राहमरी स्कूल की श्रकल दे दी गई, और उसका ५ वर्षतक अच्छा कार्य चला, इसके बाद

### स्रीश्वरजी के पूनीत मामपर

स्कूल की बिलिंडन खरीद ली गई, और स्कूल के फण्ड में कमी आने से कार्य शिथिल हो गया लेकिन उत्साही समाज सेवकों ने उस कार्य को फिर सम्हाल लिया। बाबू दीपचन्द जी ने दो वर्ष तक वहां निःखार्थ भाव से सेवा की, और प्रयत्न कर १९३२ में उसे मिडिल स्कूल में परिणत करा दिया, और अब वहां पर हाईक्लास की श्रेणियाँ मी खोल दी गई हैं, और कार्य अच्छी तरह चल रहा है।

# श्री आत्मानन्द जैन मिडिलस्कूल जंडियालागुरू (जिला असृतसर)—

यह स्कूल गुरुदेव के नाम पर १२-१३ वर्ष से बराबर चल रहा है, प्रारम्भ में यह भी प्राइमरी स्कूल था, उत्साही कार्य कर्ताओं ने अपने कार्य में उन्नति कर के इसे मिडिलस्कूल कर दिया, अब कुछ वर्षों से मिडिल स्कूल भलीमांति चल रहा है, जैन, जैनेतर विद्यार्थी शिक्षाका पूरा लाभ ले रहे हैं।

### श्री आत्मानन्द जैन प्राइमरी स्कूल लुधियाना--

गुरुदेव के नाम से यह स्कूल भी १०-१२ वर्ष से चला रहा है और जैन जैनेतर विद्यार्थी शिक्षा प्राप्त कर रहे हैं।

### श्री आत्मानन्द जैन विद्यालय गुजरांवाला--

गुरुदेव का गुजरांवाला में स्वर्गवास हुआ, तभी से यह जैनियों का तीर्थस्थान है, और यहां के समाज में गुरुभिक्त भी कृट कृट कर भरी हुई है। लगभग ३० वर्ष पूर्व इम विद्यालय को स्थापित किया गया था, वह विद्यालय आजतक अच्छी तरह कार्य कर रहा है, वर्तमान समय में श्री आत्मानंद जैन गुरुकुल पंजाब की ओर से ९५० रु. वार्षिक सहायता दी जाती है, और तीन अध्यापकों की निगरानी में १५५ विद्यार्थी शिक्षा का लाभ ले रहे हैं, इस प्रकार यह संस्था भी जैन व जैनेतर समाज का कल्याण कर रही है।

# श्री आत्मानन्द जैन विचालय सादड़ी (मारवाड़)---

मारवाड़ और मेवाड़ तो शिक्षा के लिये सचमुच मरुभूमि सा ही था, परन्तु इस थोड़े से समय में उस देश में बहुत परिवर्तन हो गया हैं। श्री विजयवस्त्रमस्रीश्वरजी व उनके शिष्यरत्न पं. ललितविजय जी ने अपने उपदेश और प्रयत्नों से उस प्रदेश को ज्ञान से हरा भरा कर दिया है, पूर्वोक्त संस्था का उद्घाटन भी इन्ही उपकारियों के



श्री आत्मानंद जैन गुरुकुल गुजरांवाला पंजाब

उपकार का परिणाम है। यद्यपि इस संस्था की स्थापना कुछ वर्ष पूर्व हुई और उसके लिये राणकपुरजी तीर्थ के रास्ते में एक भव्य मकान भी तैयार करा कर समाज के रत्न श्रीयुत गुलावचन्दजी दहा के करकमलों से वहां का प्रवेश भी हो गया था, परन्तु वहां के संघ की पारस्परिक फूट के परिणाम स्वरूप कार्य कम रहा, सन् १९३२ में आचार्य श्री के श्रुम पदार्पण से क्लहक्लेश मिटा और १७ हज़ार का चन्दा जो कि विद्यालय के लिये देना किया था, वसल किया जाने लगा, और विजयादशमी के दिन महोत्सव के साथ कार्य प्रारम्भ कर दिया गया, जो अब सुचारू रूपसे चल रहा है।

# श्री आत्मानन्द जैन कन्या पाठशाला अम्बाला शहर--

सन् १९१३ में बालिकाओं की शिक्षा के लिये ग्रुनि श्री लिब्धिवजयजी (वर्तमान आचार्य श्री विजयलिब्धिस्रि) महाराज के चतुर्मास में यह कन्या पाठशाला स्थापित की गई, जो बराबर २२ वर्ष से अच्छी तरह चल रही हैं, वर्तमान समय में १६३ कन्यायें शिक्षा प्राप्त कर रही हैं, चार अध्यापिकाओं की देखरेख में कार्य अच्छा हो रहा है। जहां पर अन्य शिक्षाओं के साथ जैन धर्म की शिक्षा भी अवश्य दी जाती है यदि कन्याओं के धर्म के प्रति विचार दृद होंगे तो भविष्य बड़ा उज्ज्वल होगा, क्योंकि यही कन्या भावी की मातायें हैं, कन्याओं को ज्ञान दान करने का जो श्रेय प्राप्त किया है वह स्तुत्य है।

## श्री आत्मानन्द जैन कन्याशाला गुजरांवाला—

पञ्जाब में गुजरांवाला ही ऐसा नगर है जहां जैनियों की संख्या अधिक है, खानीय समाज ने अपनी कन्याओं के लिये शिक्षा की आवश्यक्ता महस्रस करते हुए लगभग दस वर्ष पूर्व इस शाला की स्थापना की। जिस में हिन्दी आदि की शिक्षा के साथ धार्मिक शिक्षा मी मलीमांति दी जाती है। वर्तमान समय में १०० के लगभग कन्यायें तीन अध्यापिकाओं की देखरेख में शिक्षा का लाभ ले रही हैं।

# श्री आत्मवल्लभ केलवणी फण्ड पालनपुर (गुज़रात)---

यह संस्था गुजरात देश में शिक्षाप्रचार के लिये कई वर्षों से कार्य कर रही है, शिक्षा प्रचार के लिये ही फण्ड एकत्रित किया गया है। पढ़नेवाले योग्य विद्यार्थीयों को सहायता देनां और शिक्षा के लिये उत्साहित करना एवं जैनसमाज से अज्ञान अन्यकार मिटा कर विद्या का प्रकाश करना इस संस्था का उद्देश्य है।

#### स्रीकरकी के पूजीत मामपर

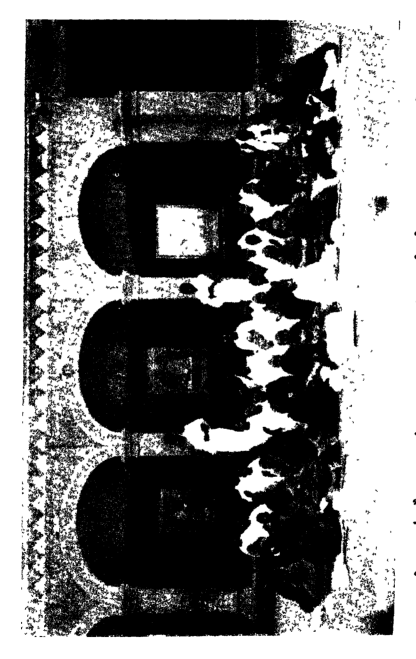
### ः पुस्तक प्रकाशक संस्थायें :

### श्री आत्मानन्द जैन ट्रैक्ट सोसायटी अम्बाला शहर-

पञ्जाबभर में जैन धर्म सम्बन्धी ट्रैक्ट प्रकाशित करनेवाली एक मात्र संस्था यही ईस्वीसन् १९१५ में स्थापित हुई, जिस में जैन धर्म सम्बन्धी उपयोगी छोटे छोटे ११२ ट्रैक्ट आजतक निकल चुके हैं, ट्रैक्ट सोसायटी ने उपयोगिता इतनी बढ़ाली कि पञ्जाब के अतिरिक्त यू. पी. गुजरात, मारवाड़ आदि और भी इस के पर्याप्त ग्राहक हुए और सन् १९३० सें ट्रैक्ट सोसायटीने ट्रैक्टों के स्थान पर " आत्मानन्द " नामक मासिक पत्र निकालना प्रारम्भ किया, जिस के मम्बन्ध में अन्यत्र परिचय दिखा गया है, ट्रैक्ट सोसायटी अपने ग्राहकों को ट्रेक्टों के अतिरिक्त एक सुन्दर तिथि पत्रक ( केलेण्डर ) भी प्रतित्रर्ष देती रही, दो रु. वार्षिक दंनेवाला उसका ग्राहक, एवं १०० रु. एक साथ देनेवाला लाइफ मेम्बर स्वीकृत किया जाता है, ट्रैक्ट प्रकाशन का कार्य कुछ समय से बन्द पड़ा है, उसके सुयोग्य कार्य कर्ताओं को फिर उत्साहित हो कर कार्य प्रारम्भ करना चाहिये।

## श्री आत्मानन्द जैन पुस्तक प्रचारक मण्डल देहली व आगरा--

गुरुदेव के नाम पर चलनेवाली यह संस्था सर्व प्रथम देहली में स्थापित हुई, जिस को लगभग २०-२५ वर्ष हो चुके होंगे, बाबूद यालचन्द जी जौहरी आगरा, बाबू टीक-मचन्द जी देहली और बाबू जवाहरलाल जी नाहटा इस संस्था के मुख्य संस्थापक थे, इस संस्थाने समाज व धर्म के लिये अच्छे देन्हर, व बड़ी पुस्तकें प्रकाशित की; १५-१६ वर्ष से यह मण्डल देहली से आगरा चला गया, और वहां पर बा. दयालचन्द जी की देखरेख में इसका कार्य मलीमांति चल रहा है, जैन धर्म का हिन्दी भाषा में प्रचार करने वाली यही एकदो संस्थायें थीं। कर्मग्रन्थ जैसे अमूल्य ग्रन्थों का धुरन्धर विद्वानों से हिन्दी अनुवाद व विस्तृत विवेचना कराकर प्रकाशित करने का सौभाग्य इसी संस्था की प्राप्त हुआ है, और कितने ही बड़े ग्रन्थ हिन्दी में छपवा कर सस्ते दामों पर देने का कार्य भी इस संस्थाने किया है, जिसका उदाहरण यही है दर्शन और अनेकान्तवाद, जैसी सुन्दर और ढाईसौ एष्ठ की पुस्तक को लगभग छे आने में देकर जैन साहित्य का प्रचार किया।



श्री आत्मानंद जैन गुरुकुळ पंजाय गुजरांबाला विवाधी व. कार्यकरांगण ( मामायिक अवस्थामें )

### श्री आत्मानन्द जैन सभा भावनगर--

स्वर्गीय गुरुदेव के नाम से यह संस्था लगभग ४० वर्ष से स्थापित है, जिस का विस्तृत परिचय पाठक अन्यत्र देखेंगे, संक्षेप में इस संस्था का अपना ही भवन है, जो कि गुरुदेव का एक स्मारक है, इमी स्थान से सैंकड़ो बड़े बड़े ग्रन्थ गुजराती भाषा में निकल चुके हैं। ३४ वर्ष से 'आत्मानन्द प्रकाश' नामक गुजराती मासिक इम संस्था से प्रकाशित होकर समाज-धर्म की सेवा कर रहा है, इस सभा के बहुत से लाइफ मेम्बर हैं, जिनको यह संस्था अपनी प्रकाशित पुस्तकें जो प्रायः दो दो चार सौ पृष्ठ की होती हैं, भेटस्वरूप प्रदान करती है, इस संस्था के आजीवन सदस्यों के पास इनकी पुस्तकों से घर की छोटी सी लायबेरी ही बन गई है, इस संस्था ने आत्मवह्छम ग्रन्थ सीरीज़ और विजयानन्द शताब्दि ग्रन्थमाला, नाम मेभी कई पुस्तकें प्रकाशित की हैं। गुरुदेव के नामपर चलनेवाली यह संस्था खूब उन्नति पर है हम इस संस्था का लक्ष्य हिन्दी की ओर भी दिलाते हैं, कि कुछ माहित्य वह हिन्दी में प्रकाशित करे।

# श्री आत्मानन्द जैन महासभा अम्बाला शहर--

पुस्तक प्रकाशक संस्थाओं में यदि हम इस संस्था का नाम भी सम्मिलित करें, तो अनुचित न होगा, पुस्तकें प्रकाशित करने के उद्देश्य से इसी संस्थाने ही ट्रैक्ट सोसायटी को जन्म दिया, परन्तु इस संस्था न कई ही उपयोगी पुस्तकें अपनी संस्था के नाम से भी प्रकाशित कीं।

इस सभा की स्थापना शिक्षा प्रचार और सामाजिक कुरीतियों के निराकरण के उद्देश से सन् १९१२ में आचार्य श्री के उपदेश से हुई, और सद्गृहस्थों के प्रयत्न से समाज में देवभक्ति, गुरुभक्ति संघशक्ति की उत्तरोत्तर बृद्धि होती रही, जिमका परिणाम यह है कि आज पद्धाव में श्वेताम्बर जैन ममाज में अम्बाला का ग्रुख्य स्थान है, अम्बाला की सभी जैन संस्थायें इसी के ही अन्तर्गत हैं, हाईस्कूल, पाठशालायें, लायब्रेरी, रीडिंगरूम, देवट सोसायटी आदि के संचालन करने वाली यही सभा है। इन कार्यों के अतिरिक्त सभा ने निम्नलिखित महत्वपूर्ण कार्य भी किये आचार्यश्री ने हिन्दीमाषा में धार्मिक शिक्षा देनेवाली पुस्तकों की कभी देख कर अपने १९२२ के चातुर्मास में एक शिक्षावली तैयार कराई, जो श्री आत्मानन्द शिक्षावली के नाम से चार मार्गों में सभा की ओर से छप चुकी है, और पंजाब, मेवाइ, मारवाइ, आदि प्रान्तों में पढ़ाइ जा

रही है। इस प्रकार के कई कार्यों के अतिरिक्त सभा ने "भारत वर्ष इतिहास संशोधन" का महत्वपूर्ण कार्य किया. जिस का सभा को गर्व होना चाहिये. जैनों का अपना कोई सन्दर ससंबद्ध. और प्रमाणिक इतिहास नहीं, पाश्चात्य विद्वानों ने भारत के इतिहास में जैनों के विषय में अंडबंड लिखा है. भारतीय विद्वान भी इतिहास लिखते समय स्वतन्त्र खोज का कष्ट न उठा कर उनकी नकल करते हैं और फिर वही प्रस्तकें स्कूलों में हमारे बालक बालिकाओं को पढ़ाई जाती हैं, जिस के परिणामस्त्रकप जैन धर्म के विषय में उनके विचार आन्त व कृत्सित हो जाते हैं समाने इस ओर पूरा लक्ष्म रेकर लेखकों एवं प्रकाशकों को मृतियों और प्रमाणों महित वामविकता का परिचय दिया, और अपनीभूल स्थारने के लिये बाधित किया, जिसका परिणाम यह हुआ कि एक दर्जन से अधिक पुस्तकों के नवीन संस्करणों में संशोधन हो चुका है, इस सम्बन्ध में सभाने भारत वर्ष का इतिहास और जैन धर्म, पुस्तक प्रकाशित की है, जिस से सब कुछ विस्तृत माल्यम होगा। पिछले वर्षों में सभा की ओर मे छात्रवृत्ति भी दी जाती रही यह विद्यार्थी भिन्न भिन्न कॉलेजों में शिक्षा पारहे थे, इस प्रकार इस सभाने कई स्तत्य कार्य किये, ऐसे ही पंजाब में गुरुदेव के नामपर चलनेवाली अन्य सभाओं ने भी कुछ पुस्तकें प्रकाशित कीं. जिस में आत्मानन्द जैन माभा ज़ीरा का नाम उल्लेखनीय है, जहां से कई भजन आदि की पुस्तकें निकलीं, आत्मानन्द जैन सभा लाहौर से भी दो एक पुस्तकें प्रकाशित हुई थीं।

### : लायब्रेरियां :

पंजाब के प्रत्येक मन्दिर के माथ गुरुदेव ने प्रन्थ भण्डार भी स्थापित कराये, परिणाम स्वरूप जहां सैंकड़ो हस्तलिखित बहुमूल्य प्रन्थ विद्यमान हैं परन्तु यहां उन ग्रन्थ भण्डारों का ही नहीं बल्कि गुरुदेव के नाम से चलनेवाले पुस्तकालय व वाचनालयों का भी यहां निर्देश किया जाता है—

श्री आत्मानन्द जैन लायब्रेरी अम्बाला शहर--

सन् १९२२ में अम्बाला जैन समाज के अहोभाग्य से वहां श्री विजयवस्नमस्रिजी का दूसरी बार चतुर्मास हुआ, जिस चतुर्मास में कई महत्वपूर्ण काय हुए, जिन में का एक कार्य यह भी है।

### श्री. ईश्वरलास जैन

आचार्यश्री ने गुरुदेव श्री विजयानन्दस्ति महाराज का तथा अपना सर्व पुस्तक संब्रह अम्बाला में रखना निश्चित किया और वहां लायब्रेरी की स्थापना की । गुरुदेव तथा आचार्यश्री का पुस्तक संब्रह था ही साथ ही तत्रस्थ मन्दिरजी में पुराना मण्डार था, वह भी प्राप्त हो गया, और मुनि राजविजयजी ने भी अपना कितना ही हस्तलि-खिंत संब्रह वहीं दे दिया।

इस पुस्तकालय में ७७७ हस्तिलिखित शास्त्र, ५४६ म्रिट्रित शास्त्र तथा मिक्र मिक्र माषाओं और विषयों की ६०८६ पुस्तके वर्तमान समय में विद्यमान हैं, जिस से जैन तथा अजैन जनता पूरा लाभ ले रही है।

### श्री आत्मानन्द जैन पब्लिक रीडिंगरूम अम्बाला शहर

सन् १९११ में कुछ जैन युवकों के प्रयास से यह रीडिंग सभा खोला गया, अच्छे २ दैनिक, माप्ताहिक, तथा मासिक पत्र मंगवाये गये और वहां की म्युनिसिपल कमेटी से रु. १००) वार्षिक सहायता भी मिलने लगी। इस वाचनालय से अम्बाला शहर की जनता की अच्छी सेवा हो रही है। इस के अतिरिक्त निम्नलिखित लायबेरियों का नाम भी उल्लेखनीय है जो कि वर्षों से गुरुदेव के नाम पर स्थापित हैं, और जहां पुस्तकों का अच्छा संग्रह है।

श्री आत्मानन्द जैन लायंब्रेरी अमृतसर श्री आत्मानन्द जैन पुस्तकालय होशियारपुर श्री आत्मानन्द जैन लायंब्रेरी जण्डियालागुरु ( अमृतसर ) श्री आत्मानन्द जैन लायंब्रेरी ज्नागढ़ स्टेट श्री आत्मवस्लभ जैन सेन्ट्ल लायंब्रेरी सादड़ी ( मारवाड़ )

### : पत्र-पत्रिकाधें :

स्वर्गीय गुरुदेव के नाम से तीन पत्र-पत्रिकायें प्रकाश में आई।

१ आत्मानन्द प्रकाश (गुजराती मासिक) २ आत्मानन्द पत्रिका (हिन्दी मासिक) २ आत्मानन्द (हिन्दी मासिक) ।

### स्रीश्वरची के पूनीत नामपर

समाज में पत्र-पत्रिकायें धर्म का अच्छा प्रचार कर सकती हैं, और उनके संस्कारों को दृढ रख सकती हैं। हमारे श्री विजयानन्दस्रीश्वर के नाम से जो पत्र-पत्रिकायें प्रकाशित हुई उनका संक्षित्र इतिहास यहां दिया जाता है।

आतमानन्द प्रकाश--यह गुजराती मासिक पत्र श्री आतमानन्द जैन समा मावनगर की ओर स बराबर ३४ वर्ष में निकल रहा है, यही उसकी उपयोगिता का पर्याप्त प्रमाण है, यह आजीवन सदस्यों को फ्री दिया जाता है, तथा ब्राहकों से वार्षिक मृल्य के १।) रु. ही लिया जाता है। लेख अच्छे उपयोगी होते हैं।

आत्मानन्द पित्रका—यह हिन्दी मामिक पित्रका भी २४ वर्ष पूर्व ई. सन् १९०० में श्री आत्मानन्द जैन सभा पंजाब की ओर से प्रकाशित हुई। पंजाब जैसे देश में जहां उर्दू भाषा की ही प्रधानता है वहां ऐसी पित्रका का संचालन करना परिश्रम और साहस का ही काम है। इधर प्रेमों की दिकतें और उधर हिन्दी लेखकों की कमी मी विचारणीय थी, परन्तु गुरुदेव के आशीर्वाद से यह पित्रका छ वर्ष तक मासिकरूप में और एक वर्ष साप्ताहिक रूप में प्रकाशित हुई। उस समय जैन समाज में हिन्दी भाषा की निकलनेवाली यही एक मात्र पित्रका थी, जिमका संचालन श्रीयुत बाबू जसवन्तरायजी निःस्वार्थभाव से करते रहे, जिमके लिये वे धन्यवाद के पात्र हैं।

सात वर्ष के संचालन के बाद बा. जमवन्तरायजी को अन्य कार्यों की अधिकता के कारण इसके लिये समय निकालना कठिन हो गया, और वेतन देकर कोई आदमी न रखा जा सका और सन् १९०७ में पत्रिका का प्रकाशन बन्द हो गया।

आत्मानन्द—यह हिन्दी मासिक पत्रिका समाज की मांग पर श्री आ. नं. जै. दैक्ट सोसायटी अम्बाला की ओर मे सन् १९३० से पुस्तकाकार प्रकाशित होना प्रारम्भ हुआ उस ही समय श्री आ. नं. जैन गुरुकुल पंजाब से एक त्रेमासिक पत्र 'प्रभात ' मी प्रकाशित हो रहा था। श्री आत्मानन्द जैन महासभा पंजाब के सितम्बर १९३० के अधिकवेशन में यह प्रस्ताव हुआ कि गुरुकुल के पत्र 'प्रभात ' और ट्रैक्ट सोसायटी के 'आत्मानन्द' को एक साथ मिला दिया जाय और 'आत्मानन्द' पत्र श्री आत्मानन्द जैन महासभा पंजाब, श्री आत्मानन्द जैन गुरुकुल पंजाब, और श्री आत्मानन्द जैन दैक्ट सोसायटी अम्बाला तीनों संस्थाओं का एक मात्र मासिक मुख पत्र घोषित किया जाय और तीनों संस्थायें समानरूप से इसे सहायता दें इस। प्रस्ताव को जनवरी १९३१ से कार्यरूप में परिणत कर दिया गया और वह आत्मानन्द, पत्र

की अभ्यातद यस ११३मा अमायामीन प्राथम

बड़ी साइज़ में प्रकाशित होने लगा, उसमें हिन्दी के साथ कुछ पृष्ठ उर्द् के भी दिये गये, जिस से पंजाब की जैन समाज में \*दिलचस्पी बढ़े।

श्री आत्मानन्द जैन महासभा पंजाब-

'यह संस्था पंजाब के श्वेताम्बर समाज की एक महान संस्था है, जिसे स्थापित हुए लगमग १५ वर्ष हुए हैं। इस संस्था के संस्थापक स्वनामधन्य स्वर्गीय श्रुनिराज

यं. श्री सोहनविजयजी महाराज हैं. जिन के हृदय में श्वेताम्बर समाज में जागृति पैदा करने की अगाध लगन थी. और जिन्हों ने गुरुदेव की भावना को पूर्ण करने में ही अपनी जीवन-लीला समाप्त कर दी। जिस समय महासभा संस्था स्थापित की गई थी. समाज की नैया डगमगा रही थी. फज़ल खर्ची और फैशन परस्ती ने अच्छी तरह घर किया हुआ था, विवाहशादियों में अपनी सामध्ये से भी अधिक खर्च करना कितनी मुर्खता है, इन रूढ़ियों और क़ुरीतियों के नामोनिशान मेटने, एवं अपने धर्म की रक्षा के लिये विद्या का प्रचार करने, जैन तीर्थीं का उद्घार करने,



जैन पर्वों को मनाने, एवं जैन समाज में संगठन कायम करने के उद्देश्य लेकर यह संस्था स्थापित हुई। पंजाब के लिये यह दुर्भाग्य था कि संस्थापक ग्रुनिराज का थोदे समय में ही स्वर्गनास हो गया। महासभा अपना वार्षिक अधिवेशन कर के

<sup>\*</sup> इस प्रकार यह पत्र तीन वर्षतक समाज की सेवा करता रहा। दुर्भाग्य से कुछ कारण ऐसे उप-स्थित हुए जिस से पंजाब की जैन समाज का एक मात्र पत्र भी १९३३ का वर्ष पूरा कर के बन्द हो गया। यह समाज का दुर्भाग्य ही है, इसे फिर से प्रकाशित करने की पूरी आवश्यकता है।

### स्रीश्वरंकी के पूर्वीत नामपर

समाज में जागृति पैदा करने के साथ कुरीतिनिवारण, तीर्थरक्षा के साथ अपने निस्सहाय स्वधर्मी बन्धुओं की समय समय पर सहायता करती रही। आजतक इस के १२ अधिवेश्वन हुए, और उन में बहुत ही उपयोगी प्रस्ताव पाम किये गये और उन पर अमल करने—कराने का प्रयत्न किया गया।

सन् १९२८ के अधिवेशन में एक जैन युवक मण्डल भी कायम किया गया, जिसका उद्देश्य जैन समाज के प्रत्येक सम्प्रदाय की एक झण्डे के नीचे लाकर संगठित करना था।

सन् १९३१ में स्त्री समाज में जागृति पैदा करने के लिये एक स्त्री सभा कायम की गई जिस का परिचय आगे दे दिया गया है।

महासभा ने गिरनार तीर्थोद्धार आदि के कई फण्ड कायम किये और पंजाब की ओर से सहायता मेजी, केसरियाजी के लिये तो महासभा ने स्तुत्य कार्य किया और केसरियाजी के सम्बन्ध में प्रकाश डालनेवाले साहित्य की प्रकाशित किया। इस महासभाने पंजाब के हस्तलिखित प्रन्थ मण्डारों की सूची पंजाब युनिवर्सिटी की सहायता से तैयार कराने का कार्य हाथ में लिया। प्रोफेसर बनारसीदासजी P. H. D. लाहौर की निगराने में यह कार्य प्रारम्भ भी किया गया।

### श्री आत्मानन्द जैन स्त्रीसधार मभा पञ्जाबः-

पंजाब जैसे देश में और वह भी जैनसमाज में एक स्वी सभा का होना साधारण बात नहीं। जहां स्वी समाज में अज्ञानता की पराकाष्टा है, और परिणामखरूप जहां की स्वियां प्रायः फैशन परस्ती में फसी हुई हों, वहां पर सुधार का कार्य करना साधारण बात नहीं, लेकिन गुरुभिक्त निमित्त पञ्जाब की बहिनों ने यह कार्य भी हाथ में लिया। यह स्वीसुधार सभा, श्री आत्मानन्द जैन महासभा शास्त्रारूप में महासभा के ११ वें अधिवेशन पर १९३१ में स्थापित हुई और श्रीमती द्रौपदी देवी इम की प्रधाना रहीं, जिन्हों ने अपनी ओर से पूर्ण परिश्रम कर पञ्जाब के मिक २ शहरों में प्रचार के लिये गई, और सदस्यायें बनाकर स्वी सभायें स्थापित कीं। और कुछ रीतिरिवाज़ में सुधार के प्रस्ताव पासकर उन पर अमल कराया और इस सभा का नारोवाल में एक वार्षिक अधिवेशन भी हुआ।

# श्री आत्मानन्द जैन युवक मण्डल अम्बाला शहरः—

जिस शहर में गुरुदेव के नाम पर कइ संस्थायें कार्य कर रही हैं वहां इसका उक्केख करना भी अनुचित न होगा। धार्मिक सभाओं तथा मेलों का प्रबन्ध करने के लिये. श्री आत्मानन्द जैन युवक मण्डल चार पांच साल से अच्छा कार्य कर रहा है। श्री मन्दिरजी में आरती का प्रबन्ध मंडल ही करता हैं, मंडल की अपनी एक भजन मण्डली और एक वेंड भी है।

## श्री आत्मवल्लभ जैन समाज देसुरीः—

गुरुदेव व हमारे आचार्य श्री के नाम से केवल पञ्जाब में ही संस्थायें नहीं, प्रत्युत अन्य देशों में भी अच्छी संख्या में विद्यमान हैं। देशुरी में इस नाम की सभा का होना गुरुभक्ति का परिचायक है।

# श्री आत्मानन्द जैन कुमार सभायें:--

यहां पर कितनी संस्थाओं का परिचय दें ? गुरुदेव के नाम पर पञ्जाब भर में शायद ही कोई शहर व गांव ऐसा होगा, जहां पर जैन रहते हों और गुरुदेव के नाम की कोई संस्था न हो; प्रत्येक स्थान पर आ. नं. जै. सभा व कुमार सभा विद्यमान है। प्रत्येक सभा का इस छोटे से लेख में परिचय कराना अशक्य है, केवल उनकी सची ही पर्याप्त लम्बी होगी। पञ्जाब के अतिरिक्त अन्य स्थानों पर गुरुदेव के नाम पर कई संस्थायें होंगी, जिनका इस लेख में वर्णन नहीं।

### अन्तिम निवेदन

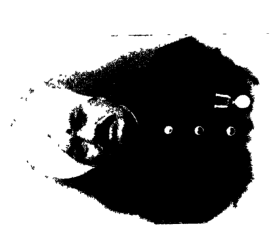
यह बड़ी प्रसन्नता व गौरव का विषय है कि गुरुदेव के नाम पर बहुत—सी संस्थायें स्थापित हुई, और समाज में कुछ न कुछ जागृति उत्पन्न की; परन्तु क्या इतनी मात्र संस्थाओं से समाज की आवश्यक्तायें पूर्ण हो गई ? इतनी संस्थाओं से क्या हृदय को सन्तोष है ? एक दृष्टि अन्यमतावलिक्वयों की संस्थाओं पर डालिये। आर्यसमाज की इस समय कितनी संस्थायें विद्यमान हैं ? इस समाज को निकले अभी पौने सौ वर्ष के ही लगभग हुए होंगे, परन्तु हम उनकी गत २० वर्ष की संस्थाओं व उनके कार्य देखें तो भी लजा से अवनत होना पड़ेगा। उनकी १९२१ की सची अनुसार यह संख्यायें आप के सामने रखते हैं—

### सूरीश्वरजी के पूर्वीत नामपर

कुल आर्यसमाजों की (सभा) संख्या १५१०, समाजों के अपने भवन ८३६, सदस्य संख्या ६,४८,०००, बैतनिक प्रचारक १६५, अवैतनिक २२८, संन्यासी प्रचारक १३०, स्वतंत्र प्रचारक ४०० कुल प्रचारक ९२३ हैं।

संस्थायें — लड़कों के ६ कॉलेज, ६२ हाईस्कूल, १५० एंग्लोवनिक्यूलर मिडिल-स्कूल, १९२ प्राइमरी स्कूल, १४२ रात्रिपाठशालायें, १ आयुर्वेद कॉलेज, १ अयोगस्कूल, २८ गुरुकुल, ३०० संस्कृत शालायें, २ योगमण्डल, २ संन्यासीपाठशालायें, ३ कन्या-गुरुकुल, २ कन्या कॉलेज, ३ कन्या हाईस्कूल और २६२ कन्या पाठशालायें, ४८ अनाथालय, ४० विधवाश्रम, १४ औषधालय, ३० प्रेस, ४० समाचार पत्र, १०० पुस्तकों की दुकानें और २ बैंक भी हैं।

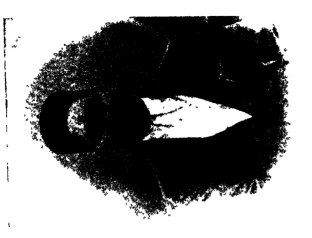
जैन समाज के बन्धओ ! अपनी आंखे खोलो । आर्यसमाज आज आगे से भी अधिक उन्नति कर चुका है। उसके प्रेस व पत्र, प्रचारक व स्कूल आगे से भी बढ़े हुए हैं, परन्त दर्भाग्य है जैन समाज का जिस के पास पैसे की कमी नहीं, पर एक कॉलेज भी अपना नहीं बना सका। आचार्यश्री इस के लिये प्रयत्नशील हैं, हम प्रार्थना करें कि आचार्यश्री की यह भावना जीव पूर्ण हो। जैन समाज को अपने प्रचार की ओर खुब घ्यान देने की जरूरत है। जैन समाज के प्रचारक कहां हैं ? और कहां हैं इतनी संस्थायें और पत्र व प्रेस, अनाथों और विधवाओं के लिये क्या प्रबन्ध है ? इन सब प्रश्नों के उत्तर में हम मौन रहेंगे। साध्यों की शिक्षा के लिये कई बार योजनायें उठीं और लीन हो गई, अच्छे अच्छे कार्य और संस्थायें बद्दे जोश के साथ प्रारम्भ हुई और कुछ समय में ही ठण्डी हो गईं। आज श्वेताम्बर समाज के लिये कितनी लजा की बात है। कि उनका हिन्दी में एक माप्ताहिक पत्र भी नहीं। मेरी भावना है, कि गुरुदेव के नाम पर जो संस्थायें स्थापित हों, वह खूब दिलचस्पी से कार्य करें, विझ-बाधाओं की परवाह न करते हुए आगे बढ़ती चली जायें और अब गुरुदेव के नाम पर अन्य सैकड़ों संस्थायें चला कर दिखा दें। गुरुदेव के नाम पर कॉलेज हों, हाईस्कूल हों, गुरुक्कल हों, प्रेस हों, पत्र-पत्रिकायें हों, मभावें हों, पुस्तकालय व बाचनालय हों, पुस्तक प्रकाशक संस्थायें हों, भवन हों और हो आत्मानन्द नगर, आत्मानन्द स्टेशन, आत्मानन्द रोड, आत्मानन्द पोस्ट ऑफिम, एक समय ऐसा उपस्थित हो कि हम उनके उपकारों को याद करते हुए उनके नाम पर सब न्योछावर कर दें।



प्रमुख श्री आत्मानंद जैन महासभा अंबालासीटी-( पंजाब ).



प्रमुख श्री आत्मानंद जैन महामभा अंबालासीटी-( पंजाब ).



सेक्रेटरी–श्री आत्मानंद जैन महासभा अंबाहासीटी–( पंजाब ).



### (लेखक:-श्री कृष्णलाल वर्मा)

[ आगे जो एक जैन वीर की कथा दी जा रही है, वह किंवदन्ती के आधार पर लिखी गई है। रियासत और जागिर के नाम मैं ने इसलिए नहीं दिये हैं कि, पूरे प्रमाण इस घटना के न होने से रियासत इस के विरुद्ध कारवाई कर सकती है। मैं खोज में हूँ। पूरे प्रमाण मिल जानेपर सब के नाम प्रकाशित कराऊँगा। अभी पाठक इतने ही से संतोष करें और इस कथा के नायक जोरावरिमह की तरह युद्धवीर और धर्मवीर बननं की कोशिश करें।

(१)

धर्मलाभ की गंभीर ध्वनि सारे घर में गूँज उठी। बालक और बालिकाएँ, युवक और युवतियाँ, वृद्ध और वृद्धाएँ सभी आये और गुरुचरणों में वंदना कर खड़े हो गये। गुरु के भव्य चेहरे से शांति टपक रही थी। ब्रह्मचर्य के तेज से चेहरा दमक रहा था। विशाल नेत्रों से ज्ञान की ज्योति प्रकाशित हो रही थी। मुखमंडल पर मृदु हास्य खेल रहा था।

मब आये परंतु गृहस्वामी जोरावरसिंहजी न आये। गुरु महाराज की आँखें चारों तरफ उनको ढूंढ़ रही थीं। गृहस्वामिनी ने सादर विनित की: "आहारपानी दोष रहित शुद्ध है। स्वीकार कर हमें कृतार्थ की जिए।"

गुरु महाराज आगे बढ़े और रसोड़ के दर्बाजे पर जा खड़े हुए। गृहिणी हलुवे से भरी कटोरी उठा पात्र में डालने लगी। गुरुजी ने कहा "नहीं रोटी लाओ।" गृहस्वामिनी आग्रह कर रही थी और गुरुजी नाहीं कह रहे थे। छोटा बचा मचल गया "गुरुजी को मैं बहोराऊँगा (भेट करूंगा), मुझे कटोरी दो।" कटोरी बच्चे ने ले ली और गुरुजी के मना करते रहनेपर भी उसने हलवा पात्र में डाल दिया। गुरुजी हँस पढ़े और बोलेः "धर्मलाभ"। बच्चे ने सामिमान माता की तरफ देखा और कहाः "देखा! अब गुरुजी ने कैसे बहोर लिया?"

\* **? १७** %

इतने ही में गृहस्वामी उपर से नीचे उतरे। चेहरे पर उदासीनता थी। गुहमहाराज को देखकर बंदना की। गुहमहाराज ने धर्मलाभ दिया और पूछाः " आज आप उदास कैसे हैं ?" जोरावरसिंहजी ने हाथ जोड़े और नम्रतापूर्वक विनती कीः " देव, यदि आप थोड़ा कष्ट कर उपर पधारें तो सब अर्ज करूँ। मुझे आप के उपदेश की बहुत जहरत है।"

गुरु महाराज मुस्कुराये और बोले: " अच्छा चलो । "

(२)

"गुरुदेव, आप जानते हैं कि आजतक मैं ने अनेक युद्ध किये हैं और हरबार विजयपताका फरहाते हुए मैं छौटा हूँ। राज्य के सभी शत्रुओं के दाँत मैं ने खट्टे किये हैं। राजाधिराज ने हमेशा मेरा सम्मान किया है; हर छड़ाई के बाद मुझे बखशिशें देकर मेरा रुतवा भी बढ़ाया है।

रियामत में एक 'क' नाम का ठिकाना है। उस के जागीरदार किन्हीं कारणों से रियामत के या यह कहीए कि वर्तमान महाराज के पिछले तीन बरस से विरोधी हो गये हैं। वे महाराज की आज्ञा मानना नहीं चाहते। महाराज ने दो मर्नबा तो जागिरदार को पकड़लाने या उसका सिर लाने के लिए फीज भेजी, मगर दोनों मर्तबा जागीरदार ने फीज के दांत खट्टे किये। सेनापितयों को शिमदा होकर लौटना पड़ा।

जागीरदार मेरे परम मित्र हैं। मैं उनसे छड़ने जाना नहीं चाहता। कछ महाराज ने फर्माया है: "जोरावर्रामह, तुम को रियामत की आवक बचाने के लिये जाना पड़ेगा और जागीरदार को पकड़ कर छाना पड़ेगा। अगर तुम न जाओगे तो मुझ यह विश्वास करना पड़ेगा कि तुम भी राजद्रोही जागीरदार से मिले हुए हो और राजद्रोह का दंड तुम्हें भोगना पड़ेगा।"

गुरुदेव फर्माइये मैं क्या करूँ ? एक तरफ राज्य के प्रति मेरा कर्तव्य है और दूसरी तरफ मित्रप्रेम है। कर्तव्य की पुकार है कि मैं मित्र के सामने हथियार उठाऊँ। प्रेम की पुकार है कि बन मके उतनी मित्र को मदद करूँ। अगर हथियार उठाता हूँ तो मित्रप्रेम का द्रोह होता है, मित्र और उमका कुटुंब संकट में पड़ते हैं; अगर मित्र को मदद करता हूँ तो कर्तव्यभ्रष्ट और राजदोही कहलाता हूँ। साथ ही अपने और अपने कुटुंब के जानोमाल को खतरे में डालता हूँ। देव, मुझे रास्ता बनाइये। किम रास्ते पर चलने से में अपने गृहस्थधर्म का पालन यथायोग्य कर सक्रूँगा। "

गुरुदेव कुछ देर सोचते रहे। फिर बोले: ''कहो जागीरदार का द्रोह न्याय्य है या अन्याययुक्त ? अगर द्रोह न्याययुक्त है तो मित्र को साथ दो, यदि अन्यायपूर्ण है तो मित्र

#### श्री. इन्नलास वर्मा

को सजा दिलाने में राज्य को मदद करो। गृहस्थ का धर्म है न्याय की रक्षा करना। न्याय के लिए कुटुंब, परिवार, मित्र, सम्पत्ति सब का त्याग करो। यदि जरूरत पड़े तो न्याय की बलि देदी पर सब को होम दो, निज प्राणों का भी बलिदान करो पर न्याय की जय होने दो, न्याय को विजयी बनाने में अपनी मानसिक और कायिक ममी शक्तियों का पूर्ण उपयोग करो। "

जोरावरसिंह बोले: " देव न्याय तो राज्य के पक्ष में ही है। तो क्या आप यह उपदेश देते हैं कि मैं मित्रद्रोह करूँ, मित्र के प्राण लूँ, मित्र के कुटुंब को विपत्ति में डालूँ?"

गुंठदेव गंभीर होकर बोले: "मैं सिर्फ इतना कहता हूँ कि न्याय का पक्ष छो। इस से अधिक में कुछ नहीं कहता।"

थोड़ी देर ठहरकर गुरुदेव ने पूछाः "तुम नियमित सामायिक या प्रतिक्रमण करते हो ?" जोरावर्सि है बोलेः " नहीं।"

"तब आज से नियमित सामायिक किया करो। सामायिक में आत्म-विचार की ही मुख्यतया स्थान दो। आत्मविचार हमेशा तुम को ठीक रास्ते पर चलायगा।"

जोरावरसिंहजी ने जबतक घर पर रहेंगे तबतक नियमित सामायिक करने का नियम लिया। फिर गुरुदेव चले गये।

(३)

राजा सिंहासन पर बिराजमान थे। दर्बोरी लोग चुपचाप सिर झुकाए बैठे थे। राजा बोलेः "तो तुम में से कोई ठिकाने 'क' के जागीरदार को पकड़ लाने का साहस नहीं कर सकते ?"

किसी ने सिर न उठाया। राजा बोले: "तो क्या मैं यह समझ लूँ कि तुम सब निकम्मे हो, मेरे राज्य में कोई भी ऐसा बहादुर नहीं है जो जाकर जागीरहार को पकड़ लावे।"

चारों तरफ सम्नाटा छाया रहा । उमी समय दर्वाजे के बाहर से आवाज आई-स्वम्मा घणी अम्नदाता, हुजूर का सेवक जोरावरसिंह अभी जिंदा है। जबतक उमके देह में प्राण है, रियासत में कोई द्रोही न रहने पायगा। जैसे एक गुफा में एक ही शेर रह सकता है वैसे ही रियासत में हुजूर का तपतेज ही रहेगा। कोई विद्रोही फलने-फूलने न पायगा।

"आओ जोरावरसिंह, आओ। तुम्हारे समान राजभक्त वीर को पाकर मेरी रियासत धन्य हुई है।" कहते हुए राजा ने उठकर, हाथ जोड़े, नतमस्तक खड़े हुए जोरा- वरसिंह को जाबाशी दी।

जोरावरिंसह ने पाँच इजार फौज के साथ ठिकाने 'क' का किला जा घेरा। किले में रसद का जाना बंद कर दिया और जागीरदार को कहलायाः "आप मेरे मित्र हैं। इसिलए में आप से आमह करता हूँ कि आप अपनी विद्रोहात्मक भावना छोड़कर महाराज के शरण में चले आवें। मैं आप से बादा करता हूँ कि आप के सभी पिछले अपराध महाराज से अर्जकर माफ करा दूँगा।"

जागीरदार ने उत्तर में कहलाया: " जबतक राजपूत के हाथ में तलवार होती है वह किसी की परवाद नहीं करता। शरण में आने और माफी मांगने की बातें वह सोचता है जिसे अपनी आन से जान अधिक प्यारी होती है। मैं जान दूँगा मगर आन न दूँगा।

में जानता हूँ कि, तुम वीर हो और साथ ही रणपटु व चालवाज भी हो, इसलिए संभव है कि तुम्हारी बड़ी सेना और चालबाजी से मैं परास्त हो जाऊँ और रणस्थल में जान गँवाऊँ। अगर ऐसा हो तो मैं अपने कुटुंब की सन्मानरक्षा का भार तुम्हें मींपता हूँ। आशा है मित्रता के नाते तुम मेरे कुटुंब की आबक्त पर आँच न आने दोगे। "

जोरावरसिंह ने यह बान स्वीकार की । कई दिनों तक जागीरदार किले से बाहर न निकला । अन्त में जब खाना-पीना समाप्त हुआ तब वह अपने चार पाँच सौ वहादुरों को लेकर बाहर निकला और रियासत की सेना पर टूट पड़ा। घमामान युद्ध हुआ। जागीरदार के पाँच सौ आदमी पाँच हजार वीरों के साथ कबतक लड़ते ? आखिरकार सभी तलवार बलाते चलाते हमेशा के लिए रणभूमि में सो गये। जागीरदार भी अनेकों को तलवार के बाट उतार कर वीरगति पाया।

जोरावरसिंह ने जागीरदार का उसकी आवरू के अनुसार अग्निसंस्कार कराया। जागीरदार पत्नी भी पति के साथ अग्निप्रवेश कर हमेशा के लिए धराधामको छोड़ गई।

जब सिपाही लोग जागीरहार के किले में लूट मचाने का प्रयत्न करने लगे तो जोरा-वरसिंह ने हुक्म दिया: " अगर कोई किसी तरह की लूट खसोट करेगा तो वह जान से जायगा। हम विद्रोही को दंड देने आये थे, उसकी प्रजा को लूटने नहीं। खूटना छुटेरों का काम है, वीरों का नहीं।"

इस आज्ञा से अनेक छोटे २ ऑफिसर और सिपाही नाराज हुए, मगर छाचार होकर उन्हें हुक्स मानना पड़ा।

# र्जनाचार्य १००८ श्रीमद्विजयानंदसूरि (आत्मारामजी) महाराजना किण्य श्री स्वामी सुमतिविजयजी महाराज पंजाबमां विचरी रह्या छे

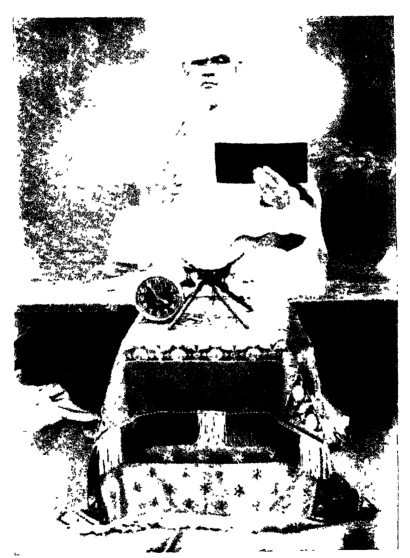
3 .c . 3 .c . 3

पांच त.

मागजर जुदि

जन्म--पात्री (मारवाड ) आमवाल मवन

ř ž



दीक्षा—-लुबीआना झहेर (पंजाव) १९३५ वैहास्य श्रुदि १३

जो शताब्दि-महोत्मव पंजाबमां उजवायो होत तो आ वृद्ध महान्मानी हाजरीमां उजवात.

#### श्री. कृष्णलाल वर्मा

जोरावरसिंह ने राजा की आन फिराई। किले की रक्षा का प्रवंध किया और जागी-रदार के बालवर्षों को अपने साथ ले गया। उनके लिए एक अलहदा हवेली में रहने का प्रवंध कर दिया।

राजा ने जोरावरसिंह का बड़ा आदर किया। इनाम इकराम बरूरो। बड़ी जागीरी दी। कहा जाता है कि उनके वंशज आज भी जागीरी के कुछ अंश का उपभोग कर रहे हैं।

(4)

राजा अब जोरावरिमह को बहुत मानने लगे। इससे दूसरे दरबारी उससे जलने लगे। जगत में प्रसिद्ध है कि—

### औरनको उत्कर्ष जग, देखी सकत नहीं नीच।

जोरावरसिंह की रुचि अब धीरे धीरे दुनिया की तरफ से हटने लगी। अब वे दोनों वस्त सामायिक करते थे और अपने ममय का बहुत बड़ा भाग आत्मचितन में बिताते थे। इसी गरज से वे राजा के पाम बहुत कम आते—जाते थे। धीरे धीरे वे संसार से और उम की झंझटों से इतने दूर रहने लगे कि दम-दम, पन्द्रह-पन्द्रह दिन तक, दरबार में जाने का उन्हें खयाल ही न आता था।

दुइमनों ने जोरावरसिंह की इस वैराग्य दशा से लाभ उठाया और एक दिन राजा से कहाः

एक-हुजूर, अब तो जोरावरिसेंह बहुत घमंडी हो गया है।

द्सरा-चेशक, वह हुजूर की भी परवाह नहीं करता।

तीसरा—हाँ, यहीं बात हैं। इसी लिए तो पन्द्रह पन्द्रह दिन तक मुजरा करने भी नहीं आता।

चौथा--हुजूर गुस्ताखी माफ हो, पर वह तो कहता है कि राजा मेरी भुजाओं के बल पर गही पर बेठे हुए हैं। अगर मैं चाहुँ तो घडी भर में सब कुछ उलटपुलट कर डालूँ।

राजा---नहीं, नहीं, ऐसा नहीं हो सकता। क्या जोरावरसिंह के समान बहादुर और राजभक्त आदमी कभी ऐसा कह सकता है ?

एक- हुजूर को विश्वास न होगा यह तो हम पहले ही से जानते थे।

द्सरा -- फिर भी हम लोगों ने अपना फर्ज अदा किया है।

#### एक कैन वीर

तीसरा--हुजूर भक्ते हमारी वात न मानें मगर मैं दावे से कह सकता हूँ कि अगर हुजूर उसको अभी बुलावेंगे तो भी वह न आयगा।

चौथा—वह कहता है कि दरबार में जाऊँगा नो अपनी इच्छा से; किसी के बुलाने से नहीं।

राजा नाराज़ हो कर बोंले: "मैं इसी वक्त जोरावरसिंह को बुलाने मेजता हूँ। अगर वह आ गया तो तुम को हाथी के पैरों तले कुचलवा दूँगा।"

वे लोग तो यह चाहते ही थे। वे जानते थे कि जोरावरसिंह अभी सामायिक करने वैठा होगा। आना तो क्या वह जवाब भी न देगा। वे खुश थे कि आज हमारी इच्छा पूरी होगी। मगर खुशी के भाव को दवाकर बोले: "हुजूर हमें जो दंड देंगे वह स्वीकार होगा; परंतु अगर वह न आवे तो उसके लिए भी यही सजा मुकरिंग होनी चाहिए।"

राजा ने कहा: " ठीक है।"

फिर जोरावरसिंह को बुलाने के लिए हलकारा भेजा गया। घर के लोगों ने कहा कि: "अभी वे भगवान का भजन कर रहे हैं। न आ सकेंगे।"

हलकारा बोलाः ''मुझे बताओ वे कहाँ हैं। मैं उनको हुजूर का हुक्म सुनाकर जाऊँगा।"

हलकारा जोरावरसिंह जहाँ सामायिक कर रहे थे पहुँचाया गया। उमने कहाः "चिलिए, हुजूर ने इसी वक्त आप को याद फर्माया है।"

मगर जोरावरिमह ने कोई जवाब नहीं दिया। देना कहाँ से ? उसने तो उस समय मामायिक व्रत अंगीकार कर, सभी मावद्य योगों का त्याग कर आत्मितन में मन लगाया था। वह उम समय नवकारवाली हाथ में लेकर भवमागर मे तारनेवाले महान मंत्र नवकार का जाप कर रहा था।

कुछ क्षण ठहरकर हलकारे ने फिर मवाल किया: "कहिए, मैं हुजूर मे जाकर क्या अर्ज कहें ?"

फिर भी जवाब न मिला। हलकारे ने जवाब न मिलने को अपना अपमान समझा। वह दरबार में लौटा और उसने नमक मिरच लगाकर वार्ते सुनाई।

दुष्ट दरवारी बोले: "हुजूर हम तो पहले ही जानते थे।" राजा को बड़ा क्रोध आया। उसने हुक्म दिया: "पचीस सिपाही जावें और जैसे वह वैठा हो वैसे ही उसे उठा लावें।"

#### थी. प्रणालाल वर्मा

यम के दूत से सिपाड़ी दौड़े गये और नवकार मंत्र का जाप करते हुए जोरावरमिंह को उठा छाये।

पद्मासन लगा हुआ था, आँखें बंद थीं और हाथ में नवकारवाली के मनके फिर रहे थे | जोरावरसिंह का यह हाल देखकर राजा कुछ विचार में पड़ा।

दुष्ट दरबारी बोले: '' देखा हुजूर, यहाँ पहुँचकर भी इसका घमंड कायम है । कैसा बगला भगत हो रहा है ? "

राजा ने पूछा: " जोरावरसिंह, बोलो पन्द्रह दिनतक क्यों हाजिर नहीं हुए थे ? "

पंचपरमेष्ठी के ध्यान में मग्न मोहमायात्यागी वीर क्या जबाब देता ? उसने संसार का खयाल छोड़ दिया था, कुटुंब का खयाल छोड़ दिया था, सुख दुःख का खयाल छोड़ दिया था। अपने शरीर तक का खयाल छोड़ दिया था। वह उस समय उस अवस्था में था जिस अवस्था के लिए एक किव ने लिखा है:—

यह तन अपावन अशुचि है, संसार सकल असार।
ये विषय भोग नसायँगे, इस भाति सोच विचार॥
तप विरचि श्री मुनिजन रहें, सब त्याग परिग्रह भीर।
वे साधु मेरे मन बसो, मेरी हरी पातक पीर॥

जो काच कंचन सम गिने, अरि मित्र एक सहूप।
निन्दा बढ़ाई सारखी, बनखंड शहर अनूप ॥
सुख दुःख जीवनमरण में, नाखुशी ना दिलगीर।
वे साधु मेरे मन बसौ, मेरी हरौ पातक पीर॥

ऐसी परम उत्कृष्ट भावदशा को प्राप्त जोरावरसिंह पृथ्वी के एक टुकड़े के मालिक मोहमाया में लिप्त कुद्ध प्राणी के सवाल का क्या जवाब देता?

मनुष्य जब किमी से अपने सवाल का जवाब न पाता है तो बड़ा नाराज़ होता है। दंड देनेवाला जब किमी को दंड देना चाहता है और दंड पानेवाला अगर रोता चिह्नाता नहीं है, हाय हाय नहीं करना है तो दंडदाता की हिंमावृत्ति और भी उप हो उठती है।

गजा ने हुक्म दिया: "इस दुष्ट को इसी वक्त हाथी के पैरों तले कुचल दो और इस के अमिमान का उचित दंड दो।" -पुराने जमाने से एक कहावत चली आती है कि:--

राजा, जोगी, अगन, जल, इनकी उलटी रीत । डरते रहिए परसराम, ओछी पाले प्रीत ॥ और भी कहा है:---

् भा कहा हः— — — — — — —

जोगी किस का गोठिया, राजा किस का मित । वेक्या किसकी इसतरी, तीनों मिंत कुर्मित ॥

वही हुआ। जो जोरावरसिंह एक बार राजा की दाहिनी भुजा के समान था उसीको आज राजा ने नष्ट कर देने का हुक्म दे दिया। दुष्ट खुश हुए। भलों की आँखें दुःख और लजा से झुक गई।

जोरावरसिंह उसी तरह स्वस्थ और शांत वैठा था—जिस तरह घर में बैठा था। उस धर्मवीर के कानों में राजा की आज्ञान पहुँची। अगर पहुँची नो उसके हृदय को स्पर्शन कर सकी।

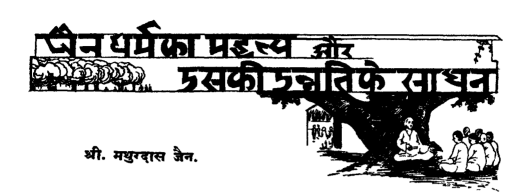
जोरावरसिंह चौक में पहुँचाया गया। मस्त हाथी खोलकर लाया गया। हाथी सामने आया। उसने सूँढ उँचे नीचे की मानों वह ध्यानमग्न धीर को नमस्कार कर रहा है। महा-वन ने हाथी के अंकुश लगाई। हाथी चिपाड़कर आगे बढ़ा। ध्यान में बैठे हुए जोरावरसिंह पर रखने के लिए उसने पैर उठाया, मगर क्या मोच कर पैर पीछे खींच लिया और एक चिघाड की। मानों उसने जोरावरसिंह को चितावनी दी: "धर्मवीर सामने से भाग जा।"

जोरावरिमह को न भागते देख और महावत की फिर में अंकुश खा, हाथी उन्मत्त होकर चिंघाड़ा। उसने जोरावरिमह को मूँढ में पकड़ कर इधर उधर घुमाया फिर आकाश में उछाल दिया। जोरावरिमह गेंद की तरह उपर की तरफ और फिर से आकर धम से जमीन पर गिरा। धमाके की आवाज के साथ ही 'अईत्' शब्द सुनाई दिया। महावत ने फिर अंकुश माग, हाथी आगे बढ़ा। उमने जोरावरिमह के बदन पर पैर रखा। जोरावरिमह के मुख से फिर शब्द निकला 'अई' अभी 'त' शब्द निकलने भी न पाया था कि 'कडड़ ' आवाज आई। जोरावरिसह की हड़ी पसली चूरचूर हो गई। वह धमवीर, वह महावीर का सवा अनुयायी, वह मोहमाया को जीतनेवाला सवा जैन 'अईत ' का जाप करता स्वर्गलोक को चला गया और जैनियों को सिखा गया कि—

वीर की तरह जीओ और वीर की तरह मरो।



स्व॰ जैनाचार्य श्री १००८ श्रीमद् विजयकमळखरीश्वरजी महाराज.



संसार में प्रत्येक प्राणी ही सुल का अभिलाषी है। दुःल किसी भी प्राणी को इष्ट नहीं है। बहुत—से आदमी अपनी जिदगी की कठिनाइयों से तंग आकर जो विष का लालेना, नदी में ह्वजाना, रेल के नीचे आकर प्राण दे देना आदि मृत्यु के उपायों का अवलम्बन लेते हैं वे भी केवल अपने दुःलों से छुटकारा पाने के लिए ही ऐसा करते हैं। जब सुल सभी के लिए अभीष्ट है तो उस सुल के कारणों की लोज करना प्रत्येक प्राणी के लिए आवश्यक है; क्यों कि जब तक किसी भी कार्य के कारण को अच्छी तरह नहीं जान लिया जाता है तब तक उस कार्य की सिद्धि नहीं हो सकती। संसार आज सुल के लिए लालापित होना हुआ भी अधिकांश में सुल के रास्ते से बहुत दूर है। 'सुण्डे सुण्डे मतिर्मिना' अर्थात् जितने मुंह उतनी बातें की कहावत के अनुसार सांसारिक प्राणियों की सुल की परिभाषायें भी भिन्न २ हैं। कोई भोगविलास की सामग्री से सम्पन्न होने में ही सुल मानता है, दूसरा कहता है कि मेरे पुत्र—पौत्रादि की वृद्धि हो तभी मैं सुन्ती हो सकता हूं। इसी तरह कोई विद्वान, कोई पहलवान और कोई धनवान होने में ही सुल का अनुमव करता है; लेकिन जब हम सुल की सची परिभाषा को बुद्धि की कसौटी पर कसते हैं तब हमें यही माछूम होता है कि सचा सुन्त वही है जिसकी ग्राप्ति पर पुनः दुःल न हो। कहा भी है कि "तत्सुलं यत्र नासुन्तम् ।"

सांसारिक सुख प्रथम तो सुन्व ही नहीं कहा जा सकता क्यों कि इस में मनुष्य की आकु-रूता और नृष्णा सदा बढ़ती ही रहती है। जहां नृष्णा और आकुरूता है वहां सुन्व की आशा दुराशा मात्र है। किसी किव ने कहा है कि:—

> " आञ्चाया दामा ये ते दासाः सर्वलोकस्य । आञ्चा येषां दासी तेषां दासायते लोकः ॥ १ ॥"

### जैन धर्म का महत्त्व और उसकी उन्नति के साधन

अर्थात् जो मनुष्य आशा के दास हैं वे संसार के दास हैं। जहां भी उन्हें अपनी आशा की पूर्ति के साधन नज़र आते हैं वहां ही वे सेवादृत्ति करने लगते हैं, लेकिन आशा जिनकी दासी है अर्थात् जिन्हों ने अपनी इच्छाओं को अपने वश में करिलया है उन व्यक्तियों का सारा संसार ही दास हो जाता है। इस तरह विचार करने पर हमें माछम होता है कि संसार के सुस मनुष्य को अन्त में दुःख में डालनेवाले ही होते हैं। जहां अनाकुलता तथा तृष्णा का अभाव है वहां ही सच्चा सुस है। यह अनाकुलता हमें उसी समय प्राप्त हो सकती जबिक हम निवृत्ति मार्ग का अवलम्बन करें। एक धनवान् व्यक्ति और एक साधु महात्मा को ले लीजिए। इन दोंनो में सुख का बढ़ा मारी अन्तर है। धनवान् व्यक्ति धन, धान्य, पुत्र, पौत्रादि सम्पन्न होने पर भी अपनी तृष्णा से धनरक्षा और वृद्धि की चिन्ता से दुःखी है। साधु अपनी आत्मा का चिन्तवन करते हुए संसार की अन्थरता को जानकर अपने निवृत्ति मार्ग पर आरूढ होने को सराहता है। कविवर दौलतरामजी ने इसी आशय को इन शब्दों में प्रगट किया है।

# आतम को हित है सुख मो सुख आकुलता विन कहिये। आकुलता शिवमांहि नतातें शिवमग लाग्यो चहिये।।

उपर्युक्त विवेचन से हम इसी निष्कर्ष पर आते हैं कि सच्चा सुख मोक्ष में ही है और उसकी प्राप्त का मार्ग मुख्यतः निवृत्ति मार्ग ही हैं। इस मच्चे सुख का वर्णन जिस धर्म में जितना ही अधिक होगा धर्मों की उत्तमता की कसौटी पर वही धर्म ज्यादा महत्त्वपूर्ण सिद्ध होगा। जैन धर्म के सिद्धान्तों पर जब हम हृष्टि डालते हैं तो हमें प्रतीन होना है कि इस धर्म के प्रत्येक छोटे बड़े सिद्धान्त में स्वपरहित की भावना उसी प्रकार कृट कृट कर भरी है जिस तरह से कि शकर में मर्वत्र मिठास होती है। इसके अहिसाबाद को ले लीजिए। जितना सूक्ष्म विवेचन जैन धर्म में अहिसा का किया है वेसा दूसरे धर्मों में कहीं पर भी नहीं मिलता। दूसरें धर्मों में अहिसा तत्त्व को उत्तम मानते हुए भी उसका अमल उतना उत्तम नहीं है जितना कि जैनधर्म में है। वैदिकी हिसा को हिसा न मानने या अन्य तिर्यञ्चों की अपने आहारादि के निमित्त किये जानेवाली हिसा को हिसा न समझनेवाले धर्मों में हिसा का द्वार इतनी हुदता से बन्द नहीं किया है जितना कि जैन धर्म में किया है। जैन धर्म में रात्रिभोजन न करना, पानी छानकर पीना, मद्य, मांस, मधु का सेवन न करना आदि जो मोटे मोटे प्रत्येक जैन व्यक्ति के लिए अनिवार्य नियम हैं वे इस बात के लिए पूर्ण रूप से माझी हैं कि जैन धर्म में एकेन्द्रिय से लेकर पंचेन्द्रिय तक छोटे बड़े सभी जीवों की रक्षा का पूर्ण रूप से आदेश है ।

"आत्मनः प्रतिकृत्नि परेषां न समाचेरत् " के सिद्धांत का पूर्णतया पालन है। ऐसे जैन धर्म के पालन का सुअवसर प्राप्त होना प्राप्त होनेवाले व्यक्ति का सौभाग्य है। वे व्यक्ति धन्य हैं जिन्हें इस वीतराग वाणी से अपने आप को पवित्र करने का मौका प्राप्त हुआ है। प्यारे साधमीं भाईयो! आप को यह विस्मरण न करना चाहिये कि इस पवित्र जिन धर्म के पालन का सुअवसर मिलना आप के चिरन्तन पुण्य का ही परिणाम है। इस चिन्तामणि रत्न को पाकर इससे लाभ ऊठाने का अवसर चूकाना न चाहिये।

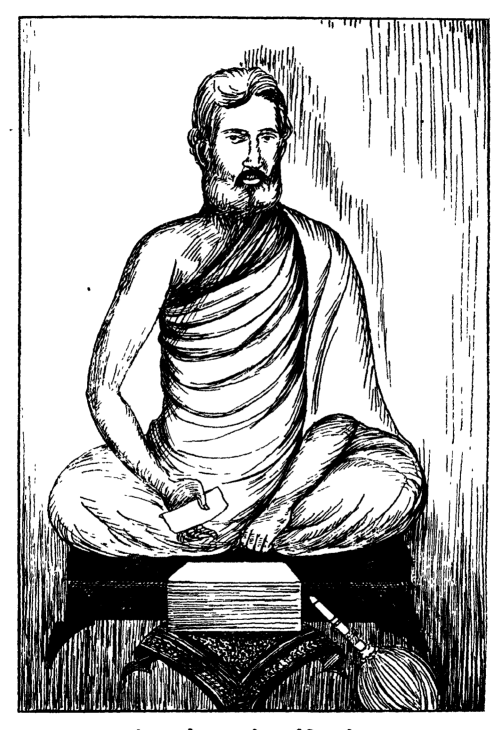
बन्धुओ ! यह प्रश्न प्रत्येक व्यक्ति के हृदय में स्वभाव से ही उठ सकता है कि जब जैन धर्म की इतनी महत्ता है तो इसका प्रचार विश्वव्यापी क्यों नहीं है ? जब कि अन्य धर्मान्यायियों की संख्या दिन प्रतिदिन वृद्धि को प्राप्त हो रही है तब जैनियों की संख्या के इस तेजी के साथ घटने का क्या कारण है ! इस के उत्तर में यही कहना पर्याप्त होगा कि आज सर्वत्र जैन धर्म के प्रचार का न होना जैन धर्म के सिद्धान्तों की महानता में किसी प्रकार की कमी सूचित नहीं कर सकता। यह तो धर्म के अनुयायियों का कर्तव्य है कि वे उस धर्म का प्रचार करते हुए परोपकारद्वारा अपनी तथा दूसरों की आत्मा का कल्याण करें। शास्त्रकारों ने भी कहा है कि "न धमों धार्मिकैर्विना" अर्थात दनिया में कोई मी धर्म विना धार्मिकों के टिक नहीं सकता। आज जैन धर्म के विकास की तरफ जब हम दृष्टि डालते हैं तब हमें यही प्रतीत होना है कि इस के विकास की गति इतनी मन्द है कि वह न होने के बराबर ही है। हरएक धर्म उसी समय अपने विकास में समर्थ हो सफता है जब कि उसके अनुयायियों में ज्यादा से ज्यादा शिक्षा का प्रचार हो । विकसित जाति एवं धर्मी की प्रगति पर जब हम ध्यान देते हैं तो हमें यही मारूम देता है कि पहिले उन्हों ने अपने अन्दर शिक्षा का प्रचार किया है। मुसल्मानों को देखिये। भारतवर्ष में सैकड़ों की तादाद में उनके स्कूल और कॉलेज हैं। मुस्लिम यूनीव्हर्सिटी अलीगढ़ ने इसके प्रचार-कार्य में जितनी मदद दी है वह साक्षर भारतियों से अविदित नहीं है । इसी तरह आर्थ-समाजियों के सैकड़ों स्कूल, कॉलेज, गुरुकुल, उपदेशक-विद्यालय, अनाथालय तथा आर्य-समाज संस्थायें दिन व दिन इस धर्म के प्रचारकार्य में प्रयत्नशील हो रही हैं। हम जब जैन समाज की शिक्षा पर दृष्टि डालते हैं तो हमें विदित होता है कि यहां एक कारण है जिस की कमी से हम अपनी उन्नित नहीं कर सके हैं। शिक्षारूप पवन के अभाव का ही परिणाम है कि जैन धर्मरूप सौरभमय पुष्प की महक देशविदेश में नहीं फैल सकी है। विदेश की बात तो दूर जाने दीजिए, भारतवर्ष के अन्दर भी अमीतक ऐसे पर्याप्त विद्वान् हैं जो जैन धर्म को

# जैन धर्म का महत्त्व और उसकी उन्नति के साधन

वेद या हिन्द धर्म की एक शाखा ही मान रहे हैं तथा जैन दर्शन के गहन सिद्धान्त स्याद्वाद को संशयबाद माने बैठे हैं। जब प्रसिद्ध विद्वान तक स्थात शब्द को शायद का बिगड़ा रूप बतला कर स्याद्वाद की शायदवाद यानी संदिग्धवाद रूप समालोचना करते हैं तो हम इस से स्वयं इस बात का अच्छी तरह अनुमान लगा सकते हैं कि जैन धर्म के प्रचारकार्य के लिये हमारे प्रयत्न कहांतक प्रशंसनीय हैं। ईसाइयों की बाइबिल तथा अन्य समाजों की धार्मिक पुस्तकें स्वरूप कीमत पर वीसों भाषाओं में प्रकाशित देशविदेश में अपने सिद्धान्तों का प्रचार बडी उत्सकता के साथ कर रही हैं लेकिन जैन धर्म के अभीतक मौलिक प्रन्थों का भी प्रकाशन पूर्णरूप से नहीं हुआ है। प्रत्येक साक्षर व्यक्ति यह भलीभांति जानता है कि वर्तमान में जिसका जितना अधिक विज्ञापन है उसका उतना ही अधिक नाम है। जैन भाइयों का यह परम कर्चव्य है कि वे सब से प्रथम शिक्षा के ऊपर विशेष ध्यान दें। जब समाज में शिक्षित व्यक्तियों की तादाद अच्छी हो जावेगी तब जैन धर्म का विकास कार्य कठिन न होगा। इस में कोई शक नहीं है कि वर्तमान समय में जैन धर्म के अनुयायी अधिकतर वैश्य वर्ण के व्यक्ति ही हैं और वैदयजाति आम तौर से रोज़गार पेशा है इसीलिए बहुत से जैन भाई यह ख़्याल करलेते हैं कि हमारे बच्चों ने तो दुकान पर ही बैठना है फिर इन्हें अधिक पढ़ने से लाभ ही क्या है? साधारण पढ़ना लिखना आ गया कि वे अपने बालकों को दुकानों पर बिठा लेते हैं। ऐसे भाइयों को यह विचारना चाहिये कि मनुष्य जीवन का एक मात्र उद्देश्य पैसा कमाना ही नहीं है। पैसा कमाने के साथ आत्मकल्याण करना भी उसका कर्त्तन्य है। अर्थशास्त्रवेताओं का विचार है कि पैसा कमाना उतना कठिन नहीं है जितना कठिन कि उसका संरक्षण और उपयोग है। पैसे के संरक्षण और उचित उपयोग के लिए भी शिक्षा की अत्यन्त आवश्यकता है। इसके साथ ही अपनी आध्यात्मिक उन्नति के लिए आध्यात्मिक विषयों का अध्ययन करना भी मनुष्य का परम कर्चव्य है।

शिक्षा की उन्नित को जैन समाज के अभ्युत्थान का प्रवल साधन समझते हुए ही परम-पूज्य, ज्ञानाम्मोनिधि स्वर्गीय आचार्य श्री विजयानन्दसूरिजी महाराज के हृदय में एक विशाल शिक्षण संस्था खोलने की भावना उदित हुई थी। जैन समाज और खास तोर से पंजाब जैन जनता के सौभाग्य से पूज्यवर स्वर्गीय आचार्यश्रीजी महाराज के पट्टघर विद्वद्वर्य आचार्य श्री विजयवक्षभसूरिजी महाराज ने अपने गुरुवर की भावना को कियात्मक रूप देने के लिए श्री आत्मानन्द जैन गुरुकुल पंजाब, गुजरांवाला की स्थापना की थी। आज इस संस्था को चलते हुए लगभग १० वर्ष हो चुके हैं। इस संस्था से पढ़कर निकले हुए कई विद्वान् भिन्न २ संस्थाओं में

श्री. आ. शताब्दि ग्रंथ माटे खास करावेल रेखा चित्र नं. ४



म्व० श्रीमन महोपाध्यायश्री लक्ष्मीविजयजी महाराज

प्रतिष्ठा के साथ अध्यापन कार्य कर रहे हैं। इस संस्था में जैन जाित की तीनों तम्प्रदायं तथा अजैन विद्यार्थी भी विद्याराभ करते हैं। इस संस्था से अधिक से अधिक लाभ उठाना प्रत्येक जैन भाई का परम कर्जव्य है। पूज्य आचार्यश्रीजी की शिक्षाप्रियता केवल इसी संस्था से विदित नहीं होती है बल्क श्री महावीर विद्यालय बम्बई आदि अनेक संस्थाओं को खोलकर आपश्रीजी ने जैन समाज के उत्थान के लिए अत्यावश्यक साधन शिक्षा का विशेष प्रचार किया है। जैन समाज को आप जैसे विद्यामें आचार्य पर गौरव हो सकता है। विशेष प्रसन्ता की बात है कि आपश्रीजी के गुरुवर स्वर्गीय आचार्य श्री विजयानन्दसूरिजी महाराज को शिक्षा से जिस प्रकार लगन थी उसी प्रकार आपश्रीजी के शिष्यरत्न उपाध्याय श्री लिलतविजयजी महाराज को भी शिक्षा से विशेष प्रेम है। उपाध्यायश्रीजी महाराज के प्रयत्नस्वरूप श्री पार्श्वनाथ विद्यालय वरकाणा, श्री पार्श्वनाथ उम्मेद जैन बालाश्रम उम्मेदपुर आदि संस्थाएँ चल रही हैं। इस स्वर्गीय आचार्य श्री विजयानन्दसूरीश्वरजी महाराज की शिष्य परम्परा के अन्दर ज्ञानप्रचार की लगन सदा इसी प्रकार कायम रहे यही जिनदेव से प्रार्थना है।

जैन समाज की उन्नित के लिए जिस प्रकार बालकों को शिक्षा देने की आवश्यकता है उससे भी अधिक बालिकाओं को शिक्षा देने की जरूरत है। शिक्षित माता की सन्तान सदा उत्तम संस्कारवाली होती है। शिक्षण संस्थायें स्थापित करने के समान विशाल सरस्वती भवन की स्थापना करना, जैन धर्म के साहित्यिक एवं ऐतिहासिक तत्त्व की लोज होना, जैन समाजद्वारा उत्तमोत्तम प्रन्थ, पत्र एवं पत्रिकाओं का प्रकाशन होना, जैन समाज की कुरुढ़ियों का निवारण करना तथा पारस्पारिक संघ को हृद बनाना आदि भी जैन समाज की उन्नित के लिए परमावश्यक बातें हैं। आशा है कि जैन समाज के धीमान एवं श्रीमान इन बातों की ओर ध्यान देकर जैन समाज की स्थित को सबल बनावेंगे।



# [ रचयिता-भ्री रामकुमार जैन " स्नातक " श्री आत्मा० जैन गुरुकुल-गुजरांवाला ]

# जयित जय विजयानन्द महान ॥ टेक० ॥

धरणीतल पर छाया था जब गहरा तम-अज्ञान। प्रकटित हुवे उजाला करने तब तुम सूर्य समान ॥ जय० ॥ १ ॥ प्रतिनर में लख कोई द्षण हुई प्रकृति थी म्लान । निर्मित आत्माराम किया तब मर्व गुणों की खान ॥ जय० ॥ २ ॥ धन्य जनक जननी वे जग में धन है जनमस्थान। जिनकी गोदी में खेला अवतारी पुरुप-प्रधान ॥ जय० ॥ ३ ॥ बालवयस में चन्द्रकला सम पाकर बृद्धि महान। पढ़े शास्त्र, व्याकरण, धन्य माहित्य और विज्ञान ॥ जय० ॥ ४ ॥ लख पाखण्ड धर्म के मग में हुवे बड़े हैरान। मत्य धर्म का किया केमरी बाना धार विधान ॥ जय० ॥ ५ ॥ सप्त जाति जाग्रत करने का लिया भीष्म प्रणठान। खाली ढांचे में समाज के फ़ुंके तुमने प्राण ॥ जय० ॥ ६ ॥ रुद्ध मार्गे करसकीं न तेरा बाधाएं बलवान। ज्यों ज्यों स्वर्ण तपा भट्टी में उजवल हुवा महान ॥ जय० ॥ ७ ॥

### श्री. रामकुमार जैन

भक्ति व्याज वश दिया गया यदि, किया हलाहल पान । दाता का उपकार चुकाया दे अमृत का दान ॥ जय० ॥८॥ कायरता का पाश नाश कर किया हमें बलवान । अन्तर के पट खोल दिये सिखला कर सचा ज्ञान ॥ जय० ॥ ९ ॥ एक छत्र नायक के गुरुवर जैन संघ के प्राण। यश से पूरित हुवा पंचनद, गुर्जर, राजस्थान ॥ जय० ॥ १० ॥ प्राण मले ही जायें किन्त न जाये सन्ती आन । धन्य धन्य अनुरक्ति तुम्हारी धन्य धन्य बलिदान ॥ जय० ॥ ११ ॥ जर्मन, अमरीका तक फैला तेरा कीर्ति वितान। विद्वत्तां पर म्रग्ध हो गये हॉर्नल से विद्वान ॥ जय० ॥ १२ ॥ नभचुम्बी देवालय जो हैं नगर नगर निर्माण ! तेरे सत्कार्यों के ये हैं साक्षीरूप प्रमाण ॥ जय० ॥ १३ ॥ गुरुकुल, आश्रम, स्कूल, सभाएं संस्थाएं सहमान। प्रकट कर रही हैं पृथ्वी पर तेरी आला ज्ञान ॥ जय० ॥ १४ ॥ नभमें तारक निर्मित लिपि में अङ्कित तब यशगान। जिसके पठन हेत् रुकता है निशि में चन्द्र विमान ॥ जय०॥ १५॥ कितने हृदय-मन्दिरों में नित होता तत्र आह्वान । कितने हृदयों की वेदी हित बने तुम्ही भगवान ॥ जय०॥ १६॥ यह शताब्दि-दिन गुरु तुम्हारा, करे जाति कल्याण । " राम " युगों तक अमर रहे यह तेरा कीर्ति-निशान ॥जय०॥ १७ ॥





[लेखक:-श्री दरवारीलाल जैन 'कोठिया ' न्यायतीर्थ, बनारस.]

प्रत्येक जीवधारी (प्राणी ) स्वभावतः सख-शांति का अभिलाषी है । जितने वह प्रयत्न करता है वे सब अपने पूर्ण सुखी होने के लिये ही करता है। यह कोई भी नहीं चाहता कि मेरी मृत्य हो, मुझे दुःख प्राप्त हो, मेरी इष्ट मामग्री का विच्छेद हो, प्रत्युत प्राणी मात्र यही चाहता है कि मेरी मौत कभी न हो. मदा जीता रहूँ, दुःख कभी न हो. इष्ट सामग्री हमेशा एक-सी बनी रहे । इस से सहज में यह सिद्ध हो जाता है कि सुख और शांति आत्मा का स्वाभाविक स्वरूप है। पर इस सिद्धान्त का जितना दुरुपयोग प्रकृति की स्रष्टि का विवेकशील सुन्दर प्राणी "मानव" कर सकता है उतना वे मुक-अविवेकी-पशुपक्षी नहीं। वस्तुतः मनुष्य में इतर प्राणियों की अपेक्षा अधिक विवेकशक्ति एवं श्रेष्ठ गुण विद्यमान हैं। अखिल विश्व में शांति माम्राज्य स्थापित करने की भी शक्ति इस को प्रकृतिप्रदत्त है, किन्तु आश्चर्य यह है कि इतना विवेकशील एवं मानवीचित गुणों से मम्पन्न होता हुआ मानवीय देह को लेकर जितने बर्वरतापूर्ण कृत्यों के करने में यह समर्थ होता है उतना जगत का इतर प्राणी नहीं। यह प्रत्यक्ष है कि जब मनुष्य अपनी आवश्यकताओं को बढ़ा लेता है, विलामिताओं एवं क्षुद्र स्वार्थ वासनाओं के आधीन हो जाता है तब उनकी पूर्ति के लिये निर्वलों के ऊपर कठोर बलप्रयोग करने की उद्यत हो जाता है-अन्याय एवं अत्याचार करने पर उतारु हो जाता है। ऐसी हालत में मानवजगत में भीपण क्रान्ति की आग धधक उठती है, युद्ध का बाज़ार गरम हो जाता है, जगत की शांति भंग हो जाती है-मनुष्य यह सब अपने क्षद्र स्वार्थ के लिये ही करता है।

अगर संसार का मानव समाज अहिंमा तत्त्व को जान ले, उसके यथार्थ स्वरूप को पहिचान ले तो जगत् की शांति भंग होने का अवसर ही प्राप्त न हो और न निर्वलीं पर अत्याचार करने का मौका मिले। आज हम इसी अहिंसा तत्त्व पर विचार करेंगे। अपने अनुचित स्वार्थ के लिये दूसरों को कष्ट न पहुँचना अहिंसा है। इम नित प्रति के व्यवहार से यह सहज में समझ सकते हैं कि प्राणी मात्र को अपना आयुष्य प्रिय है, अपना घात किसी को प्रिय नहीं है, सभी सुख से रहना पंसद करते हैं, दुःख को वे नहीं चाहते—तब हमें क्या अधिकार कि हम निरपराध दूसरे प्राणियों को सतावें ? उन्हें दुःख दें ? अगर अहिंसा के इस श्रेष्ठभाव को संसार का प्रत्येक मानव समझ कर अपने जीवन में उतार ले तो मानव जगत में अत्याचारों एवं अन्यायों की सृष्टि ही न हो।

जैनधर्म की मित्ति अहिंसा की नींब पर स्थित है। जैनधर्म के प्रवर्तकों ने अहिंसा के अंग प्रत्यंग का सक्ष्म से सक्ष्म और विस्तृत विवेचन किया है; और यह सिद्ध किया है कि अहिंमा का परिपालन सभी परिस्थितियों में न्क्या धार्मिक दे क्या सामाजिक दे क्या राजनैतिक एवं राष्ट्रीय -िकया जा सकता है; कोई बाधा उपस्थित नहीं हो सकती। अहिंमा तत्त्व की सम्यग् आराधना से जब साधारण आत्मा भी परमात्मा हो सकता है - क्रमेंबन्धन से छूट सकता है - तब अन्य लौकिक कार्यों की सफलता प्राप्त होना असंभव नहीं है।

आन्तरिक तथा बाह्य शत्रुओं पर विजय पानेवाले ( वीर ) व्यक्तियों की समष्टि को जैन ( अन्तःबाह्यारातीन जयतीति जिनः तदनुयायिनो जैनाः ) कहते हैं और ऐसे वीर व्यक्तियों का धर्म ही जैन धर्म है। हमें ऐसे धर्म को सत्य एवं वैज्ञानिक कहने में जरा भी संकोच न होगा। यह दूसरी बात है कि वर्तमान जैन ममाज के आश्रित रहनेवाला जैनधर्म "जैनधर्म" पर के उपरोक्त यौगिक अर्थ से ग्रन्य हो-कुछ विकृति आगई हो-क्यों कि वर्तमान जैन समाज ने अपने अतीत गौरव को खो दिया है, संकीर्णता एवं अज्ञानता तथा भीरुता के पराधीन हो गई है और मैं मैं तूं तूं की कठिन दल-दल में फंसकर अपना मन्यानाश करती जा रही है-अस्तु । जब जैन धर्म की दीवाल इतनी सुदृढ़ एवं विशाल है तब उमकी नीब (मूल) अहिंमा विशेष सुदृद तथा विशाल होनी ही चाहिये। जैनधर्म के सभी सिद्धान्त-आचार-विचार-अहिंसा तत्त्व के ऊपर रचे गये हैं। वैसे तो भारतीय मभी धर्मों में अहिंमा तन्त्र की कुछ न कुछ रूपरेखा खींची गई है किन्तु उनका अहिंसा तत्त्व स्थूल जगत् तक मिमित है-स्थूल प्राणियों में ही परिसमाप्त हो जाता है-जब कि जैनधर्म का अहिंसा तत्त्व स्थूल जगते के परे सक्ष्म जगत तक जाता है। तात्पर्य यह कि जैनों की अहिंसा कायिक न रह कर वाचिक एवं मानसिक होकर आत्मिक होकर रहती है। इस धर्म के प्रवर्तकों ने इस का कथन मात्र ही नहीं किया बल्कि अपने जीवन में व्यवहार्य एवं आचरणीय बनाया है।

# अहिंसा और विश्वशांति

अहिंसा की विशेष परिभाषा यों की जाती है:- " प्रमत्तयोगात् प्राणव्यपरो-पणं हिंसा " अर्थात् रागादि विशिष्ट होकर अपने या परके प्राणों का घात करना हिंसा है। यह हिंसा दो प्रकार की है: द्रव्यहिंसा और भावहिंसा। द्रव्यप्राणों के घात को द्रव्यहिंसा और भावप्राणों-आत्मा के विवेकादि सहुणों के घात को मावहिंसा कहते हैं। वास्तव में भावहिंसा ही हिंसा है क्यों कि क्रोघादि परिणाम होने पर आत्मा के सदसद्विवेकादि गुणों का घात पहिले हो जाता है-बाद में प्राणी का घात हो या न हो। ईमलिये विना भावहिंसा के कोरी द्रव्यहिंसा हिंसा नहीं कही जा सँकती। इसी हिंसा का नहीं होना ही अहिंमा है। जैनधर्म की तमाम क्रियायें व्यक्ति के मनोभावों पर निर्भर हैं। एक ऐसा व्यक्ति जिस ने वध करने का इरादा किया पर वध नहीं कर सका, हिंसक पिणामों की वजह से हिंसक है। एक द्सरा व्यक्ति जिस के परिणाम रक्षा करने के थे-वध के नहीं थे-प्राणी का घात हो गया-अहिंसक परिणामों की वजह से अहिंसक है; हिंसक नहीं। येंदि

- १ यत्खलु कषाययोगात्प्राणानां द्रव्यभावरूपाणां ।
  व्यपरोपणस्य करणं सुनिश्चिता भवति सा हिंसा ॥ ऋो. ४३ पु. सि.
  अप्रादुर्भोवः खलु रागादीनां भवत्यहिंसेति ।
  तेषामेवोत्पत्तिहिंसेति जिनागमस्य संक्षेपः ॥ ऋो. ४४ पु. सि.
- २ स्वयमेवात्मनात्मानं हिनस्त्यात्मा प्रमादवान् ।
  पूर्वे प्राण्यंतराणां तु पश्चात्स्याद्वा नवावधः ॥ राज्ञ. वा. पृ. २७५
  यस्मात्सकषायः सन् हन्त्यात्मा प्रथममात्मनाऽऽत्मानम् ।
  पश्चाज्जायेत नवा हिमा प्राण्यन्तराणां तु ॥ ऋो. ४७ पु. मि. । अमृतचन्द्रसूरि
- ३ " वियोजयित चासुभिर्न च वधेन संयुज्यते " राज. वा. पृ. १७५ युक्ताचरणस्य सतो रागाद्यावेशमन्तरेणाऽपि । नहि भवति जातु हिंसा प्राणव्यपरोपणादेव ॥ पुरुषा० सि, श्लोक. ४५
- ४ ''अविधायापि हिंसां हिंसाफलभाजनं भवत्येकः ।
  कृत्वाप्यपरो हिंसां हिंसाफलभाजनं न स्यान् ॥ ऋो. ५१
  एकस्याल्पा हिंसा ददाति काले फलमनल्पम् ।
  अन्यस्य महाहिंसा स्वल्पफला भवति परिपाके ॥ ५२ ॥
  एकस्य सेव तीत्रं दिशति फलं सेव मन्द्मन्यस्य ।
  अजित सहकारिणोरपि हिंसावैचित्र्यमत्रफलकाले ॥ ५३ ॥

हिंसा-अहिंसा का परिणाम व्यक्ति के मनोभावों पर अवलम्बित न हो तो कोई भी अहिंसक नहीं हो सकेगा कारण-समस्त लोक जीवराधि से खचाखच भरा हुआ है, एक पैर उठाने पर या एक श्वास लेने पर अनेक प्राणियों का घात होना संभव है और हिंसा के पाप से सदा लिप्त रहने के कारण यहीं नारकीय जीवन विताते रहना पढ़ेगा, मोश्व दुर्लम हो जायगा, संसार के बन्धन में ही सदा बंधे रहना पढ़ेगा। इसलिये भावों के अनुसार ही बंध मोश्व की एवं अन्य कियाओं की व्यवस्था करना ठीक हैं।

इस अहिंसा का परिपालन साधु ( मुनि ) सर्वदेश करते हैं। ये साधु सभी सांसारिक क्रियाओं से अलिप्त रहकर आत्महित एवं परिहत करने में ही निरत रहते हैं। विषय और कपायों के दमन करने के लिये बहुविध कहों (परीषहों) के सहन करने में समर्थ रहते हैं, सर्वदा "सन्वेषु मेत्री" की उत्कृष्ट भावना को ध्यान में रखते हैं। सम्पूर्ण रूप से त्रतों का परिपालन करने से "इन्हें महात्रती" कहते हैं। पूर्णतः अहिंसा का पालन ये ही साधु करते हैं। इस प्रकार ये साधु बहुविध कहों को साम्यभाव से सहन करते हुए कमींपाधिक परतंत्रता को तिरस्कृत कर आत्मज्योति (पूर्णज्ञान-

प्रागेव फलति हिमाऽकियमाणा फलिन फलित च कृतापि। आरभ्य कर्तुमकृताऽपि फलति हिंसानुभावेन ॥ ५४ ॥ एकः करोति हिमा भवन्ति फलभागिनो बहवः । बहवो विद्धति हिंसां हिंसाफलभुग्भवत्येकः ॥ ५५॥ कम्यापि दिशति हिमा हिंमाफलमेकमेव फलकाले। अन्यस्य भैव हिंसा दिशत्यहिमाफ्छं विपुलम् ॥ ५६ ॥ हिंसाफलमपरम्य तु दुदात्यहिंसा तु परिणामे । इतरम्य पुनर्हिंसा दिशस्यहिंसाफलं नान्यत् ॥ ५७॥ अवबुध्य हिंस्यहिंसकहिंसाहिंसाफलानि तत्त्वेन । नित्यमवगहमानै: निजञ्ज्तया त्यज्यतां हिंमा"॥ पु. मि. ६०॥ जले जन्तुः स्थले जंतुराकाशे जंतुरेव च । जंतुमालाकुले लोके कथं भिक्षुरहिंमकः ॥ राज. वा. पृ. २७६ विष्वकृजीवचिते छोके क चरन् कोप्यमोक्ष्यत । भावैकसाधनौ बन्धमोक्षौ चेन्न भविष्यताम् ॥ पं. आशाधरजी स क्रिया कापि नास्तीह यस्यां हिंसा न विद्यते । विशिष्यते परं भावावत्र मुख्यानुषंगिकौ ॥

केवलज्ञान) को प्राप्त कर आत्मिक स्वाभाविक स्वाधीनता-अनाकूलतात्मक सुख को प्राप्त कर लेते हैं तथा अनन्त काल तक अपने शांतिमय स्वरूप में निमग्न रहते हैं। यही आत्मा का उच्च एवं श्रेष्ठ लक्ष्य है।

गृहस्थ जन एक देश अहिंसा के परिपालन में समर्थ होते हैं। वे गृहस्थी में रह-कर पूर्ण हिंसा का त्याग नहीं कर सकते। उन्हें अपने परिवार की, अपने देश की, अपनी धनसंपत्ति की रक्षा करने के लिये एवं अपने जीवननिर्वाह के लिये आरंभ अवश्य करना पड़ेगा। उसमें वे सक्ष्म एवं अपरिहार्य हिंसा का त्याग नहीं कर सकते। इसलिये गृहस्थ, जो अपनी गृहस्थी लेकर ही बैठे हुए हैं सर्वदेश हिंसा के त्यागी नहीं हैं; स्थूल एवं परिहार्य हिंसा के त्यागी हैं। त्रम हिंसा और स्थावर हिंसा के मेद से भी हिंसा दो भागों में बंट जाती है। त्रम हिंसा के भी चार मेद किये गये हैं—१ संकल्पी, २—आरंभी, ३—उद्योगी, ४—विरोधी। विना अपराध के जानबुझकर किसी प्राणी का घात करना संकल्पी हिंसा कहलाती है। जो रोटी बनानेवाले खान आदि आरंभ में हिंसा होती है वह आरंभी हिंसा है। व्यापार आदि आजीविका सम्बन्धी उद्योगधन्धों में जो हिंसा होती है वह उद्योगी हिंसा कहलाती है। आक्रमणकारियों से आत्मरक्षा एवं परिवार तथा देश, धर्म की रक्षा करने में जो हिंसा की जाती है वह विरोधी हिंसा है। इन चारों प्रकार की हिंसाओं में गृहस्थ सिर्फ संकल्पी हिंसा का त्यागी है इतर तीन प्रकार की हिंसाओं का नहीं-सिर्फ उनमें निरर्थकता का परिहार करे।

अब विचारणीय यह है कि गृहस्थ अहिंसक रहकर राष्ट्रीय तथा राजनैतिक कार्यों में सहयोग कर सकता है या नहीं ? इस का उत्तर उक्त विवेचन से स्पष्ट हो जाता है फिर भी यहां और विशेष खुलासा करदेना उचित है। गृहस्थ राष्ट्रीय एवं राजनैतिक कार्यों को अहिंसक रहकर भी भली प्रकार कर सकता है। बल्कि अहिंसक मनुष्य नीति एवं दक्षता के साथ उक्त कार्यों को करने में समर्थ होगा जब कि हिंसक उन कार्यों को अपने स्वार्थों एवं कुटिल नीति से करेगा। अहिंसक सर्वदा प्रजाजन के हित के लिये अपने स्वार्थों को उकरायेगा, दृष्टों का निग्रह करेगा, साधुजनों पर अनुग्रह करेगा। ऐसी हालत में अहिंसा को कायरता, भीरुता की जनक कहना नितान्त गलत है। इस कहने में जरा भी सत्यांश एवं प्राण नहीं हैं। महात्मा गांधी ने यह सिद्ध कर दिया है कि राष्ट्रीयस्वाधीनता प्राप्ति का एक मात्र साधन एवं अमोध शस्त्र सत्य और अहिंसा है। अहिंसा शस्त्र के सामने विरोधियों के भौतिक शस्त्रास्त्रों की कोई कदर नहीं है।

अहिंसा वह शस्त्र है जिस के सामने हम विरोधियों एवं अत्याचारियों के दांत

खड्डे कर सकते हैं, उनके शसास्त्रों को कुण्ठित कर सकते हैं, विरोधियों को अपने पवित्र मार्ग पर ला सकते हैं। हमें मानवता के नाम पर खून की नदियां बहाना उचित नहीं हैं। महात्माजी अपने एक भाषण में कहते हैं कि '' मैं हिंसा से प्राप्त किये गये स्वराज्य को हरिग़ज पसंद नहीं करुंगा। " महात्माजी क्षद्र खार्थों के लिये मानवता की हत्या करना उचित नहीं समझते । अतएव श्री० राधांकृष्णन अपने एक दीक्षान्त भाषण में कहते हैं--" विश्व के सत्य (अहिंसा) को मुख्य स्थान देकर और उसके नीचे राष्ट्रीय नीति को गौण स्थान प्रदान कर के महात्माजी ने एक ऐसी ज्योति प्रज्वलित की है जो जल्द न बुझेगी, चिरकाल तक और बहुत दूर तक उमका प्रकाश चमकता रहेगा और संसार के ईमानदार और सच्चे आदमी उसका स्वागत करेंगे।" इस में संदेह नहीं कि महात्माजी का यह युद्ध नवीन एवं मान्विक युद्ध है और विश्वशांति का एक सफल उपाय हैं। इतिहास साक्षी हैं कि जिम तरह की लड़ाइयां सृष्टि के आदि काल से होती आई हैं, उनसे संसार में दुःख एवं अशांति की कमी नहीं हुई है। अतएव महात्माजी का यह नवीन मार्ग अद्वितीय एवं विश्वशांति का जनक है। महात्माजी का यह भाव है कि हमें पहिले किसी बाहिरी शत्रु को जीतने की अपेक्षा भीतरी शत्रु को जीतना परम आव-इयक है, हमें अपने जीवन की अनुचित महत्त्वाकांक्षाओं एवं अपने सुखों, अपनी स्वार्थ वासनाओं पर लात मारनी होगी, भीतरी शत्रु को जीते विना बाह्य शत्रु को जीतना असंभव है। राष्ट्र तथा मानव का कल्याण तभी होगा जब हम शुद्ध मनोवृत्ति को प्राप्त होंगे। अतः अर्हिसा को कायरता तथा भीरुता का जनक कहना महान अनुचित है।

अथ च अहिंसक पुरुष में ही वास्तिविक पुरुषत्व एवं वीरत्व प्रगट होता है; हिंसक में नहीं। पाठक "आज " संपादक की इन भावुक पंक्तियों पर ध्यान दें।—" वीर कभी हिंसा नहीं करता। निर्वल जो आप अपनी रक्षा नहीं कर सकते वे ही हिंसा किया करते हैं। अहिंसा कापुरुषता नहीं है; वीरता है। हिंसा ही कापुरुषता है। वीर रस का स्थायी भाव उत्साह और प्रसकता है; कोध और देष नहीं। क्रोध और देष से ही हिंसा उत्पन्न होती है। अपनी निर्वलता का परिस्फुट अथवा अस्फुट ज्ञान ही हिंसा को उत्तेजन देता है। " विचारशील पाठकों को माल्यम हो गया कि अहिंसा कायरता की जनक नहीं है। कहीं हिंसायुद्ध में विजय प्राप्त हो भी गया हो तो वहां पराजित पक्ष का निरुत्साह एवं हिम्मत हारना ही कारण है जैसा कि " हंस " पत्र के संपादक "अहिंसा एक सामृहिक बल" शीर्षक लेख में कहते हैं " हिंसक प्रवृत्ति बहुत से अनिश्चित अवसरों पर सफल होती है। महायुद्ध चल रहा हो या कहीं अन्धाधुन्धी मच रही हो,

अन्तरकलह फैल रहा हो, मरकार की मत्ता निर्बल हो गई हो और सुसजित सैन्य हिम्मत हार बेठी हो तभी इसके परिणाम दृष्टिगोचर होते हैं। इस सब का मूल असत्य और अहिंसा में है। जो लोग इस तरह की राक्षमी परिभाषा बोलते हैं वे मविष्य के चकाचोंध में पदकर वर्तमान का बल खो बैठते हैं। इस जंगली प्रश्वित का मुकाबला करने के लिये ही हमें अपने में अहिंसक प्रवृत्ति जागृत रखनी चाहिये। इसके द्वारा धीरे २ राष्ट्रीय जीवन, स्वातंत्र्य और शक्ति की प्रतिमृतिं बन जाता है। जब पीड़ित पीडकों द्वारा उत्पीड़ित कीये जाते हैं, पीड़ित उनके अत्याचारों को सहन करते जाने हैं तब वे पीड़ित भी कायरता के कायल बनजाने से हिंसक हैं जैसे वे पीड़क कोधादि के आवेश में आकर आत्मा के स्वामाविक अहिंसा स्वमाव का हनन करने तथा दूमरों पर अनुचित अत्याचार करने से हिंमक कहे जाते हैं। जैनधर्म तो यहांतक कहता है कि अत्याचारों तथा अन्यायों का महन करना माना उनको बढ़ाना है और स्वयं हिंसक बनना है। अतः अत्याचार तथा अन्याय का प्रतिरोध हमेशा करते रहना चाहिये, क्यों कि अत्याचारों के सहन से कायरता और कायरता से पीड़ा का प्रादुर्भाव होता है और जहाँ पीड़ा है वहाँ हिंसा है; अहिंमा नहीं। अहिंसक पुरुष कायरता का उपाश्रय कभी नहीं हो सकता, अगर होगा तो वह अहिंसक नहीं हिंसक है, क्यों कि कायरता को उपाश्रय देकर उसने अपनी आत्मा के सदमद्विवेकादि गुणों का घात किया-हिंसक बना । अहिंसक पुरुष कभी भी दूमरों के अमानुषिक अत्याचारों को सहन नहीं करेगा। वह स्वपर अन्याय के प्रतिरोध करने के लिये मदा तैयार रहेगा। वह आत्मिक विकास की प्राप्ति करेगा और आदर्श पुरुषत्व की प्राप्त कर दीन दुर्बली के भयभीत अन्तःकरण की क्षेत्र परम्परा के मूलोच्छेद करने में समर्थ होगा। अहिंसा की परमोपासना करनेवाले, वीराग्रणी प्रसिद्ध सम्राट भरत ने अपने साम्राज्य में अत्या-चारियों के निग्रहार्थ प्राणदण्ड तक का विधान किया था। अहिंसा के इस ममीचीन भाव को न समझ कर ही पृथ्वीराज ने मुहम्मदगौरी को छोड़कर देश को परतंत्र बनाया था। आचार्य सोमदेव के इस वाक्य को सुनिये:--

यः शस्त्रवृत्तिः ममरे रिपुः स्यात्, यः कण्टको वा निजमण्डलस्य । अस्त्राणि तत्रैव तृषाः क्षिपन्ति, त दीनकानीनशुभाशयेषु ॥ य० ति०

अर्थात् जो श्रह्माह्मों से सुमजित होकर समराङ्गण में युद्ध करने के अभियुख हो अथवा देश एवं प्रजा की उन्नति में बाधक हो-क्षत्रिय वीर उन्हीं आततायिओं के ऊपर अस उठाते हैं-दीनहीन और साधु पुरुषों के ऊपर नहीं। इस से स्पष्ट हो जाता है कि दीन

हीन शुभाशयवालों पर शस्त उठाना जैसे अन्याय एवं हिंसा है वैसे अत्याचारीयों पर शस्त नहीं उठाना भी अन्याय एवं हिंसा है। जो अहिंसक एवं वीर है वह दुःख कभी पा नहीं सकता—पीड़ित हो नहीं सकता—मृत्यु का भय उसे हो नहीं सकता। मृत्यु भय होने से वह अहिंसक नहीं हो सकता। जो वीर होगा वह आनन्द के साथ मृत्यु से आलिंगन करेगा; उससे डरेगा कभी नहीं। इस से यह निस्संदेह सिद्ध हो गया कि अहिंसा कायरता की जनक नहीं है, हिंसा ही कायरता की जनक है। जहां निर्वलता एवं कायरता का उदय होगा वहींपर हिंसकता एवं युद्ध के बादलों की घनघोर घटा उभड़ायेगी। इसका ज्वलंत उदाहरण है—इटली—अबीसीनिया। निर्वल अबीसीनिया पर बलवान इटली साम्राज्य लिप्सा से जो अपनी दृषित मनोवृत्ति एवं बर्बरता का परिचय दे रहा है वह संसार को अविदित नहीं है।

अहिंसा राष्ट्र की पराधीनता में भी कारण नहीं हो सकती क्यों कि पराधीनता के साथ में अहिंसा की व्याप्ति नहीं हैं। अहिंसा की उपासना करनेवाले सम्राट्ट चन्द्र-गुप्त का साम्राज्य क्या परतंत्र हो गया था १ सम्राट्ट-अशोक की अहिंसोपासना ने राष्ट्र को कब परतंत्र बनाया था १ रोमन साम्राज्य ने तो स्वम में भी अहिंसोपासना नहीं की थी, फिर क्यों उसका विशाल साम्राज्य अतीत के गर्भ में चला गया एवं परतंत्र बन गया १ इस से सिद्ध है कि हिंसा-अहिंसा राष्ट्र की स्वतंत्रता में परतंत्रता-साधक नहीं हैं। प्रत्युत राष्ट्र के कर्मठ एवं चतुर आदिमयों पर राष्ट्रीय स्वतंत्रता निर्भर हैं। अकुशल एवं अकर्मण्य राष्ट्रीय कर्मचारियों से देश परतंत्र हो। जाता है।

बिक मनुष्य के नैतिक आचरण में हिंमा-अहिंमा प्रधानतया कारणभूत हैं। हिंमक प्रवृत्तियों से मनुष्य का अधःपात हो जाता है और अहिंमक प्रवृत्तियों से मनुष्य आत्मिक स्वाधीनता को प्राप्त कर ले जाता है। अहिंमक प्रवृत्ति मानवता की प्रदर्शक एवं विश्वशांति की जनक है। भौतिक उन्नतियों की आत्मिक उन्नति के सामने कोई कदर नहीं है। कारण मानव का सचा हितभौतिक उन्नति से कभी नहीं हो सकता है। अतः यदि हम मची शान्ति और सची स्वाधीनता चाहते हैं तो हमें अहिंसक प्रवृत्तियों से अपनी मनोवृत्ति पवित्र बनाना चाहिये। इसलिये शांति, क्षमा, निर्लोभता आदि बहुविध सदुणों का जनक अहिंसा ही परम ब्रह्म है। स्वामी समन्तभद्र का यह वचन चिरस्मरणीय हैं:—

" अहिंसा भूतानां जगित विदिनं ब्रह्म परमं " स्व० स्तो



[ लेखक:-मन्नलदेव शास्त्री, एम्० ए०, डी० किल्० (ऑक्सन०)]

संस्कृतभाषाया अभ्युन्नतिः कथं भवेदित्येष विचारोऽद्यत्वे सर्वेषां संस्कृतभाषानुरागिणां मनःसु जागर्ति । नानाद्दद्विभिरस्य प्रश्नस्य विषये विचारः कर्तुं शक्यते । परन्नात्र तदव-सरः । केवलमेकामेव दृष्टिं पुरस्कृत्य किञ्चिदत्र विचार्यते । सा चेयं यत्संस्कृतानुगगिभिः संस्कृतस्य पठनपाठनविषये सांप्रतिक्या विचारसंकीर्णतायाः परित्यागो विधेयः । अन्यया-वनतिगर्ते पतिना जीर्णशीर्णशरीरा सा संस्कृतभाषास्मिन् सर्वथाननुकृत्वे काले कथमपि कदाचिदपि भूयोऽभ्युन्नतिमुखी भविष्यतीति दुराशामात्रमेव ।

भारतीयार्यधर्म इव संस्कृतभाषापि सर्वेपामप्यस्माकमार्यधर्मावलम्बिनां वरिष्ठः शेवधि-र्गर्वस्य च विषयः । एको हि आर्यधर्मवृक्षोऽसंख्यशाखाप्रशाखाक्रणेणातिविस्तृतः, "सहर्ष-शिर्षा पुरुषः सहस्राक्षः सहस्रपात् । स भूमिं सर्वतः स्पृत्वात्पतिष्ठहशाङ्गुलम् ॥" इत्यादि-श्रुतिभिर्गीयमानविराद्पुरुष इव, नानार्त्यः पल्लवितः पुष्पितः फलितश्च साम्प्रतं समन्ताद् भारतभूमिमलंकरोति । एतहृष्या हि सोऽपि "एकोऽश्वत्थः सनातनः" इत्येत्रं वर्णयितुं शक्यते । शैव-वैष्णव-त्रोद्ध-जन-आर्य-सिक्षवप्रभृतयः सर्वेऽपि भारतीयधर्मास्तस्यैव शाखा-प्रशाखारूपाः । भारतीयसंस्कृतीत्यपरनामा एक एव जीवनरसस्तान् सर्वान् आप्याययति परि-पोषयति च, तेषां सर्वेपामन्यधर्मभ्यः किश्चित्वनीयं वैशिष्ट्यं च संपादयति ।

तस्य खलु भारतीयसंस्कृत्यपरनामधेयस्य भारतीयजीवनायामृतकल्पस्य जीवनरसस्य सर्व-कामदुवा दोग्ध्रीवेयमस्माकं मातृरूपा देववाणी। अत एव तस्याः परिपोषणनैव भारतीयसंस्कृतेः परिपुष्टिस्तदन्यायिनां सर्वेषामार्थधर्मावलम्बिनामस्माकं सर्वाङ्गीणा समुन्नतिश्च संभवति।

कस्यैतद्विदितं यत्प्रायः सर्वेषामप्यायधर्मावलम्बिनां धार्मिकं साहित्यं प्राचुर्येण संस्कृत-भाषायामेव वर्तते । प्रायः सर्वेषामप्यायधर्माणामनुयायिभिराचार्येरस्याः साहित्यभाण्डारस्य परिपूर्तिः प्राचीनकालादेव कृतास्ति । ततश्चास्याः समुन्नतिविषये सर्वेरप्यायधर्मानुयायिभिः प्रयत्नो विधेय इत्येवार्थादापद्यते ।

जैनधर्मस्याचार्यवर्षैः संस्कृतसाहित्यस्याभिवृद्धये यत्कृतं न तत्कस्यापि तिरोहितम् । स्वसंप्रदायपरिपुष्टये यत्तेषां दर्शनादिविषयकमत्यकृतं विपुलं च वाङ्मयं तत्सहसैव तास्विक-

### मजलदेव धार्ची

विदुषां साधुवादानामभ्यर्द्दणायाश्च पात्रम् । तदाधारेण परस्परस्पर्धमेव समुद्धतमम्यद्पि दर्शनद्दात्मं परम्परया तद्दणि । नात्र तद्विषये किञ्चिद्वकुमभीव्सितम् । परन्तु सामान्यसाद्दि-त्यविषयेऽपि यज्जैनाचार्यैः संस्कृतमाषाया महदुपकृतं तदिप अत्यद्भतं सर्वथा प्रशंसनीयं च ।

व्याकरणविषय एव तावत्कस्याविदितं यत् माधवाचार्यदृरत्स्तिमश्चकैयटसदृशानां वैदिक-भुरम्धराणामि चिराय बहुमता काशिकेति सुप्रिथता अष्टाध्यायीस्त्रवृत्तिजैनाचार्ययोरेव कृतिः। सुप्रसिद्धा न्यासेतिनाम्नी तद्दीका च जैनाचार्यस्यैव कृतिः। दिगन्तविश्रान्तकीर्सेः श्रीहेम-चन्द्राचार्यस्य कृतेहेंमचन्द्रशब्दानुशासनस्य वा नाम केन न शुतम् ?

कोद्याविषयेऽपि अर्वाचीनानां नानाकीशानामुपजीव्यस्य दिष्ट्या अद्यत्वेऽपि संस्कृतानु-रागिभिः सबद्दुमानमनवरतमभ्यस्यमानस्य अमरकोशस्य जैनाचार्यकर्तृत्वं कस्याविदितम् ? श्रीद्देमचन्द्राचार्यविरचिता वा नानाकोशाः केन न श्रुताः ?

गद्यपद्यकाव्यविषयेऽपि मान्येरुदात्तचिरतेर्जैनाचार्येः प्रणीतानि "अत्मानुशासनम् " "धर्मशर्माभ्युद्यः" "सुभापितरत्नसन्दोहः" "क्षत्रचूडामणिः" "विदग्धमुखमण्डनम् " "यशस्तिलकचम्पूः" जीवन्धर्चम्पूः" इत्यादीनि शब्दसीन्दर्येण रचनाचातुर्येणार्थप्रीत्या च विद्वन्मनांस्यावर्जयन्ति । काद्मवर्यादिकाव्यनिबन्धानां जैनाचार्यकृताष्टीका अपि सर्वेषामती-वोपयोगिन्यः । अलंकारशास्त्रेऽपि "अलङ्कारचिन्तामणि" प्रभृतयस्तेषां कृतयः कृतिना केन नाकार्णताः ?

तदेतेन दिङ्मात्रप्रदर्शनेनैवानुमातुं शक्यते यत्सामान्यसाहित्यविषयेऽपि जैनाचार्यैः कीटशी संस्कृतभाषायाः सेवा कृता । तद्र्थे हि त सर्वपामपि संस्कृतानुरागिणां धन्यवादार्हाः।

एवं प्राचीनकालादेव संस्कृतसमुद्गितिवयेऽस्माकं पूर्वाचार्याणां सद्भावन परस्परं संभू-यैव कार्यकारिणाम् अन्युदारा प्रवृत्तिरासीत् । सा चेयं प्रवृत्तिः पुनरिप यथा पुष्टिं समभुते, यथा च संस्कृतपठनपाठनविषये विदुषां छात्राणां च विचाराः संकीर्णतां विद्वाय उदारतां लभन्ते तथेवास्माभिरनवरतं प्रयतनीयम्।





# ( लेखक—ब्रह्मचारी शीतलप्रसाद जैन )

जैन धर्म आत्मा के रागद्वेषादि शत्रुओं के विजय करने का और स्वभावप्राप्तिरूप निर्वाण के साक्षातकार करने का एक अनुपम-अद्वितीय मार्ग है। निर्वाण भी आत्मा का स्वभाव है-निर्वाण का मार्ग भी आत्मा का स्वभाव है। आत्मा का सर्व अनात्मिक संयोगो से पृथक होकर अपने ही शुद्ध व श्रेष्ठ स्वभाव में बाधा रहित सदा तिष्ठने को निर्वाण कहते है। निर्वाण आत्मा का ही स्वभाव है। आत्मा सत् पदार्थ है-न कभी जन्मता है, न कभी नाज होता है-अमूर्तिक है-स्पर्श, रम, गंध, वर्ण से रहित है-ज्ञानस्वरूप है-वीतरागस्वरूप है-आनन्दस्वरूप है। यही निर्वाण का स्वरूप है-नामभेद है, वस्तुतः आत्मा ही निर्वाण है, निर्वाण ही आत्मा है। आत्मा का स्वभाव यद्यपि मन से चिन्तवन किया जाता है, वचनों से कहा जाता है तथापि वह स्वभाव मन व वचन से अगोचर है-मात्र खानुभावगम्य है। आत्मा का क्या वास्तविक स्वभाव है सो तब ही जाना जाता है जब आत्मा मन, बचन, काया के सर्वे प्रपंचों से हटकर आत्मा के द्वारा आत्मा में ही चर्या करता है। अंगूर की स्वाभाविक मिष्टता का ज्ञान अंगूर के चिन्तवन से व अंगूर के वर्णन करने से नहीं हो सक्ता-जिस समय जिह्ना इन्द्रियद्वारा ज्ञानीपयोग को सई अन्य ज्ञेय पदार्थी से रोक कर मात्र अंगूर के रस ज्ञान लेने में एकता से जोड़ा जाता है तब ही अंगूर के भीतर जिस प्रकार की मिष्टता है उसका ठीक २ ज्ञान होता है। स्वसंवेदन ज्ञान या स्वा-नुभव ही आत्मा को जान मक्ता है। जैसे आत्मा स्वानुभवगम्य है वैसे निर्वाण भी स्वानु-

### ब्रह्मचारी शीतलप्रमाद जैन

भवगम्य है। आत्मा का पूर्ण साक्षात्कार ही निर्वाण का पूर्ण साक्षात्कार है। आत्मा के स्व-भाव की प्राप्ति का या निर्वाण के लाभ का साधन भी आत्मा से बाहर नहीं है।

जो कोई स्वहितगवेषी अपने आत्मा को स्याद्वाद नय के द्वारा कथंचित अस्तिरूप, कथंचित् नास्तिरूप समझता है वही आत्मा का कुछ उपरी ज्ञान प्राप्त करता है । आत्मा . अपने द्रव्य, क्षेत्र, काल, भाव की अपेक्षा अस्तिक्ष है, उस समय यही अपना आत्मा पर-द्रव्य, परक्षेत्र, परकाल व परभाव की अपेक्षा नास्तिक्ष है। इस अपने आत्मा में अनंत गुणपर्यायों का अखंडत्वरूप द्रव्य है, असंख्यात प्रदेश मात्र क्षेत्र है, समय समय शुद्ध परिणमनरूप काल है, शुद्ध झान, दुईान, चारित्र, वीर्य, आनन्दादि रूप भाव है--इन चारों से कभी भी शुन्य नहीं होता हैं ऐसा सन्हप आत्मा पदार्थ हैं। इस अपने आत्मा में अनंत अन्य आत्माओं का, परमाणु व स्कंधरूप सर्वे प्रकार के मूक्ष्म और स्थूल पुद्गलों का, धर्मीरितकाय का, अधर्मान्तिकाय का, आकाश का तथा असंख्यात कालाणुओं का द्रव्य, क्षेत्र, काल तथा भाव नही है-यह आत्मा अपने द्रव्यादि चतुष्ट्रय के सिवाय सर्व अन्य पदार्थी के द्रव्यादि चतुष्ट्य से शून्य है-रहित है-इसी से यह आत्मा अस्ति नास्तिरूप है। इस तरह का वास्तविक ज्ञान जब आत्मा की बुद्धि में झलकता है तब यही अटल श्रद्धापूर्वक ज्ञान हो जाता है कि इस अपने आत्मा में न औदारिक, न वैक्रिय, न आहारक, न तैजस, न कार्मण किसी भी शरीर का सम्बन्ध है, न इस आत्मा में आठ कर्मजनित कोई विकार हैं, न इस में अज्ञान है, न मोह है, न कोधादि कवाय है, न क्षणिक इंद्रियसुख व दुःख का अनुभव है, न इस में खंडरूप कमवर्ती ज्ञान है। यह आत्मा शुद्ध स्फटिक रत्नवन या पूर्ण विकसित सूर्यवत् या निःकलंक पूर्णे चंद्रवत् या अक्षोभित निश्चल निर्मेल क्षीरसमुद्रवत् एक अपूर्व अनुपम द्रव्य है। हरएक आत्मा का स्वभाव ऐसा ही है-जैसा मेरे आत्मा का स्वभाव है ऐमा ही हरएक मत्पर्यायरूप आत्मा का स्वभाव है। संसार के व्यवहार में कर्म-संयोग में लिप्त वह आत्मा चाहें पृथ्वी, जल, अग्नि, वाय, बृक्षादि एकेन्द्रिय शरीर में हो, चाहे लट, पिपीलिका, भ्रमरादि विकलत्रय त्रस के शरीर में हो, चाहे गो, महिष, मृग, सिंह, मयूर, कपोत, मत्स्यादि पंचेन्द्रिय पशुओं के शरीर में हो, चाहे अनार्य या आर्य मानवों के इारीर में हो, चाहे नारिकयों के और देवों के इारीर में हो; परंतु स्वभाव हरएक आत्मा का वैसा ही शुद्ध निर्विकार है जैसा मेरे आत्मा का है।

यही निश्चय नय से या भूतार्थदृष्टि से या सत्यार्थरूप से आत्मा द्रव्य का उपरी झान है।

### जैन धर्म की विशालता

जब कोई आत्मप्रेमी निर्वाणगवेपी में शुद्धात्मा ही हूं, अथ रूप नहीं हूं इस श्रद्धा और ज्ञान सहित अपने ज्ञानोपयोग को पांच इन्द्रियों के भीतर जाने से रोकता है और संकल्पविकल्परूप मनद्वारा चिन्तवन से रोकता है और उस उपयोग को अपने ही निश्चित शुद्धात्मा की ओर थिर करता है—तब स्वानुभव जागृत होता है या आत्मध्यान प्रगट होता है। उसी समय अनुपम आत्मिक रम का स्वाद आता है, अतीन्द्रिय आनन्द का वेदन होता है। वास्तविक आत्मा का स्वभाव अनुभवगोचर होता है—यही स्वानुभव आत्मिक धर्म है—यही मोक्षमार्ग है—यही निर्वाणमार्ग है—यही निश्चय सम्यग्दर्शन, निश्चय सम्यग्क्जान व निश्चय सम्यक्चारित्रक्ष रत्नत्रय धर्म है—यह जैनधर्म है। इसी स्वानुभव के अभ्यास से ही जितनी २ वीतरागना बढ़ती है उतनी २ अधिक मात्रा में आत्मा की कर्ममल से शुद्ध होती है। जैसे सुवर्ण के मल को अग्नि की ज्वाला जला देती है वैसे आत्मा के साथ संयोगप्राप्त कर्ममल को स्वानुभव या आत्मध्यान की अग्नि जला देती है। यही वास्तिविक तप है, इसीसे कर्मों के आश्रव का निरोधक्षप संवर होता है व इसी से पूर्वबद्ध कर्मों की निर्जरा होती है।

स्वममाधि या निर्वाण का अपूर्ण साक्षात्कार निर्वाण का मार्ग है व स्वममाधि की अनंतकाल के लिये थिरना या निर्वाण का पूर्ण माक्षात्कार निर्वाण है—जैसे दोयज का चंद्रमा स्वयं पूर्णमासी का चंद्रमा हो जाता है वैसे ही न्वानुभव में रमण करनेवाला आत्मा स्वयं ही परमात्मा हो जाता है। यही जैन धर्म है, सर्व द्वाद्शांगी वाणी का यही सार है। स्वानुभव विना बाहरी साधु व गृहस्थ की मर्व क्रियाएं निर्वाणमार्ग नहीं हैं। साधु की व गृहस्थ की बाहरी सर्व मन, वचन, काय की उनही क्रियाओं को मोक्षमार्ग में सहकारी होने के कारण से मोक्षमार्ग कहा जाता है। उक्त क्रियाओं के द्वारा मन, वचन, काय संसार के मोह से विरक्त होकर स्वानुभव के लाभ में महायक हों।

आत्मध्यान या स्वानुभव को लक्ष्य में लेकर ही सर्व जैन धर्म का चारित्र संगठित है।

जब निश्चयहिष्ट से सर्व आत्माओं को समान शुद्ध वीतराग ज्ञानानन्दमय देखा जाता है तब राग, देष, मोह स्वयं विलय हो जाते हैं और सामायिक का भाव जागृत हो जाता है। यही साम्यभाव श्रावकों का मामायिक शिक्षाव्रत है, यही साधुओं का सामायिक चारित्र है। यही परम अहिंसा धर्म है, राग, देष, मोहभाव आत्मा के स्वभाव के घातक हैं—इन रागादि का न होना ही भाव—अहिंसा धर्म है।

#### मधानारी शीतलप्रसाद जेन

भाव-अहिंसा-धर्मधारी सर्व प्राणिमात्र का रक्षक होता ही है। भाव-अहिंसा द्रव्यअहिंसा का साधन हैं। इसी के विपरीत भाव-हिंमा द्रव्य-हिंसा का साधन है। किसी भी
प्राणी का घात व किसी भी प्राणी को कष्ट वही सम्पादन करेगा जिस के भावों में द्वेष का
विकार होगा। अतएव जैनधर्म के अनुयायी जैन साधु भाव-अहिंसा और द्रव्य-अहिंसा के
पूर्ण पाछन का साधन करते हैं-प्राणीमात्र की रक्षा करते हैं-कष्ट पाने पर भी कष्टदाता
पर द्वेषभाव नहीं छाते हैं-प्राणघातक पर भी अद्याभाव न छाकर करुणा व प्रेम का भाव
जागृत रखते हैं। जैन गृहस्थ एकदेश मोक्षमार्गी हो सक्ता है अतएव जैसे वह अन्यायपूर्वक
रागद्वेष नहीं करता है वैसे वह अन्यायपूर्वक द्रव्य-हिंसा नहीं करता है।

छोकव्यवहार चलाने को उसे न्यायपूर्वक असि(शक्त)कर्म, मसिकर्म, शिल्पकर्म, कृषिकर्म, वाणिक्यकर्म तथा विद्याकर्म के द्वारा आजीविका साधन करना पड़ती है, देश की रक्षा करनी पड़ती है, अन्यायी व दुष्ट को दंड देना पड़ता है, घोर अन्यायी व दुष्ट शत्रु को शक्तप्रहारद्वारा भी हटाकर स्वपर की व देश की रक्षा करनी पड़ती है।

इस जैनधर्म को हरएक मनसहित प्राणी पाल सक्ता है। भारतीय या विदेशी, आर्य वा अनार्य हरएक मानव अपनी २ योग्यतानुसार जैनधर्म पर चलकर स्वपर उपकार कर सक्ता है, निर्वाणमार्ग पर यथाशक्ति चलकर स्वात्मानन्द प्राप्त कर सक्ता है व विश्व आत्म-प्रेमद्वारा जगत् के प्राणियों का उपकार कर सक्ता है। अन्याय के कुपथ पर चलने से ही प्राणियों को कष्ट मिलता है, तब राज्यों में विवाद खड़ा हो जाता है—युद्ध छिड़ जाते हैं। जैन धर्म की शिक्षा प्रहण कर यदि मानवसमाज न्याय पथ पर चले तो युद्धों की भयंकरता कमी न हो। एक कौम दूसरी कौम के साथ न्याय से वर्ते तब दोनों ही कौमें सुखशांति-पूर्वक जी सक्ती हैं।

यह विश्वहितकारी जैनधर्म आज जन्म के जैनियों में ही सीमित करिया गया है, मानकषाय ने इस धर्म के प्रवाह को रोक दिया है। हम यथा अभिमानवश मानवों को जैनधर्म की दीक्षा देकर, उनको मांस—मिदरात्यागी बनाकर, उनको जिनेन्द्रदेव, जिनगुरु व जिनधर्म का भक्त बनाकर भी उनको अपने बराबर नहीं बनाते हैं, सामाजिक व्यवहार में उनका तिरस्कार करते हैं—उनके साथ यथायोग्य खानपान व्यवहार नहीं करते हैं और न विवाह सम्बन्ध खोखते हैं—यह मिध्यात्व भाव जैनधर्म की प्रभावना में बाधक है। प्राचीनकाल के पौराणिक उदाहरणों को भी हम दृष्टि से उद्घंच देते हैं।

### जैन धर्म की विशालता

जैसे दीक्षित माधु को अजैन होने पर भी श्रेताम्बर जैन माधु समान व्यवहार का हक देते हैं वैसा ही समान हक दीक्षित जैन गृहस्थों को देना उचित है। जबतक वर्तमान के जैनो नए जैन गृहस्थों के साथ रोटी—वेटी व्यवहार का मार्ग नहीं खोलेंगे तबतक वे सम्यग्रान के प्रचार में विश्वकारक होते हुए अतएव कम का बंध करेंगे व धर्म के प्रभावक न बनकर अप्रभावक रहेंगे। जैन धर्म सर्व ही विवेकी मानवों को प्रिय हो सक्ता है। हम जैनों को उसका प्रचार करना चाहिये, उदारता के साथ जैन धर्म का दान करना चाहिये। जैना-चार्य व साधुगण इस महत्त्वपूर्ण कार्य के लिये अपना पूर्ण उत्तरदायित्व रखते हैं।

जैन धर्म प्रसार के छिये निम्नलिखित दो साधन करने योग्य है-

- (१) जागी हुई दुनिया की मर्व भाषाओं में जैनधर्म के असल सिद्धांतों को बनाने-वाली पुस्तके प्रकाश करना।
- (२) जागी हुई दुनिया के सर्व प्रदेशों में विद्वान उपदेशकों को तय्यार करके भेजना और यत्र तत्र जैन मंदिर व मठ व जैनिशिक्षालय स्थापित करना।

५० व ६० करोड़ बौद्धों के भीतर जैनधर्म का प्रकाश बड़ा ही सुगमता से हो मक्ता है। बौद्धों का पाछी माहित्य निर्वाण व निर्वाण का मार्ग जैन सिद्धांत के समान बताना है।

देखिये, पाली मिनमिनिकायअरियपियेमन सुच वॉ. १, मू. २६ इं. प. १६२–१६३ पालिटेकस्ट मोमाइटि–लंडन ।

" कतमा च भिक्खववे अरिया परियेमनाः कथिकखवत्रे एक बो मुत्तना जाति धम्मो ममानो जाति धम्मे आदि नवं विदिन्त्वा अजानं अनुत्तरं योगक्खेमं निक्कामं परियेमति, अत्तना जरा धम्मो समानो जगधम्मे आदिनवं विदिन्ता अजरं अनुत्तरं योग-क्खेमं निव्वानं परियेमति—

भारार्थ—आर्थों की खोज क्या है-कोई आर्य अपने जन्म को दोषपूर्ण व जरापने वा दोपपूर्ण देखकर अजात (जन्मरहिन uneronted) अजर (जरा रहित अविनाशी indestructible) मर्वोत्तम मंगलमय निर्वाण की खोज करना है।

यही निर्वाण का म्वरूप जैंनों को भी मान्य है। निर्वाण नाशवंत नहीं, न वह नया जन्मता है अर्थान् निर्वाण मदा से है-प्रकाशमान हो जाता है-शुद्धात्मा या निर्वाण दोनों एक ही बात है।

## ब्रह्मचारी शीतलप्रमाद जन

आठ प्रकार निर्वाण का मार्ग-म. नि. सम्मादिहिसुत्त " अयमेव अरियो अठुं-गिको मग्गो सम्मा दिट्ठि, सम्मा सकप्पो, सम्मा वाचा, सम्मा कम्मन्ना, सम्मा आजीवो, सम्मा बाबामो, समा सति, सम्मा समाधि "

अर्थात् सम्यग्दर्शन, सम्यक् संकल्प, सम्यग् वचन, सम्यक्कर्म, सम्यग् आजीविका, सम्यग् व्यायाम, सम्यक् स्मृति, सम्यक् समाधि-

ये आठ प्रकार का मार्ग जैनों के रत्नत्रय में गर्भित है।

सम्यग्दर्शन सम्यग्ज्ञान में, सम्यक्संकल्प सम्यग्ज्ञान में, शेष ६ व्यवहार और निश्चय सम्यक् चारित्र में गर्भित है। जक्तरत हैं पाली सूत्रों को जैन सिद्धांत से मिलाकर बताया जाने। अहिंसा का उपदेश भी पाली में जैनो के समान है।

एक दो पाली मूत्रों से मांसाहार त्याग में शिथिलना है। यदि बौद्ध संमार को यह समझा दिया जावे कि मांसाहार हिंमा का प्रचारक हैं तो मांसाहार की प्रवृत्ति वन्ध हो सक्ती है।

परमोपकारी जैनधर्म की विज्ञालना की छत्रछाया में जबनक करोड़ो मानव नहीं आएंगे तबनक हम इसे विशाल धर्म के सम्न भंडारी नहीं कहलाए जा सक्ता।

जिस प्राणीकुं आत्मवीध नहीं हुवा है सो प्राणी यद्यपि
मनुष्य देहवाला है तो भी तिसकुं शास्त्रकार कार्ना पुरुषों तो
ग्रंग पुछ से रहित पश्च ही ज कहेते हैं. क्युं के तिसकी आहार,
निद्रा, भय अरु मेथुन आदि किया पश्चतुल्य ही होती है, जिस
प्राणीकुं तस्ववृत्ति से आत्मबोध हो जाता है, तिस्सें सिद्धिगति
अर्थात् मोक्ष की प्राप्ति दूर नहीं है। जब तलक आत्मबोध नही
होता है तब तलक ही सांसारिक विषयसुख में लीन रहता है,
जब सकल सुख का निधानक्ष्य आत्मबोध हो जावे तब प्राणी
सिच्चदानंद पूर्णब्रह्मस्वरूप-अनंतज्ञान—अनंतदर्शन-अनंतसुख- अरु
अनंतज्ञक्तिमान हो जाता है, अरु मोक्ष-मेहेल में अतींद्रिय सुख का
आस्वादन करता है।

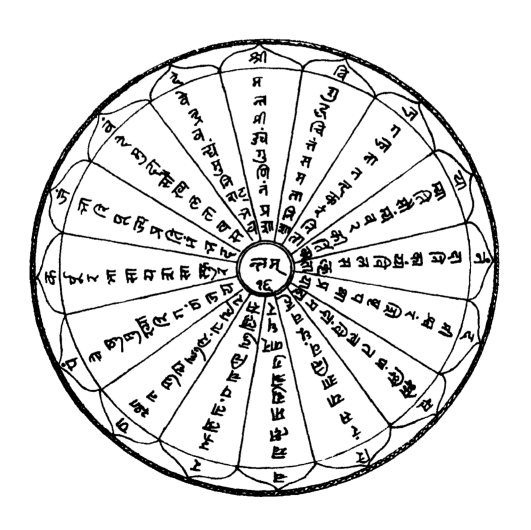
-श्रीमद् आत्मारामजी-अज्ञानतिमिरभास्कर पृ. १३५.

# दक्षिणविद्यारिश्रीमद्मर्विजयमुनिवर्यशिष्याणुदैवविजयमुनिप्रणौतं षोडशद्रुकमलबन्धवन्धुरं

# श्री विजयानंदसूरीश्वरस्तवनम्

श्री मन्तमी इयं ग्रणिनं प्रशान्तं वि शुद्धाचित्तं समतानिशान्तम्। ज गजनानन्दकरं नितान्तं या म्यातिसोम्यं वरकीर्तिकान्तम् नं दानिकाय्यं विलसत्कृतान्तं द मीश्वरं शिष्टपथा प्रयान्तम् । स् क्ष्मेक्षिणं तत्त्वविदां महान्तं रि रंसया शान्तिवधूं वहन्तम् 11 2 11 च अत्क्षमायुचयुणान् धरन्तं र क्रत्यतापं च चिदुह्यसन्तम्। ण स्थानमुचहुरितं हरन्तं एं चेषुमुख्यारिगणं जयन्तम् 11 2 11 क र्रूरभासा यशसा स्फुरन्तं जं भारिपूज्यप्रतिभं भदन्तम् । वं दे मुदा सौख्यलतावसन्तं दे वेन्द्रवन्यं मुनिराड् ! भवन्तम्

इत्थं संस्तुतिमार्गमुञ्ज्वलग्रणमामाभिराम ! स्फुरत्— कीर्तिस्तं गमितो मुनीन्द्र! विज्ञयानन्दाख्य! विचाम्बुधिः। मूर्धस्थस्वकनामषोडशदलाम्भोजेन भक्त्या मया हे सूरीश्वर! देहि देव! विज्ञयं मोहादिविद्वेषिणाम् ॥ ५ ॥





# न्यायतंत्रञ्जतपत्रभानवे, लोकलोचनसुधाञ्जनत्विषे । पापग्रैलञ्चतकोटिमूर्त्तये, मञ्जनाय सततं नमो नमः ॥

जैन धर्म के विषय में अनेक भारतीय विद्वानों ने अपने उच्चावच अभिप्रायों का प्रद्र्शन किया है। बहुतों ने इस पर मननीय विवेचनात्मक निवन्ध लिखे, अनेकों ने समालोचनात्मक संप्रहणीय लेख प्रकाशित किये और कईएक ने प्रतिवाद रूप में इसकी कड़ी से कड़ी आलोचना भी की है। तात्पर्य कि हरएक विद्वान ने अपनी २ दृष्टि के अनुसार इसकी पर्यालोचना भी की है। तात्पर्य कि हरएक विद्वान भी हैं कि जिन्हों ने साम्प्रदायिक व्यामोह के बशी-स्त होकर प्रतिवाद करने से पूर्व इसके—जैन धर्म के स्वरूप को समझने की लेशमात्र भी आवश्यकता समझी हो ऐसा प्रतीत नहीं होता! किन्तु विपरीत इसके उन्हों ने सभ्य संसार के समझ, इसका—जैन धर्म का—विकृत अथवा विपरीत स्वरूप रखकर उसके प्रतिवाद में अपनी लेखिनी को जितना भी अधिक से अधिक कठोर बनाया जा सकता था उतना बनाया, और इसकी—जैन धर्म की—शान में ऐसे शब्दों का प्रयोग किया कि जिस में भाषासमिति को विलक्षक स्थान\* नहीं!

[सत्या० प्र० पृ० २७७]

<sup>\*</sup> इसके लिये देखों, स्वामि द्यानन्द सरस्वर्ताकृत सत्यार्थ प्रकाश "का बारवा समुहास जिसका कुछ नमूना यह हैं—

<sup>(</sup>१) '' सब से वैरिनिरोध, निन्दा, ईषां आदि दुष्ट कर्मरूप सागर में डुवानवाला जैन मार्ग है। जैसे जैनी लोग सब के निन्दक हैं वैसा कोई भी दूसरे मनवाला महानिन्दक ओर अधर्मी न होगा। ''

## श्री. हंसराज शास्त्री

इसके अतिरिक्त कुछ अनुवादक महाशय हैं कि जिनकी अनिषकार चेष्टा को देखते हुए हंसी भी आती है और मन में उनके प्रति तिरस्कार भी उत्पन्न होता है। एवं कुछ विद्वान ऐसे भी हैं कि जिनके व्यापक पांडित्य पर अभिमान किया जा सकता है परन्तु जैन सिद्धान्त के विषय में इनकी भी कुछ सहज- सी भूल देखने में आती है! इसप्रकार जैन धर्म विषयक अममूलक विचार रखनेवाले विद्वान् तीन श्रेणियों में विभक्त किये जा सकते हैं।

प्रथम श्रेणि—मं, वर्तमान आर्यसमाज के जन्मदाता स्वामि दयानन्द सरस्वती और शंकरिवजय के प्रणेता स्वामि आनन्दगिरिजी का नाम विशेष उल्लेखनीय है। इन में स्वामि दयानन्द सरस्वतीजी के सम्बन्ध में तो इस समय हमारा इतना ही वक्तव्य है कि वे संस्कृत साहित्य में असाधारण गित रखते हुए भी जैन दर्शन से बिलकुल अपिरचित थे। उन्हों ने जैन दर्शन का कुछ अभ्यास किया हो ऐसा उनके लेखों से प्रतीत नहीं होता। आप के "सत्यार्थ प्रकाश" में एक स्थान पर लिखते हैं—

"अबजो बौद्ध और जैनी लोग मप्तमंगी और स्याद्वाद मानते हैं सो यह है" इत्यादि। समु. १२, पृ. २६४, संवत् १९९२ का संस्करण ] विद्वानों के समक्ष स्वामीजी के इस लेख की कितनी कीमत है इस बात का विचार पाठक स्वयं करें और उनको जैन सिद्धान्तों का कितना ज्ञान था उमका अन्दाना भी ऊपर के लेख से सहज ही में लगाया जा सकता है। इसके अतिरिक्त यहा पर और कुछ न कहते हुए इस सम्बन्ध का विस्तृत विवेचन देखने के लिये हम अपनी \*" स्वामि द्यानन्द और जैन धर्म " नाम की पुस्तक का अवलोकन करने के लिये पाठकों से साम्रह अनुरोध करते हैं। तथा स्वामि आनन्दिगिरिजी ने शांकरविजय में जैन धर्म का जो विभत्स चित्र खैंचा उसकी तर्फ भी पाठक जरा ध्यान देवें। पूज्य शंकराचार्य के दिग्वजय के प्रसंग में कईएक मतों के अमगामियों को शंकरस्वामी के पास लाया जाता है, और वे शंकरस्वामी से पराजित होकर उन की शाखा में आ जाते हैं। इसी प्रकार— "×एक

<sup>(</sup>२) " जैनियों के समान कठोर, भ्रान्त, द्वेषी, निन्दक, भूला हुआ दूसरे मतवाले कोई भी न होगे।"

<sup>[</sup>सत्या० प्र० पृ० २७८] (३) 'और पालंडो का मूल भी जैन मत है।" [सत्या० प्र० पृ० २८३]

<sup>&#</sup>x27;'विकस गं० १९९२ का छपा हुआ ''

<sup>\*</sup> मिलने का पत्ता--श्री आत्मानन्द जैन सभा-अम्बाला सिटी ।

<sup>×</sup> ततो जैन: कोषिनमात्रधारो मलदिग्धाग यदा अद्यांऽहैत् इति मुहुर्मुहुरुवेरुवरन् शून्यांकः शून्य-पुंडधृतविन्दुपुंडू. शिष्यसमेत पिशान्ववत् सर्वजनभयंकर समागत्य सकलोकगुरुसिदमुदाच--भो स्वा-मिन् । मदीयं मतमत्यन्तं सुगर्म धूयताम् जिनदेव सर्वेषां किल मुक्तिदः जीतिपदवाच्यस्य अविस्य नेति पदेन

### जैन धर्म और लोकभ्रान्ति

जैन बिसके एक मात्र कौपीन—लंगोटी—लंगी हुई है, मिलन शरीरवाला, पिशाच की तरह भयं-कर, अईन् अईन् कहता हुआ अपने शिष्यों के समेत जगद्गुरु शंकरस्वामी के पास आकर कहता है—हे स्वामिन्! सुनो! देखो, मेरा मत कितना सुगम और सुन्दर है। जिनदेव सब को मुक्ति देनेवाला है। वही प्रकाशमान होने से देव और सर्व प्राणियों के हृदयक्तमल में जीव-क्ष्य से स्थित है। इसप्रकार के ज्ञान मात्र से ही शरीर का नाश होने पर मुक्ति हो जाती है और जिनदेव तो नित्यमुक्त हैं। तब शंकरस्वामी ने कहा, अरे मूर्ज जैन! यह तूं क्या कहता है! विदेह का विनाश ही जीवात्मा की मुक्ति है तथा...... प्रतिजीव एक २ शरीर है इसिल्ये शरीर के विनाश होने पर जीव भी मुक्त हो जाता है। "

इस के अनन्तर शंकरस्वामी उसे उपदेश करते हैं तब वह "शिष्यों के सहित अपने वेष और भाषा का परित्याग करके विणक् वाणिया वन जाता है और परमगुरु शंकरस्वामी को प्रतिदिन चावलादि वस्तुओं को लाकर देता हैं "इत्यादि। उपर्युक्त उदाहरण से स्वामि आनन्दिगरिजी के विषय पाठक चाहे कुछ ही करूपना करें, उनके उक्त लेख में सामुदायिकता का चाहे कितना ही गहरा रंग चढ़ा हुआ हो परन्तु हमारा आत्मा तो यही मानता है कि आहो! वे जैन सिद्धान्तों से बिलकुल नहीं तो अधिक अंश में अनिभन्न थे। अन्यथा वे एक जैन व्यक्ति के मुख से जैन सिद्धान्त के विपरीत सिद्धान्त का भाषण न कराते। इसके अतिरिक्त विधारण्य स्वामिप्रणीत शंकरदिग्विजय में इसप्रकार के सन्वाद का बिलकुल उल्लेख नहीं। उसमें तो केवल जीव अजीव आदि तस्वों का उल्लेख करके " जीव को शरीरव्यापी" जैन मान्यता पर विचार किया गया× है।

दूसरी श्रेणि—में, श्री माधवाचार्यप्रणीत सर्वदर्शनसंग्रह के भाषा अनुवादक पंडित उदयनारायणसिंहजी तथा गोविन्दस्रिजी हैं। सर्वदर्शनसंग्रह का इन दोनों सज्जनों ने हिन्दी भाषा में अनुवाद किया है इन में पहले अनुवादक उदयनारायणसिंहजी हैं, दूसरे अनुवादक

पुनर्भव इति स एव दीव्यते इति देव. मर्त्रप्राणिहृत्युंडरीकेषु जीवरूपेण व्यवस्थित इति ज्ञानमात्रेण देहपातानन्तरं मुक्तस्तस्य नित्यमुक्तिस्वरूपत्वीत् ।

परमगुदः पठिते—भो जैन ! किसुक्तं भवतासूद्तरेण जीवस्य देहनिवृत्तिरेव सुक्तिरिति......तस्मादेको देहः प्रतिजीवस्य तत्पातानन्तरं जीवस्यापि सुक्तिरिति..... एवं श्रीमद्भिष्ठको जैनः शिष्यैः सह स्ववेषभाषाविशुक्तः वरमगुरूणां प्रतिदिनं तण्डलादिवसवाकर्षणशीलः वणिक् जनोऽभवत् । [शंकरविजय पृ. २७ पृ. १५४-१५६, एकियाहिक सोसाईटी-कलकत्ता ]

x देखो शंकरविग्विजय आनन्दाभस-पूजा, पृष्ठ ५००-७१ ।

गोबिन्दस्रि हैं। इसका प्रथम संस्करण श्री वैंक्टेश्वर प्रेस बम्बई में सं० १९६३ में छपा और दूसरा इसी प्रेस में १९८२ में छपा। द्वितीय संस्करण की मूमिका में लिखा है कि—" पहली बार उदयनारायणसिंहजी ने इसका अनुवाद किया फिर उस में जो त्रुटि थी उसको बराबर करके दूसरी बार गोविन्दस्रि ने अनुवाद किया।

स्थान—मधुरापुर डाक० विडुपुर, जि० मुजफरपुर प्रथम अनुवादक उदयनारायणसिंह द्वि० अनु० गोविन्दसूरि

इस समय हमारे पास उक्त पुस्तक के | पाठकों का रुक्ष खैंचते हैं । परन्तु उदाहरण दोनों संस्करण विद्यमान हैं । एक वह जिस पर | देने से पहले उदाहृत विषय का स्पष्टीकरण

सिंहजी की कृपा हुई, दूसरा वह जिस पर सुरिजी ने अपने ज्ञान-सूर्य की प्रचण्ड किरणें फैंकी हैं। हमे इन दोनों अनुवादक महा-शयों पर दया भी आती है और इनकी इस अनिधकार चेष्टा पर क्रोध भी आता है। इन्हों ने अनुवाद करते समय जैन दर्शन की जो मड़ी पलीत की है उसका अन्यत्र उदा-हरण मिलना बहुत कठिन है। उदाहरण



श्री. हंसगज शास्त्री

हृत विषय का स्पष्टीकरण कर देना अधिक लाभ-प्रद होगा, इसलिये प्रथम प्रस्तुत विषय का

यथार्थ स्वरूप यहां पर

जैन धर्म के सुप्रसिद्ध विद्वान् जिनदत्तस्रिजी ने विवेकविलास प्रन्थ में श्वेताम्बर और दिग-म्बर साधुओं का स्वरूप लिखकर इन दोनों के मन्तव्य में जो स्थूल मेद है उसका उल्लेख किया है। जिनदत्त-स्रिजी के विवेकविलास

के लिये तो इनका सारे का सारा ही अनुत्राद में से सर्वदर्शनसंग्रह के कर्ता ने उक्त आशय प्रस्तुत किया जा सकता है, परन्तु इस समय के तीन श्लोक उद्धृत किये हैं। वे श्लोक इस हम सिर्फ एक ही उदाहरण की तर्फ अपने प्रकार हैं—

# जैन धर्म और लोकभ्रान्ति

सरजोहरणा मैक्षभ्रजो लुश्चितमूर्द्धजाः।

श्वेताम्बराः क्षमाञ्चीला निःसंगा जैनमाधवः ॥ १॥

लुञ्जिताः पिच्लिकाहस्ताः पाणिपात्रा दिगम्बराः ।

ऊर्ध्वाभिनो गृहे दातुर्हितीयाः स्युजिनर्षयः ॥ २ ॥

भ्रंके न केवली न स्त्री मोक्ष्मति दिगम्बराः।

प्राहुरेषामयं भेदो महान् श्वेताम्बरैः मह ॥ ३॥

भावार्थ:—सदा रजोहरण<sup>×</sup>(ओघा) अपने साथ रखनेवाले, भिक्षा मांगकर खानेवाले, केशों का लोच करनेवाले ऐसे क्षमाशील संगरहित श्वेताम्बर जैन साधु होते हैं ॥ १ ॥

केशों का लोच और मयूरपंख आदि की पीछी हाथ में रखनेवाले और भिक्षा देनेवाले के घर में खड़े ही खड़े भोजन करनेवाले तथा हाथ ही जिन का पात्र है ऐसे दूसरे प्रकार के दिगम्बर जैन साधु हैं॥ २॥

(केवली न भुंक्ते)—केवली तत्त्वजानी भोजन नहीं करता और (स्त्री मोक्षं न एति )— स्त्री मोक्ष को प्राप्त नहीं होती एसे (दिगम्बगः प्राष्टुः) दिगम्बग् लोक कहते हैं (श्वेताम्बगैः सह ) श्वेताम्बगैं के साथ (एपां) इनका दिगम्बगें का (अयं) यह (महान् भेदः) बड़ा भेद है ॥३॥ इसका भावार्थ यह है कि जैन धर्म की श्वेताम्बग् और दिगम्बग् इन दों शासाओं में बड़ा भारी फर्क इतना ही है कि श्वेताम्बग् लोग केवली केवलज्ञानी का भोजन करना और चारित्र के पालने से कर्मक्षयद्वाग स्त्री का मुक्त होना मानते है, परन्तु दिगम्बग् लोग इन दोनों बातों को स्वीकार नहीं करते।

अस्तु अब सिहजी और सूरिजी का इन उपर्युक्त श्लोकों का किया हुआ अर्थ देखिये---

प्रथम श्लोक में आये हुए " सरजोहरणा " का ये सज्जन यह अर्थ करते हैं- " धूलि से लिस अर्थात् स्नानाटि न करने से देह में मदा मेल भरा रहता है। " दोनो ही संस्करणों में ● एक-सा पाठ है, अस्तु। अत्र तीसरे श्लोक का दोनों सज्जनों का किया हुआ अर्थ सुनिये!

<sup>×</sup> श्वेताम्बर साधु इसको सटा अपने पास रम्बते हैं। जहांपर सी बेठते हे इससे उस स्थान को पहले साफ कर लेते हैं। यह साधु के उपकरणों में में एक हैं। आम लोग इसको जैन साधुओं की बगल में चलते कफ एक्खा हुआ देखते हैं।

### थी. हंसराज शासी

मथम सं अकेला न भोजन करते और न स्त्री को मोगते ऐसा दिगम्बर मोक्ष को पाते हैं, यह बड़ा मेद श्वेताम्बरों के साथ कहा है।

द्वितीय सं—वे अकेले भोजन नहीं करते, स्त्री संभोग नहीं करते मुक्त समझे जाते हैं इत्यादि श्वेताम्बरों से बहुत मेद हैं \* [ पृ. ८३ ]

प्रिय पाठकगण ! अब इन दोनों सज्जनों के सम्बन्ध में यदि हम कहें तो क्या कहें ? क्योंकि एक सिंह हैं और दूसरे सूरि हैं ! एक के प्रचण्ड नन्तों से और दूसरे की प्रचण्ड किरणों से हम भयभीत हैं ! भगवान् ऐसे दार्शनिक पंडितराजों से संस्कृत साहित्य को बचाये, नहीं तो न माइस भविष्य में ये लोग क्या करपावं !!

रतीय श्रेणि—के विद्वानों के सम्बन्ध में हमे अधिक कुछ नहीं कहना क्यों कि वे हमारे गुणानुराग दृष्टि से श्रद्धेय हैं और प्रतिभासम्पन्न हैं, परन्तु एक बात जो उनके लेखों में खटकती है वह यह है कि जहांनक हमने जैन ग्रन्थों का अनुशीलन किया है वहां तक हमारी तो यहीं धारणा हैं कि जैन सिद्धान्त में जीव के मुक्त और संसारी यह दो ही भेद स्वीकार

\* पाठकगण इन उपर्युक्त श्लोको का स्वामी दयानन्दसरस्वतीकृत अर्थ को भी पढ़ लेवे । "सत्यार्थ प्रकाश " सन १८८४ के प्रष्ठ ४७७ पर तीसरे श्लोक का अर्थ करते हुए आप लिखते हैं——"दिगम्बरो का श्वेताम्बरों के साथ इतना ही भेद हैं कि दिगम्बर लोग स्त्री—मंसर्ग नहीं करते और श्वेताम्बर करते हैं। इत्यादि बातों से मोक्ष को प्राप्त होते हुं।" इत्यादि

परन्तु जैनो की नर्फ में जब इसपर आन्दोलन उठा तो आगामी संस्करणों में इस पाठकों आर्यप्रतिनिधि सभा ने बरला दिया अर्थात् संसर्ग के स्थान में 'अपवर्ग ' और ' करते '' के स्थान में 'कहते'' कर दिया । क्या हि अच्छा होता यदि साश ही अर्थ छुद्ध कर दिया जाना क्यों कि ' इत्यादि बातों से मोक्ष को प्राप्त होते हैं '' इस अर्थ का सूचन श्लोक में कोई भी पद नहीं है। वास्तव में यह स्वामीजी की दर्शन सम्बन्धी अनिभत्तता का सर्जाव चित्र है। एक और वात देखिये। उक्त पहले और दूमरे श्लोक का अर्थ करने हुए स्वामीजी ने श्वेताम्बर और दिगम्बर इन दोनों अतिरिक्त एक नीमरा मेद भी उक्त श्लोकों में से निकाल लिया जिसका कि आजनक संसार के किभी भी जेन जैनेनर विद्वान को पता नहीं था! आप लिखते हैं—' और भिक्षा देनेवाला एहस्थ जब भोजन करचूके उसके पश्चात् भोजन करें वे जिनिष् अर्थात् तीसरे प्रकार के साधु होते हैं। '' ( समु १२, पू २८८ सं. १९९२ )

वास्तव में यह सब कुछ माम्प्रदायिक व्यामोह ओर जेन सम्बन्धी ज्ञान न होने का विषम परिणाम है। श्रिताबिद प्रथ ] : १५५ :

## जैन भर्म और लोकआन्ति

किये हैं× तीसरा कोई योगसिद्ध या नित्यसिद्ध नहीं माना गया; परन्तु कतिपय दार्शनिक विद्वानों ने जीव के बद्ध, मुक्त और नित्यसिद्ध ये तीन मेद बतलाये हैं; यथा—

- (१) तम्र जीवा बद्धा योगसिद्धा मुक्ताश्चेति त्रिविधाः । [ ब्रह्मसूत्रश्रीभाष्य २।२।३३ ]
- (२) जीवास्तिकायस्रोधा बद्धो मुक्तो नित्यसिद्धश्चेति तत्राईन् मुनिर्नित्यसिद्धः इतरे केचित्सा-धनैर्मुक्ताः अन्ये बद्धा इति भेदः । [ शांकरभाः २।२।३३ की आनन्दगिरि न्याख्या ]
- (३) जीवास्तिकायस्तिविधः—कश्चिद् जीवो नित्यसिद्धोऽर्हन् मुख्यः केचित्साम्प्रतिक मुक्ताः केचिद् बद्धा इति [ शां. भा. २।२।३३ की रत्नप्रभाटीका ]
- (४) जीवास्तिकायस्त्रिधा बद्धो मुक्तो नित्यसिद्धश्चेति। [शां. भा. २।२।३३ की भामतीव्याख्या] प्रस्तुत पाठों से रामानुजाचार्य, वाचस्पति मिश्र और आनन्दिगिर आदि वैदिक विद्वानों का जीवात्मा के विषय में एकही—सा विचार है; परन्तु जबतक इस विचार का समर्थक कोई प्रामाणिक जैन लेख नहीं मिलता तबतक हम तो इसे मूल की ही श्रेणि में स्थान देंगे।

अन्त में हम अपने पाठकों से इतना और निवेदन करते हैं कि स्वर्गीय जैनाचार्य श्री विजयानन्दसूरि—उर्फ आत्मारामजी महाराज ने स्वामी दयानन्दजी की बड़ी आलोचनाओं का समाधान करते हुए उन्हें जैनधर्म से अनिभन्न बनलाया है। प्रम्तुत निबन्ध भी उक्त आचार्यश्री के इसी विचारों को पछवित करने के लिये ममयाभाव से संक्षेपरूप में विचारशील पाठकों की सेवा में अर्पण किया गया है।

हम अब सुक्ष जनों से नम्रतापूर्वक यह विनंति करंत है कि एक बार जीसने धर्म पीछानना होये सो जैनमत के शास्त्र पढ़े बा सुने तो उसको सर्व मालुम हो जावेगा। जैन-मत का शास्त्र और तस्त्वबोध अच्छीतरे जाने सुने विना मन में संकल्प-विकल्प कर के कोई कीसी वात को अपनी समज मुजब सच्ची और जूटी माननी वो अज्ञानता का एक चिक्क है।

> ---श्रीमद् भारमारामजी-अज्ञानतिमिरभास्कर प्रथम खंड का अंतिम निवेदन ।

<sup>×(</sup>१) दुविहा सम्वजीवा पण्णत्ता तं जहा मिद्धा चेव अधिद्धा चेव-स्थानांग स्था. २३.१ सू० १०१

<sup>(</sup>२) मंसारिणो मुक्ताथ । [ तस्वार्थ अ. २ स्० १० ]



भी आत्मान होन भवन म् जीरा (पंताय) जिल्ला फीरोजपुर



[हेलक:-श्री. यनारसीटाम जैन 🖖 🛝 ]

[ लेखक ने अपने गुरु बुल्नर के विषय में एक अंग्रेजी में लेख लिखा है वो इस ग्रन्थ में छपा है। जमी में उस का ठीक ठीक परिचय मिलता है संपादक.]

> ेनैकविद्याप्रदं नौमि " वूल्नरं "मृपिरूपिणम् । जैनशास्त्रप्रदुत्तिं मे यः सोत्साहमवर्धयत् ॥

पंजाब में तीनों जैन मनदायों के अपने २ पुस्तक भंडारें हैं जो प्रसिद्ध २ नगरों में सुरक्षित हैं। जैसे—

# श्वेताम्बर (मूर्तिपूजक)

| अंबाला शहर         | होशियारपुर        | पट्टी ( अमृतसर )                    |
|--------------------|-------------------|-------------------------------------|
| रोपड़ (अंबाला)     | जालन्धर शहर       | जंडियाला ( ,, )                     |
| सामाना ( पटियाला ) | नकोदर ( जालन्धर ) | लाहौर                               |
| मालेरकोटला         | जीरा (फिरोज्पुर)  | गुजरांवाला इत्यादि में <sup>3</sup> |
| <b>लु</b> धीआना    | अमृतमर            |                                     |

<sup>9</sup> भंडार में मेरा आशय केवल इस्तिलिखिन--पुस्तक--मंग्रह का है, यद्यपि प्राय प्रत्येक भंडार म सुद्रित पुस्तकें भी मिलती है।

२ लेखक के लाँकिक विद्यागुरु डा॰ ए० मी॰ वून्नर (Dr. A. C Woolner) जो पंजाब यूनिवारीटी के बाइम-चान्मलर तथा ओरियंटल कालज के प्रिन्मिपाल थे। इन्हों ने पंजाब में जैन साहित्य की उन्नति के लिए बहुत कुछ किया।

३ श्वेताम्बर मडौरों में सेकडों नई और पुरानी प्रतिया श्रीमद् विजयानन्दसूरि तथा उनके शिष्यों ने गुजरात मारवाड़ से मिजवाई । बहुत-सी प्रतियों सं० १९३० में १९५० तक गुजरांवाल, के पं० बेलीराम मिश्र ने नकल की । यह काम शायद स्वर्गवासी गुरुमहाराज के उपदेश से हुआ होगा ।

### पंजाब के जैन अंडारों का महत्त्व

# दिगम्बर

अंबाला छावनी

हिमार

रोहतक

जालम्धर छावनी

फिरोजुपुर

अमृतमर

लाहौर इत्यादि में

# स्थानकवासी

जम्मू इत्यादि में **ख**धीआना स्यालकोट रावलपिंडी अमृतमर इन के अतिरिक्त और भी कई स्थानों में छोट २ भंडार होने की संभावना है।

स्वत्व की अपेक्षा ये मंडार तीन प्रकार के हैं-

- (१) श्री संघ के जो श्री जिनमंदिरों या उपाश्रयों में संघ की ओर से नियत पुरुषों की देखरेख में हैं।
- (२) पुत्रय यतियों के जो उनकी अपनी देखरेख में हैं। अब पंजाब में यतियों की संख्या बहुत घट गई है, केवल दो चार नगरों में रह गए हैं।
  - (३) माध्र मुनिराजों तथा कई श्रावकों के अपने २ व्यक्तिगन पुस्तक संप्रह ।

इन भंडारों की रक्षा का प्रबन्ध प्रायः संतोपजनक है क्यों कि जैनियों का मानना है कि धार्मिक पुस्तक छिखने, छिखाने तथा उनकी रक्षा करने से पुण्य की प्राप्ति होती है (देखिये श्री रत्नमन्दिरगणिविरचिता उपदेशतरङ्गिणी, काशी. वीर मं० २४३७ पुस्तक छेखनो-पदेश पृ. १३५-४२)। बहुधा पुस्तकों को कागज में लपेट कर और कपड़ के बेठन-वेष्टन (हमाल) में बांध कर, लकड़ी के डच्बों में डाल कर संद्रक या अलमारी में रखा जाता है। बरसात हो चुकने पर इन को धूप और हवा लगवा दी जाती है ताकि सृक्ष्म जन्तु जत्पन न हो जावें; परंतु किसी २ जगह बडी लापरवाही से रखे जाते हैं। लेखक ने एक नगर में देखा कि छिग्वित पुस्तकों की अलमारी खिड्की के पाम रखी हुई थी जिस में से वर्षी के पानी की बौछाड़ अलमारी पर पडती थी। दैवयोग से अलमारी में एक छेद था। इस के द्वारा बीछाइ के पानी ने पुस्तकों को भी खगाब कर दिया था।

एक दूसरी जगह देखा कि वहां के पूज्य यति के काल कर जाने पर उनके पुस्तक भंडार को स्थानकवासी भाई ले गये। उन्हों ने भंडार को एक कोठे में रख दिया। बर-सात में छत टपकने लगी। जब दो चार बरस के पिछे प्रनथ निकाले तो वे सब खराब

# थी. बनारसीदास जैन

हो गये थे। उन के पत्र आपम में चिपक गये और लाख जतन करने पर भी प्रथक् न होते थे। नहीं कह मकते कि और कितने भंडार इसी प्रकार अपने रक्षकों (?) की छापर-बाही से नष्ट हो चुके होंगे।

सन् १८६० के लगभग भारत सरकार का ध्यान प्राचीन प्रन्थभंडारों की ओर गया और उनके निरीक्षण का काम प्रारम्भ हुआ, जिस के फलस्वरूप पाटन, खंभात, अहमदाबाद, जैसलमेर आदि के प्रसिद्ध जैन भंडारों का निरीक्षण संस्कृत प्राकृत के प्रकाण्ड विद्वान् डा० बूलर, पीटर्मन, भाण्डारकर आदि ने किया। उन के निरीक्षण की रिपोर्टें बड़ें महत्त्व की हैं। उनमें मुख्य यह हैं:—

| बूलरकृत—नं०      | ę | सन         | १८७०-७१ | नं०         | ય  | मन् | १८७४-७५ |
|------------------|---|------------|---------|-------------|----|-----|---------|
| नं०              | २ | मन         | १८७१-७२ | नै०         | દ  | मन् | १८७५-७६ |
| • नं०            | ર | सन्        | १८७२-७३ | नं०         | Ŀ  | सन् | १८७७-७८ |
| नं०              | X | मन्        | १८७३-७४ | नं०         | 6  | मन् | १८७५-८० |
| भाण्डारकरकृत-नं० | 9 | मन्        | 8609-60 | नं०         | ૪  | मन  | १८८३-८४ |
| नं०              | Ð | सन         | 8660-62 | नं०         | 4  | सन  | १८८४-८७ |
| नै०              | ş | मन         | १८८२-८३ | नं०         | ξ  | सन  | १८८७-९१ |
| पीटर्सन्कृत—नं०  | १ | <b>मन्</b> | १८८२८३  | <b>नै</b> ० | 8  | सन  | १८८६-९२ |
| नं०              | Ś | मन         | १८८३-८४ | नं०         | 4  | सन् | १८९२-९५ |
| नं०              | ą | सन         | १८८४-८६ | नं०         | દ્ | मन  | १८९५-९८ |

इन के अतिरिक्त रायबहादुर हीरालाल ने मध्यप्रान्त तथा बरार के भंडारों का निरीक्षण करके सन् १५२६ में एक रिपोर्ट प्रकाशित की जिस में मुख्यतया दिगम्बर प्रन्थों का उद्देख है।

डा० वेलणकरसंपादित रायल एशियाटिक सोसायटी, बम्बई ब्रांच के जैन तथा गुजराती मन्थों की सूची जो सन् १९३० में प्रकाशित हुई।

बर्लिन विश्वविद्यालय के जैन हस्तलिकिन प्रन्थों की सूची जो सन् १८८०-९० में प्रकाशित हुई जिस का संकलन डा. वेबर ने किया था, इत्यादि।

इसी मिलसिले में पंजाब के जैन भण्डारों का निरीक्षण भी आरम्भ हुआ था परंतु यह काम पूर्ण रूप से नहीं होने पाया। सन् १८८० में पं. काशीनाथ कुण्टे ने कुछ काम काति मंत्र] : १५९:

# पंजाब के जैन भंडारों का महस्व

किया था जिस की रिपोर्टें लाहीर से सन् १८८०-८२ में प्रकाशित हुई। इन की बनाई हुई गुजरांबाला के श्री जिनसन्दिर के भंडार की सूची पंजाब युनिवर्सिटी लाइबेरी में विद्यमान है। इस में ६७९ जैन तथा १०० के लगभग जैनेतर प्रन्थों का वर्णन है। यह मंद्यार ला० कर्मचंद भावडा की देखरेख में था।

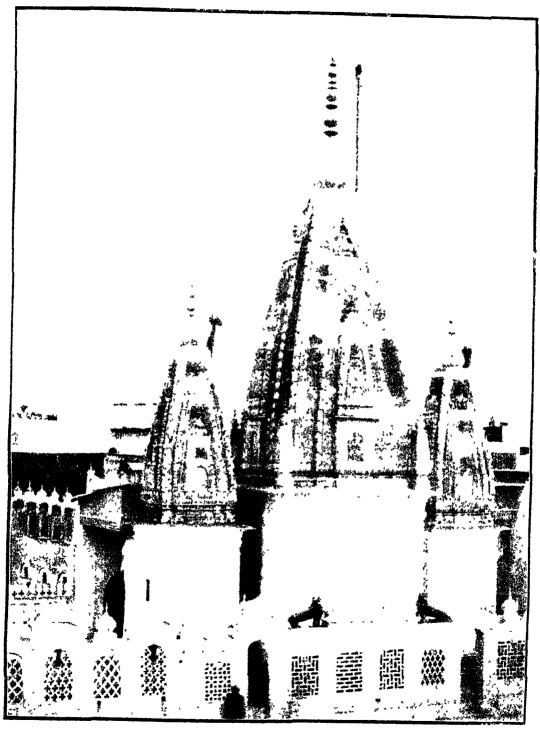
इन के अतिरिक्त योरप तथा भारत के प्राचीन पुस्तक संप्रहों की और बहुत—सी सूचियां हैं जिन में सैंकडों जैन प्रन्थों का उद्देख है। इन के देखने से भली प्रकार विदित्त होता है कि वर्तमान जैन साहित्य सर्वोङ्गसंपूर्ण है। जैन विद्वानों ने सभी विषयों में अपना पाण्डिस दिखाया है। जो साधु तथा यित स्वयं प्रन्थरचना कर सकते थे वे अपना समय प्रन्थों की प्रतिलिपि करने में विताते थे।

अब पंजाब के भण्डारों के महत्त्व का दिग्दरीन कराया जाता है।

वैसे तो जिस वस्तु का संबन्ध किसी पुज्य न्यक्ति से रहा हो, भक्तों में उसका महस्व होना ही है। इस दृष्टि से पंजाय के जैन भंडारों का महस्व जैनियों के अंदर, विशेष कर पंजावी जैनियों के अंदर, होना ही चाहिय, परंतु जैन साहित्य तथा इतिहास संबन्धी अनुसंधान के लिये तो इन का बड़ा भारी महस्व है। इस कथन की पुष्टि में एक २ दो २ उदाहरण दिये जाते हैं। विशेष वर्णन भंडारों की निरीक्षण रिपोर्ट में होगा जो उनके निरीक्षण समाप्त हो जाने पर प्रकाशित की जायगी।

(१) पूर्णता—लेखक का अनुमान है कि पंजाब के श्वेताम्बर और स्थानकवासी मंडारों में छोटी बड़ी मव मिलाकर अनुमान २०,००० हम्निलिखित प्रतियां हैं। इस संख्या को देखकर दृढ़तापूर्वक कहा जा मकता है कि इन में द्वेताम्बर संप्रदाय का समग्र साहित्य विद्यमान होना चाहिय; क्यों कि जैन ग्रन्थावली (जैन द्वेताम्बर कॉन्फरन्स, मुंबई, वि० सं० १९६५) में, जो गवर्निमंदहारा प्रकाशित सूचियों पर से तथा स्वतन्त्र रीति से तथ्यार हुई थी, अनुमान ३६०० संम्कृत प्राकृत के द्वेताम्बर प्रम्थों का उद्धेख है। श्रीयुत मोहनलाल दलीचंद देशाईकृत जैन माहित्यनो संक्षिप्त इतिहाम (अमदाबाद, वि० सं० १९८५) में अनुमान १८०० संस्कृत प्राकृत प्रन्थों तथा ६०० गुजराती प्रन्थों का उद्धेख है। डा० विन्टर्निट्झ के हिस्ट्री ऑफ इंडियन लिट्रेचर (वाल्युम २, बौद्ध और

४ टीपो करवा माटे विद्वान पंडिनोने रोकी ने कार्यने माटे मोकलवामां आव्या. [ जैन प्रन्यावली, प्रस्तावना पृ. ६ ]



श्री सुपार्श्वनाथ जैन मंदिर अंबाला मीटी ( पंजाब )

# श्री. बनारसीदास जैन

जैन साहित्य; अप्रेजी अनुवाद, कलकत्ता, सन् १९३३) में किसी ऐसे जैन इवेताम्बर प्रनथ का नाम दृष्टिगोचर नहीं हुआ जिस का उल्लेख उक्त दो पुस्तकों में न हो।

- (२) प्राचीनता यद्यपि पंजाब के जैन भंडार पाटन, खंभात, जैसलमेर आदि की मांति प्राचीन नहीं, और नाही इन में कोई ताड़पत्र की प्रति उपलब्ध हुई है, तथापि इन में कई प्रतियां पांच सौ वर्ष या इससे भी अधिक प्राचीन मिलती हैं। कागज पर लिखी हुई प्राचीन से प्राचीन प्रति वि० सं० १३६५ की हैं। इस दृष्टि से पंजाब की प्रतियां कुछ कम महत्त्व की नहीं। उदाहरण के लिये देखिये—
  - (क) उदयप्रभसूरिकृत उपदेशमालावृत्ति (रचनाकाल, वि० सं० १२१९)। पत्र १०१--२०६, अपूर्ण । लिपिकाल, मं० १४८० या १४८१। आकृति प्राचीन।
  - (ख) हेमचन्द्राचार्यकृत अनेकार्थी। पत्रसंख्या ३७। लिपिकाल सं० १४९३। आकृति प्राचीन।
  - (ग) **श्रावक्षधर्मवृत्ति ।** पत्रमंख्या १४ । लिपिकाल सं० १४९९ । **आकृ**ति प्राचीन ।

ये तीनों प्रतियां श्री आत्मानन्द जैन भंडार, अंबाला शहर में विद्यमान है जिन के नंबर भंडार सूची में क्रमशः ९६, ३६७ और ८७२ हैं।

इन के अतिरिक्त बहुतसी प्रतियां ऐसी हैं जिन पर लिपिकाल दिया हुआ नहीं परंतु देखने में इतनी ही या इन से अधिक प्राचीन प्रतीत होती हैं। विक्रम सोलहवीं तथा सतरहवीं शताब्दि की लिखी हुई तो मैंकड़ों प्रतियां मिलती हैं। ये प्रतियां प्रायः शुद्ध हैं क्यों कि एक तो मुनिराजों के हाथ की लिखी हुई हैं, दूसरे पीछे से बांचनेवालों ने भी शुद्ध कर दी हैं।

(३) अन्यत्र अनुपलब्ध ग्रन्थं - यद्यपि पंजाब के भंडारों में ऐसे मन्थों के

५ आर्चिंबाल्ड ऐडवर्ड गफ्: पेपर्स रिलेटिड टु कलॅक्शन ऐंड प्रेज़्बेंशन ऑफ एन्शन्ट संस्कृत लिट्रे-चर इन इंडिया कलकला, मन् १८७८ पृ० १६ । इस के परचात् इस से अधिक प्राचीन प्रति शायद कोई नहीं मिली ।

६ अर्थात् जिनका उल्लेख जैन प्रन्थाघली तथा थ्री. मोहनलाल दलीचंद देशाईकृत जैन साहित्यनो संक्षिप्त इतिहास में नहीं है ।

# पंजाब के जैन भंडारों का महत्त्व

मिलने की अधिक संभावना नहीं, तथापि चालीम पचाम तो ऐसे प्रन्थ अवद्य निकल आर्वेगे। देखिये---

- (क) गुणशेखर शिष्य नयरङ्गकृत विधिकन्द्ली स्वोपञ्चवृत्ति सहितं। रचना सं० १६२५। पत्रसंख्या १५३। लिपिकाल सं० १६५२। आत्मानन्द जैन भंडार, अंबाला शहर। भंडार मूची नं० ४८६।
- (त्व) भ्रुवनभानु केविलिचरित्र (संस्कृत गद्य)। रचनाकाल—" संवचन्द्रघना-श्रयाष्ट्रकमही संभाविते वत्सरे" १८०१। पत्रमंख्या १५२। आत्मानन्द जैन भंडार, अंबाला शहर । भंडार सूची नं० ५८८।
- (४) अंग्रुद्धि निवारण—पर्याप्त अथवा उचिन मामग्री न मिलने के कारण जैन मन्था-वली तथा मोहनलाल देशाईकृत जैन माहित्यनो मंक्षिप्त इतिहाम में कई न्यूनताएं रह गई हैं। पंजाब जैन मंडारों के निरीक्षण से इन में कई भूलें सुधारी जा सकती हैं। उदाहरणार्थ उद्यप्रभम् रिकृत उपदेशमालावृत्ति (कर्णिका)। पूर्वोक्त दोनों पुस्तकों में इम का रचना-काल सं० १२९९ लिखा है (ग्रन्थावली पृ. १७१, मोहनलाल देशाई, ५५३)। परंतु वास्तव में इस की रचना " वर्षे निधीन्दुनयनेन्दुमिते" अर्थात् मं० १२१९ में हुई +। अंबाला शहर के भंडार की प्रति नं० ५६ तथा पट्टी (जिला लाहौर) के भंडार की प्रति (बंडल नं० १) में यही पाठ है।
  - (५) अन्यत्र अनुपलब्ध गुजराती प्रनर्थ---
    - (क) मृगावतीनी चौपई-अंबाला शहर भंडार-नं. २८६
    - (ख) सीतारामनी चौपई-- ,, -नं. २२१

ये दोनों प्रनथ खरतरगच्छीय ममयसुन्दरकृत हैं जो मकलचंद के शिष्य थे। समय-सुन्दर अकचर के समय में हुए। इन्हों ने लाहौर में रहकर अष्टलक्षी नामक प्रनथ की रचना की। पंजाब में खास २ दिनों में जीवहिंसा विशेष कर गौहिंसा बंद कराई। (मोहनलाल,

- ७ बीकानेरनिवासी श्रीयुत अगरचंद नाहटा ि अवते है कि बीकानेर मंडार में यह प्रन्थ विद्यमान है।
- + इस वर्ष में कत्तों की विद्यमानता हो नहि सकती । कर्त्ता मत्री वस्तुपाल का गुरु विजयमेन सूरि का शिष्य था। मं. १२९९ का वर्ष बराबर लगता है। 'निधीन्दु' शब्द में फुछ गलती होगी——संपादक।
  - ८ देखिये नोट नं० ६

## श्री, बनारसीदास जैन

देशाई. पारा ८४७) | इस दोनों प्रन्थ बहुत मिलते हैं । देखो हमारा प्रन्थ ' जैन गूर्जर कविओ ' प्रथम भाग ए. ३४३, ३५५.—संपादक. ]

(ग) मुनिपतिनी चौपाई-अंबाला शहर मंडार-नं० २६३ |

यह प्रनथ खरतरगच्छीय दयाकुशल शिष्य मुनि धर्ममन्दिर का बनाया हुआ है। रचनाकाल—संवत सतरे पचवीसे रै, पाटण माहै परगड़ो श्री वाडी पास विराजे रै। मोह-नलाल देशाई ने केवल बिवदंणिकगच्छीय देवगुप्त सूरि शिष्य सिंहकुल (सं. १५५०) कृत मुनिपति राजर्षि चौपाई का उल्लेख किया है (ह ७७५)। [इस प्रमथ भी बहुत उपलब्ध है—देखो मेरा 'जैन गूर्जर कविओ ' दितीय भाग पृ. २३४–६. ऐसा मालूम होता है कि लेखक ने इस मेरा दोनों प्रनथ देखा नहि है। मेरा 'जैन साहित्यनो संक्षिप्त इतिहास 'में भाषा कविओं की कृतियां उल्लेखत की गई नहिं हैं.—संपादक.]

# (६) अन्यत्र अनुपलन्ध हिंदी ग्रन्थं—

(क) मेघऋषिकृत दान शील तप भावना चरित—जीरा भंडार—नं० ६८८ । मेघऋषि पंजाब देश में हिंदी के अच्छे किव हो गए हैं। ये यिन थे और इनका उपाश्रय फगवाड़ा नगर (जिला, जालन्धर) में था। इनकी गुरुपरम्परा इनके मेघमाला (जीराभंडार—नं० ५७०) में इस प्रकार है।

जटमह-परमानंद -सदानंद-नारायण-नरोत्तम-मयाराम-मेघराज । दान-शिल-तप-भावना चिरत का लिपिकाल सं० १८१७ है। इस में १२३७ छंद हैं। मेघमाला की रचना भी सं० १८१७ में हुई। हिंदी हस्तलिखित मन्थों की खोज (रिपोर्ट सन् १९०९-१०-११) में मन्थ नं० १९७ मेघिवनोद का उहस्स है जिस के कर्ता के विषय में केवल इतना लिखा है कि है—' कर्ता मेघमुनि, इन के विषय में और कुछ ज्ञात नहीं।'

> ( ख ) खरतरगच्छीय सुमत (न ?) सुमेरुगणि-शिष्य मुनि मानजीकृत वैद्यक प्रथ कविविनोद ( नकोदर भंडार नं० ४४३)। यह प्रन्थ सं० १७४५ में लाहौर में रचा गया—

संवत सत्तर सय समें पैताल वैसाष। शुक्कपक्ष पंचम दिनें सोमवार है भाष॥९॥

९ अर्थात् जिनका उक्केष नागरीप्रचारिणी सभा काशाद्वारा प्रकाशित हिन्दी के हस्तलिखित प्रन्थों का विवरण "में नहीं है।

## पंजाब के जैन भंडारों का महत्त्व

और प्रंथ सब मथन किर भाषा कहों बषान ।
काढा औषध चूर्ण गुटिका करह प्रगट म्रुनि मान ॥ १० ॥
महार्क जिनचंद गुरु एक गच्छ कों सिरदार ।
स्वरतरगछ महिमानिलो सब जग को सुषकार ॥ ११ ॥
जाको गछवासी प्रगट वाचक सुमन सुमेरु ।
ताको सिष्य मुनि मानजी वासी बीकानेर ॥ १२ ॥
कियौ प्रंथ लाहौर में उपजी बुद्ध की बुद्ध ।
जो नर राषइ कंठ मैं सो होवइ प्रसिद्ध ॥ १३ ॥

कवि के बीकानेरवासी होने के कारण कहीं २ मारवाड़ी प्रयोग दिखाई देते हैं।

(ग) दत्तकृत बारहस्वडी (नकोदर भंडार नं० ९४)

आदि—संवत सत्रह सैं माठे मम जेठ वदी तिथि द्ज । रवि ऋषि स्वाति बारांषडी करी कालिका पूज ॥ १ ॥

अंत-जंब्दीप जाको कहैं गंगाजग्रुना परवाह ।

भरतपेत वलमंड भू नरपत नवरंग साह ।। १ ।।

हरियाणें में मंडल दिल्ली तपत बडा गुलजारी ।

चारि सहर में नगर लालपुर जित है रहन हमारी ॥

दयारामजी करी दाम है गौड जन्म दुज धारी ।

दानो वंस दत्त की रचना पनिया (ग) १ परि बलिहारी ॥

इति दत्तकृत बारापडी संपूर्ण ।

(घ) श्री सूरतकृत जैन बाराषडी (नकोदर मंडार नं० १३२)। लिपिकाल सं० १८१५।

अंत — बाराषडी हित सों कही नहीं गनियन की रीस। दोहें तो चालीस है छंद कहें बत्तीस॥ ७८॥

हिन्दी के हस्तिलिग्वित पुस्तकों के विवरण में इन बारहखडियों का उद्घेख नहीं, परंतु दो और का है जो ये हैं—



स्व० उपाध्यायजी श्री १००८ श्रीमद् वीरविजयजी महाराज.

### श्री. बनारसीदास जैन

- (१) किशोरीदासकृत बारहस्बड़ी (विषय उपदेश), रिपोर्ट सन् १५०४ पुस्तक नं० १०।
- (२) विष्णुदासकृत **बारहर्खड़ी** (विषय कृष्णचरित्र), रिपोर्ट सन् १९०९-१०-११, पुस्तक नं० ३२७।
- (७) नागरी-पंजाबी पुस्तक अर्थात् देवनागरी लिपि में पंजाबी भाषा के पुस्तक।
  पंजाबी पुस्तक प्रायः दो लिपियों—गुरुमुखी और फ़ारसी लिपि में लिखे जाते थे।
  देवनागरी में लिखा हुआ एक आध पुस्तक ही उपलब्ध होता था, परंतु जैन मंडारों में कई
  पुस्तक मिलते हैं।
  - (क) बारामास शेह्राम (जीरा भंडार नं० ५६७)
  - अंन-राम बपश जी महाराज मेरे पूरे करो काज। शहराम दे सिरताज तुसी बहुत दीजो दिलों जान के।।
  - (ख) बैतं [दीदारसिंघ ?] (नकोदर मंडार नं० १३६)।
  - अंत—तेरे कारणे आइ फकीर होए धन माल मताह छुडाय के नी। दीदारसिंघ पियारे ने वस्स कीत्ती मीने प्रेम पियारु लगाइ के नी॥३०॥
    - (ग) जैन स्वरूप (गुजरांवाला मन्दिर भंडार, काशीनाथ कुण्टे की रिपोर्ट मन् १८८०-८१, परिशिष्ट नं० २२७ लाहौर की छपी हुई )।
- (८) गुरुपरम्परा-पंजाब के जैन भंडागें से कई एक प्रसिद्ध साधु तथा यतियों की गुरुपरम्परा का पता चलता है । जैसे-
  - (क) स्वर्गवासी श्रीमद्विजयानन्दस्रिजी महाराज की ढूंढक मत की गुरूपर-म्परा। उन्हों ने सं० १९१७ में सरगथल में केशराजकृत रामचरित्र की प्रतिलिपि की जो अम्बाला शहर भंडार में (नं० ४९१) विद्यमान है, उस में अपनी गुरूपरम्परा इस प्रकार दी हैं—

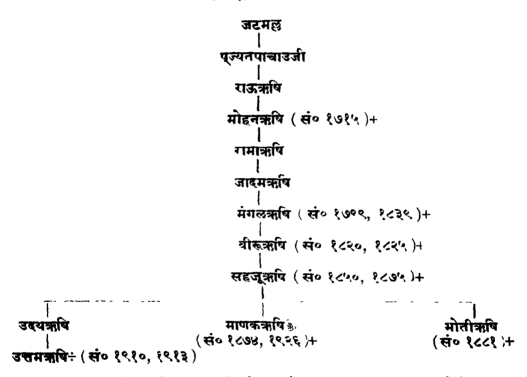
जोगराज-हजारीमळ-लालजीराम-गंगाराम-जीवणराम-आत्माराम ।

(स्व) प्रसिद्ध यति मेघराज की गुरूपरम्परा जो ऊपर दी जा चुकी है।

## पंजाब के जैन अंडरों का महत्त्व

(९) उत्तराधगच्छ-गत अदाई तीन मौ बरसों में इस गच्छ का पंजाब में बहुत जोर रहा है, परंतु अब कई विद्वानों से पूछने पर इस का कुछ पत्ता नहीं चला। जैन तत्त्वादर्भ के प्रष्ट ५८३ पर केवल इतना उद्धेख है कि यह लुंपक मत का एक प्रसिद्ध गच्छ है। पंजाब के भंडारों से इस गच्छ की गुरुपरम्परा मिल गई है, जो इस प्रकार है—

# उत्तराधगच्छ#



(१०) सचित्र प्रतियां—यद्यपि जैनमत वैराग्य तथा निवृत्ति परक धर्म है तथापि इस ने कलाकौशल्य को यथायोग्य अपनाया है। न केवल मूर्ति तथा मन्दिर निर्माण में

<sup>\*</sup> इस बच्छ का मुख्य उपाश्रय अंबाला शहर में था।

<sup>🏶</sup> माणक ऋषि जनरदस्त लिपिकार थे । इन के लिखे हुए बासियो प्रन्थ मंडारों में विद्यमान हैं ।

<sup>÷</sup> मं० १९३५ में यतिपना छोड़ कर ये श्रीमद्विजयानन्दसूरि के शिष्य बन गये और इन का नाम श्री उद्योतिविजय रखा गया । (देखिये तत्त्वनिर्णयप्रायाःयः—चरित्र भाग पृ. ६१)

<sup>+</sup> इन संवतों में लिखे हुए प्रनथ मिलते है ।

## श्री. बनारसीदास जैन

प्रत्युत चित्रकला में भी इस ने असीम कौशल दिखाया है। चिरकाल से पर्युषण पर्व में कल्पसूत्र बांचने तथा सुनन की प्रथा चली आती हैं। श्रावक लोग इस सूत्र की प्रतियां लिखवाकर सुनिराजों को भेंट किया करते थे। धनाह्य श्रावक इन को सुनहरी अक्षरों में लिखवाते और उन में चित्र भी बनवाते थे। ऐसी कड प्रतियां पंजाब के भंडारों में विद्यमान हैं। जैसे—

(क) कल्पसूत्र—(जीरा भंडार, नं० ११७)। यह पुस्तक प्रसिद्ध शावक पर्वत और डूंगर ने सं० १५६५ में लिखवाई जिस में ३० चित्र हैं।

दीप्यदागमगच्छे श्रीजयानन्दगुरोः क्रमे । श्रीमद्विवेकरत्नारूयस्रीणासुपदेशतः ॥ १० ॥

ताभ्यां पर्वतहंगरनामभ्यां कल्पपुस्तिकाः सर्वाः ।

श्रीज्ञानभक्तिवृद्धै जयन्तु ता लेखिताः सुचिरम् ॥ ११ ॥

विक्रमसमयातीते वर्षे बाणर्तुतिथिमिते तपसि ।

सिनपश्चम्यां शुक्रे लेखिताः श्रीकल्पपुस्तिकाः सकलाः ॥ १२ ॥

पर्वतडूंगर के पूर्वजों के वर्णन के लिये देखिये मोहनलाल देशाईकृत जैन साहि-त्यनो संक्षिप्त इतिहास६६ ५८०-८२, ६२४, ७५५।

(स्व) जीरा भंडार की नं० ५२९ कल्पसूत्रप्रति भी सचित्र है जो सं० १४७३ की लिखी हुई है।

सचित्र क्षमापण अथवा विक्षप्तिपत्रों के लिये देखिये श्री मुनि जिनविजयद्वारा संपा-दित विक्षप्तित्रिवेणिः, भावनगर सन १९१६ । प्रस्तावना ए० २, ३ ।

इन के अतिरिक्त देवविमान तथा नरकों के चित्र और जम्बूद्वीप के नकुशे तथा ज्योतिष संबन्धी रेखाचित्र भी मिल्लेन हैं। जैनकला के इतिहास के लिये यह आवज्यक सामग्री है।

पूर्वोक्त कथन में पंजाब के जैन भंडारों के महत्त्व का दिग्दर्शन कराया गया है। कुछ काल पहले ये भंडार कैसे हाथों में थे इस का हाल भी सुनिये। एक ओर तो इन के संरक्षक ऐसे यति लोग थे जो केवल रेलवे गाइड की प्रति लेकर कह देते थे कि इसारे

# पंजाब के जन मंडारों का महत्त्व

मंडार से जो और जितने प्रन्थ चाहें लेजाओं । दूसरी ओर ऐसे श्रावक थे जो दूसरे को प्रन्थ दिखाते भी नहीं थे। उन को पढ़ने के लिये देने का तो कहना ही क्या ?। सन् १८८० में गुजरांवाला जैन मन्दिर का मंडार ला० कर्मचंद भावडा की देखरेख में था। जब पं० काज्ञीनाथ कुण्टे उन के पास गये तो उन्हों ने पुस्तक दिखाने से साफ़ इनकार कर दिया और कहा कि ये सब पुस्तक जैन धर्म सम्बन्धी हैं और इन को साधु और यतियों के सिवाय और कोई व्यक्ति नहीं देख सकता, चाहे वह श्रावक ही क्यों न हो ? पीछे सरकारी अफ़सरों के अनुरोध से उन्हों ने इस शर्त पर पुस्तक दिखाने स्वीकार किये कि वे पुस्तक को अपने हाथ में पकड़े रहेंगे और पण्डितजी दूर से इसे पढ़ लेंबें, परंतु हाथ न लगावें । लेकिन अब अत्यन्त आवश्यक है कि इन भंडारों का समुचित प्रवन्ध किया जाय जिस से न केवल ये चिरकाल तक सुरक्षित रहें प्रत्युत इन का ठीक उपयोग भी हो।

पंजाब यूनिवर्सिटी के वाइस चान्सलर ख० डा० ए० सी० वूल्नर पंजाब के जैन भंडारों की महत्ता को भली प्रकार समझते थे। उन्हों ने लेखक को सन् १९१७, १९२३ और १५३० में कई जगह जैन भंडार देखने के लिये भेजा। पहली दो बार कुछ सफलता न हुई। तीमरी बार अंबाला शहर भंडार का निरीक्षण किया गया जिस के परिणाम का दिग्दर्शन इस लेख से हो रहा है। कुछ समय हुआ श्री आत्मानंद जैन महासभा—पंजाब की प्रार्थना पर सेठ आनन्दजी कल्याणजी की पेढी ने क. १०००) पंजाब यूनिवर्सिटी में भेजा ताकि पंजाब के जैन भंडारों का निरीक्षण किया जाय। अब यह काम चालु हो गया है और इस की रिपोर्ट शीघ ही प्रकाशित होगी। डा० वुल्नर की इच्छा थी कि जैन सभा पंजाब के लाहीर जैसे किसी विद्यास्थान में एक केन्दीय जैन भंडार की स्थापना करे।

<sup>10 &</sup>quot;One of them (Yatis) even invited me to his house and shewed me his books there. He gave me permission to take away what I wanted, and asked in exchange nothing, but a railway-guide-a request which I readily granted." Dr. G. Buhler's letter published a Collection and Preservation of Ancient Sanskrit Literature by A. E. Gough, Calcutta, 1878, p. 51.

<sup>11</sup> Kashi Nath Kunte's Report on the Compilation of the Catalogue of Sanskrit manuscripts for the quarter ending 31st, December, 1880. Lahore, p. 2

[ भी देवकुमार जैन 'भारतीय ' अध्यापक-भी आत्मानन्द जैन गुरुकुल, गुजरांवालाः ]

(१)

भरण दो महावीर भगवान। इस दुःख-माया-जाल-अमण में, भूल रहा मतिमान। ज्ञान-नेत्र प्रश्व! अंघ हुए हैं, होवे मम श्रुम ज्ञान ॥श्वरण दो०॥

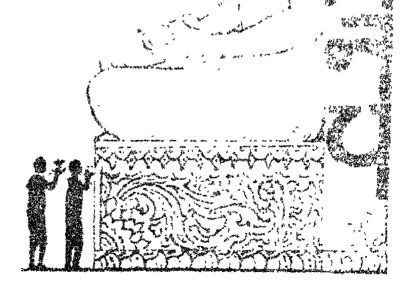
मन-समुद्र लघु नाव है मेरी, मैं नहिं साहसवान। पार उतारो करुणासागर, करो दया का दान ।। शरण दो०।।

कम्मों से में बहुत दुःखी हूँ, हुआ निपट अज्ञान । कम्मे कटें शुभ मति प्रश्च! उपजे, होऊं सद्गुण-खान ॥शरण दी,।।

पर-कल्याण किया नहीं मैं ने, दिया नहीं सद्ज्ञान । कर सेवा निज धर्म जाति की, करुं देश-उत्थान ॥शरण दीना

गौतमस्वामि से विरोधी हैं, पाते केवलज्ञान । मम अवलम्बन प्रभो! तुम्हीं हो, कीज दिन्य महान ।।शरण दौष्णे

भन यश की प्रभु चाह न मुझ को, गाऊं तव गुणगान।
"भारतीय" सेवक उद्धारक, वेग करो कल्यान॥
शरण दो महावीर भगवान॥



िइस छोटे से लेख में गंभीर विचारणा है। अनेकान्तवाद एक जटिक विषय है ऐसी मान्यता चली आती है परंत उसकी व्यवहार्यता इतनी बड़ी है कि हर वर्त्तन में उसका पालन हो सकता है। लेखक महाश्वय इस विषय पर एक महान् लेख लिख कर प्रकाश डालें ऐसी आशा रखता हं-संपादक ी

धर्म और दर्शन ये जुदे जुदे विषय हैं परन्त प्रागै-तिहासिक काल से ही इन दोनों का आश्चर्यजनक सम्बन्ध चला आता है। प्रत्येक धर्म अपना एक दर्शन रखता रहा है। उस दर्शन का प्रभाव उस धर्म पर आशातीतरूप में पड़ा है। दर्शन को देखकर उस धर्म को समझने में सभीता हुआ है इतना ही नहीं किन्तु उस समय दर्शन को समझे बिना उस धर्म का समझना अति कठिन था।

जैन धर्म का भी दर्शन है और उसमें एक ऐसी विशेषता है जो जैन धर्म को बहुत ऊंचा बना देती है। आत्मा क्या है ? परलोक क्या है ? विश्व क्या है ? ईश्वर है कि नहीं ! आदि समस्याओं को सुरुझाने की कोशिश सभी दर्शनों ने की है और जैन दर्शन ने भी इस विषय में दिनयाँ पंडित श्री दरवारीलाल 'सत्यभक्त' को बहुत कुछ दिया है, अधिकार के साथ दिया है और साहित्यरत्न न्यायतीर्थ, बम्बई



अपने समय के अनुसार वैज्ञानिक दृष्टि को काम में लाकर दिया है। परन्तु जैन दर्शन की इतनी ही विशेषता बतलाना विशेषता शब्द के मूल्य को कम कर देना है। जैन दर्शन ने जो दार्शनिक विचार दुनियाँ के साम्हने रक्खे वे कितने गंभीर और तथ्यपूर्ण हैं यह प्रश्न ही जदा है। इस परीक्षा में अगर जैन दर्शन अधिक से अधिक नम्बरों में पास भी हो जाय ती भी यह उसकी बड़ी विशेषता नहीं कही जा सकती । उसकी बड़ी विशेषता है अनेकान्त. जो केवल दार्शनिक सत्य ही नहीं है बल्कि धार्मिक सत्य भी है। इस अनेकान्त का दूसरा नाम स्याद्वाद है। जैन दर्शन में इस का स्थान इतना महत्त्वपूर्ण है कि जैन दर्शन को स्याद्वाद दर्शन या अनेकान्त दर्शन भी कहते हैं।

एकान्तहिष्ट एक बड़ा भारी पाप है। जैन धर्म में इसे मिध्यात्व कहते हैं। मिध्यात्व पांच पापों से भी बड़ा पाप माना गया है क्यों कि वे पाप, पाप के रूप में ही दुनियाँ को सताते हैं इस लिये उन का इलाज कुछ सरलता से होता है, परन्तु मिध्यात्वरूपी पाप तो धर्म का जामा पिहन कर समाज का नाश करता है। अन्य पाप अगर व्याव हैं तो मिध्यान्त्वरूपी पाप गोमुल—व्याव है। यह कूर भी है और पिहचानने में कठिन भी है।

जिसके हृदय में सर्वथा एकान्तवाद बस गया उसके हृदय में उदारता, विश्वप्रेम आदि जो धर्म के मूल तत्त्व हैं वे प्रवेश नहीं पा सकते, न वह सत्य की प्राप्ति कर सकता है। इस प्रकार वह चारित्रद्वीन भी होता है और ज्ञानद्वीन भी होता है। वह दुरामद्वी होकर अहंकार की और अन्धविश्वास की पूजा करने लगता है। इस तरह वह जगत् को भी दुःखी तथा अशान्त करता है और स्वयं भी बनता है।

एकान्तवाद की इस भयंकरता को नष्ट करने के लिये जैन दर्शन ने बहुत कार्य किया है। उसका नयवाद और सप्तभंगी उसकी बड़ी से बड़ी विशेषता है। इस के द्वारा नित्यवाद, अनित्यवाद, द्वेतवाद, अद्वेतवाद आदि के दार्शनिक विरोधों को बड़ी खूबी के साथ शान्त करने की कोशिश की गई है। इतना ही नहीं किन्तु यह अनेकान्तवाद भी कहीं एकान्तवाद न बनजावे इस के लिये सतर्कता रक्खी गई है और कहा गया है कि:—

# अनेकान्तोऽप्यनेकान्तः, प्रमाणनयसाधनः । अनेकान्तः प्रमाणात्ते, तदेकान्तोऽपितासयात् ॥

अर्थात्—अनेकान्त भी अनेकान्त है। प्रमाणदृष्टि को मुख्य करने से वह अनेकान्त है और नयदृष्टि को मुख्य करने से वह एकान्त भी हैं। इसिलये एकान्त का भी उपयोग करना चाहिये। सिर्फ इतना ख्याल रखना चाहिये कि वह एकान्त असदेकान्त न हो जाय।

एकान्त असदेकान्त तभी बनता है जब वह दूसरे दृष्टिबिन्दु का विरोधी हो जाता है। अपने दृष्टिबिन्दु के अनुसार विचार करता रहे और दूसरे दृष्टिबिन्दु का खण्डन न करे तो वह सदेकान्त है। इस प्रकार सदेकान्त के रूप में एकान्त को भी उपादेय माना गया है यह अनेकान्त की परम अनेकान्तता है। इसप्रकार जैन दर्शन की उदारता व्यापक हो कर के भी कितनी व्यवस्थित और विचारपूर्ण है इस का पत्ता रूगता है।

मैं जपर कहचूका हूं कि दर्शन का और धर्म का निकट सम्बन्ध रहा है। जैन दर्शन का यह अनेकान्त सिद्धान्त अगर दार्शनिक क्षेत्र की ही वस्तु रहे तो उससे विशेष लाभ नहीं हो सकता। दार्शनिक समस्याएँ जटिल बनी रहे या झुलझ जाँय इस की चिन्ता जन साधारण को

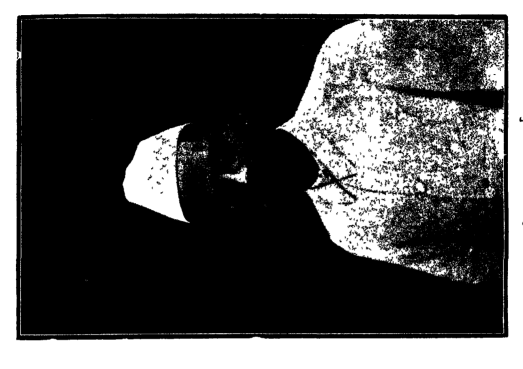
नहीं होती । जनता तो उसके व्यावहारिक उपयोग को देखती है, इसलिये अनेकान्त की व्यावहारिक उपयोगिता ही विशेष विचारणीय है ।

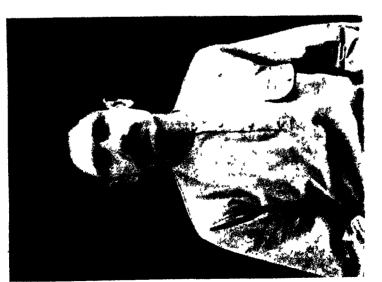
धर्म हो या संसार की कोई भी व्यवस्था हो वह इसीलिये है कि मनुष्य सुस्रशान्ति मास करें। सुस्रशान्ति के लिये हमारा क्या कर्तव्य है और क्या अकर्तव्य है और उस कर्तव्य को जीवन में कैसे उतारा जा सकता है और अकर्तव्य से कैसे दूर रहा जासकता है इसी के लिये धर्म है, इसी जगह अनेकान्त की सब से बड़ी उपयोगिता है।

आज रू हि और सुधार के बीच में तुमुल युद्ध हो रहा हैं। जैन समाज भी इस से अछूता नहीं है। यदि जैन समाज में अनेकान्त की भक्ति होती तो क्या यह सम्भव था कि इस युद्ध का ऐसा रूप होता?। पद पद पर द्रव्य-क्षेत्र—काल-भाव की दुहाइ देनेवाले जैन शास्त्र क्या किसी सुधार के इसीलिये विरोधी हो सकते हैं कि वह सुधार है या नया हैं? क्या हमारा अनेकान्त सिर्फ इसी लिये हैं कि वह स्वद्रव्य-क्षेत्र—काल-भाव की अपेक्षा घट का अस्तित्व और परद्रव्य-क्षेत्र—काल-भाव की अपेक्षा घट का नास्तित्व बनलाया करें? क्या उसका यह कार्य नहीं है कि वह यह भी बतलावे कि समाज के लिये अमुक कार्य-रीतिरिवाज—अमुक द्रव्य-क्षेत्र—काल-भाव के लिये अस्ति हैं और दूमरे द्रव्य-क्षेत्र—काल-भाव के लिये नास्ति हैं। इस लिये यह बहुत सम्भव है कि धर्म के नाम पर और व्यवहार के नाम पर आज जो आचार-विचार चल रहे हैं उन में से अनेक हजार, दो हजार वर्ष पुराने द्रव्य-क्षेत्र—काल-भाव के लिये अस्तिरूप हों। मेरा यह कहना नहीं है कि हरएक आचारविचार को बदल देना चाहिये। में तो सिर्फ इतना ही कहना चाहता हूं कि हम को अपने आचारविचार पर अनेकान्त दृष्टि से विचार करना चाहिये कि उसमें क्या क्या आज के लिये अस्तिरूप है और क्या क्या नास्ति हो। सम्भव है कल जो अस्ति है वह आज नास्ति हो जाय।

परन्तु जैनसमाज का दुर्भाग्य तो इतना है कि इस अनेकान्त दृष्टि का व्यावहारिक उप-योग करना तो दूर किन्तु उस पर विचार करना भी घृणित समझा जाता है। अगर कोई विदेशी इस दृष्टि से विचार कर के कुछ बात कहे तो जनसमाज उसके गीत गा देगा, परन्तु उस दृष्टि से स्वयं विचार न करेगा। आज अनेकान्त के गीत गाने को जनसमाज तैयार है। जिन लोगों ने अनेकान्त को पहिले व्यावहारिक रूप दिया है उन के गीत गाने को जैनसमाज तैयार है, और उन के गीत गाने को भी जैनसमाज तैयार है जो जैनसमाज के बाहर रहकर अनेकान्त का व्यवहारिक उपयोग कर रहे हैं; परन्तु दुर्भाग्यवश जनसमाज यह नहीं चाहता कि कोई उसका लाल अनेकान्त का व्यावहारिक उपयोग करे उसको कुछ ऐसा रूप दे जिस से जड़ समाज में कुछ चैतन्य की उद्भृति हो, दुनियाँ का कुछ आकर्षण हो, उसको कुछ मिले भी। जैन समाज को आज सिर्फ नाम की पूजा करना है; अर्थ की नहीं।

# श्री. कुष्णलाल वर्मा





सन्यभक्त श्री दरबारीलाल जन-न्यायनीर्थ

P. .

परन्तु जैनसमाज से मैं विनीत किन्तु स्पष्ट शब्दों में कह देना चाहता हूं कि यह रुख जैन धर्म का रुख नहीं है। जैन धर्म कवित्व की अपेक्षा विज्ञान की नींव पर अधिक खड़ा है। कवित्व में भावुकता रहती है अवश्य, परन्तु उसमें अन्धश्रद्धा नहीं होती और विज्ञान में तो अन्धश्रद्धा का नाम ही पाप समझा जाता है। विज्ञान का तो पाण ही विचारकता, निष्पक्षता है। यदि जैन समाज जैनधर्म को वैज्ञानिक धर्म कहना चाहता है—जेसा कि वह है—तो उस स्वतन्त्र विचारकता, योग्यपरिवर्तनजीलता, सुधारकता का स्वागत करना चाहिये। धर्म का मूल द्वव्यों की, योजनों की, वर्षों की और अविभाग प्रतिच्लेदों की गणना में नहीं है किन्तु वह जनहित में है। विश्व के कल्याण के लिये, सत्य की पूजा के लिये किसी मी मान्यता का बलिदान किया जा सकता है। विज्ञान आज जो विद्युद्धेग से दौड़ रहा है और विद्युत् के समान ही चमक रहा है उसका कारण यही है कि उस में अहंकार नहीं है। सत्य की वेदी पर वह प्राचीन से प्राचीन और प्यारे से प्यारे सिद्धान्त का विचार का बलिदान कर देता है। कोइ धर्म अगर वैज्ञानिक है तो उसमें भी यही विशेषता होना चाहिये।

एक दिन जैनधर्म में यह विशेषता थी इसीलिये वह ईश्वर सरीखे सर्वमान्य तत्त्व को निर्थक समझकर सिंहासन से उतार सका, वेद सरीखे देशमान्य श्रद्धास्पद ग्रंथ को फेंक सका, विज्ञान की कसोटी पर जो न उतरा उसका 'ओपरेशन' कर दिया तभी वह दढ़ता के साथ कह सका कि मैं वेज्ञानिक हूं। परन्तु आज का जैनधर्म अर्थात् जैनधर्म के नाम पर समझा जानेवाला वह रूप जो साधारण लोगों की अन्धश्रद्धारूपी गुफा में पड़ा है-क्या इस प्रकार वैज्ञानिकता का परिचय दे सकता है? आज तो जैन समाज का शिक्षित और त्यागीवर्ग भी वेज्ञानिक जैनधर्म के पक्ष में खड़ा नहीं हो पाता। शिक्षित वर्ग की शक्ति भी जनता को सुपथ पर लाने में नही किन्तु रिझाने में नह हो रही है। उसे वैज्ञानिक जैनधर्म के मार्ग पर चलाने की बात तो दूर, परन्तु सुनाने में और सुनने में भी उसका हृदय प्रकम्पित हो ऊठता है। आह! कहां जनधर्म, कहां उसकी वैज्ञानिकता, अनेकान्तता और कहां यह कायरता, अन्धश्रद्धा!! दोनो में जमीन—आसमान से भी अधिक अन्तर है।

याद रिल्ये । इस वैज्ञानिक निःपक्षता के विना अनेकान्त पास भी नहीं फटक सकता, और अनेकान्त के बिना जैनधर्म की उपासना करना प्राणहीन शरीर का उपयोग करना है । जैनधर्म की विजय वैजयन्ती उड़ाने की बात दूर रहे, परन्तु उस से जैन समाज अगर कुछ लाभ उठाना चाहता हो तो उसे सत्य और कल्याणकारी प्रत्येक विचार और प्रत्येक आचार को अपना कर, उसका समन्वय कर अनेकान्त की व्यावहारिक उपयोगिता का परिचय देना चाहिये। जहां अनेकान्त की यह व्यावहारिक उपयोगिता है वहां जैनधर्म है । इस के बिना जैनधर्म का नाम तो रक्खा सकता है; परन्तु जैनधर्म नहीं रक्खा जासकता।

बतान्दि प्रंथ ]



# [श्री देवकुमार जैन-'भारतीय ' अध्यापक श्री अत्मानन्द जैन गुरुकुल, गुजरांवाला]

( ? )

सुनो सब विजयानंद आदेश।
क्रोध मोह मद लोभ तजो सब, रखो कपट न द्वेष।
मैत्रीभाव जगत में भरदो, रहे न श्रृष्ठ अवशेष ॥ सुनो सब०॥
(२)

वैरी का उद्धार करो तुम, देकर श्चम उपदेश।
पापी जन को भूल सुझादो, घृणा न हो लवलेश। सुनो सब०।।

पाप कार्य से सदा बचो सब, उर में भक्ति जिनेश । भूम-स्रत्र से जग को बांधी, बनी उदार विशेष ॥ सुनी सब० ॥ ( ४ )

इन्द्रिय-दमन कर वीर बनो तुम, तजो राग भय द्वेष । विषदाओं में ममचित्त होओ, धैर्य रखो सविशेष ॥ सुनो सब० ॥

असद्भाव अहंकार तजो सब, रखो प्रमाद न लेखा। संचे वीर-उपासक होओ, सम्मुख वीर-संदेश ॥ सुनो सब०॥ (६)

सादा रहन चलन भोजन हो, देशी वस्त्र अरु वेष। धर्म समाज देशसेवा में, हो मन लग्न हमेश।। सुनी सव ।।
( ७ )

हिन्दी राष्ट्रभाषा सब मानो, अहिंसा बीरादेश ।
" भारतीय " स्रीच्छा अंतिम, हो स्वतन्त्र मम देश ॥
सुनो सब विजयानंद आदेश ॥



(लेखक-श्रीयुन रोठ कनैयालालजी जैन, "जैन कवि " आनरेरी मैजिस्ट्रेट, कस्तला)

( चाल: -- राघेदयाम की रामायण )

इक प्रकृत मधुर गुंजार हुआ, ' आनंद ', ' विजय ', ' आनंद ', विजय\* ' आनंदविजय ' अवतार हुआ, आनंद ! विजय ! ! आनंद ! विजय ! !

वन में, हिमगिरि में सागर में, जल, स्थल, नम और चराचर में;

चहुँघा यह रव-झंकार हुआ, आनंद ! विजय !! आनंद ! विजय !! ॥ १ ॥ जब थी अघ से अभिन्याप्त मही,

अति पाप ताप से तप्त मही;

उर में तब मधुर पुकार हुआ, आनंद ! विजय ! ! आनंद ! विजय !! ॥ २ ॥

पथ में तम-तोम भयंकर था, जब जीवन केवल कंकर था;

सहसाऽलोकित संसार हुआ, आनंद ! विजय !! आनंद ! विजय !! ॥ ३ ॥

संसृति में प्रश्च ने जन्म लिया, इंद्रादिक ने जय-नाद किया;

निर्बल मद, मोह विकार हुआ, आनंद! विजय!!आनंद! विजय!! ॥ ४॥

क्क" आनंद ", " विजय " से यहां ' अहो ! आनंद ' अहो विजय ! ! से मतल्ल है। जीवन मर ज्ञानप्रचार किया, नित दीन दुःसी उद्धार किया;

पीड़ित जन का उपकार हुआ, आनंद ! विजय !! आनंद ! विजय !! ॥ ५ ॥

प्रश्च का जयनाद हुआ जग में, मृतप्राय विवाद हुआ जग में;

जग में जैनत्व-प्रचार हुआ, आनंद ! विजय !! आनंद ! विजय !! ॥ ६ ॥

गुंजित पाताल हुआ जय से, वादीगण भाग ऊठे भय से;

चमिकत संसार उदार हुआ, आनंद ! विजय !! आनंद ! विजय !! ॥ ७ ॥

छाई सुछटा नव जीवन की, प्रतिभा चमकी कवि की मन की;

तंत्री का शंकृत तार हुआ, आनंद! विजय!! आनंद! विजय!! ॥ ८॥

चहुं और सुधा-रस-धार बही, मलयानिल मन्द बयार बही;

मधुमय सुवसंत प्रचार हुआ, आनंद ! विजय !! आनंद ! विजय !! ॥ ९ ॥

पतितों का प्रभु ! उत्थान किया, मृतकों को जीवन दान दिया;

गत प्राण पुनः संचार हुआ, आनंद ! विजय !! आनंद ! विजय !! ॥ १० ॥

फिर जैन धर्म उद्धार हुआ, प्रश्नु का अनंत उपकार हुआ;

यह भारत स्वर्गागार हुआ, आनंद! विजय!! आनंद! विजय!!॥ ११ ॥

१ " पाताल"=अमेरिका-लेखक ।

# जैनाचार्य १००८ भीमहिजदानग्दमुरि (भीभाग्यारामभी) महाराजके मुख्य शिष्ट १०८ श्रीमान् श्रीलक्ष्मीविजयजी महाराज मेडना (मारवाड) के वार्सिदे पुण्करणा बाह्मणः स्वगंदास १९४० पाछी (मारवाड)



मुनिमहाराज श्रीहर्षविजयजा, आचार्यमहाराज श्रीविजयकमस्रस्टिजी, श्रीहसविजयजी महाराजजी के गुरुदेव, संघाडा के सर्व साधुमों के भाव विधागुरू

# ग्रह स्तुति

( लेखक-श्रीयुत शेठ कनैयालालजी जैन, "जैन कवि " आनरेरी मैजिस्ट्रेट, करतला)

( संगीत मिश्रित काव्य।)

पूज्य गुरु विजयानंद ! तुम को लाखों प्रणाम । तुम को०

नम में घोर तिमिर था छाया, फैली थी मिथ्यातम माया; सघन घनों की काली काया,

महसा सूर्य महस्रों प्रगटे नव छवि धाम । तुम को ० ॥ १ ॥

तीव तेज जगती पर जागा, मिथ्या नैश अंध-तम भागा; पक्षी गण ने स्वागत-गा, गा,

कलरव से अभिनंदित तुम को किया सुख-धाम । तुम को० ॥ २ ॥

कल कोकिल ने कलिन गान से, देव-वधू ने सरम तान से; अखिल प्रकृति ने स्नेह ध्वान से,

तुम्हें किया आह्वान कि 'प्रगटो ' आत्माराम। तुम को० ॥ ३ ॥

श्वारा जन्म, जगत-दुःख टारा, जैन जाति का पतन निवारा; अ अ बही स्नेह की मधु-रस-धारा,

प्रेम-पयस्विनि प्रगटी इ्बे पाप ताप दुष्काम । तुम की । ।। ४ ।।

जग से अत्याचार मिटाये, मिथ्या पापाचार मगाये; विजयी विजयानंद कहाये,

र्जन-जाति-जय-गान जगत में हुआ सब ठाम । तुम को० ॥ ५ ॥

'आत्माराम' अमित गुणधारी, 'विजयानंद' विश्व जयकारी; जय गुंजित थी वसुधा सारी,

अमेरिका तक पहुंचा था जयघोष ललाम । तुम को०॥६॥ विभ्रु नयनों में विधु-विलास था, अधरों पर मृद मंद हास था; विश्व-विमोहक मुखाभास था,

उत्तन देह, उदारमना मुद मंगल-धाम । तुम को ० ॥ ७ ॥

मत्य अहिंसा-ध्वज फहराया,

मुखद वीर संदेश सुनाया;

मोतों को झकझोर जगाया,

जैन मिंह जागे, वादी भागे अविराम । तुम को ० ॥ ८ ॥

निर्मल थे गंगाजल से तुम,

विस्तृत उच हिमाचल से तुम;

पावन नीलनभांचल से तुम,

तुम में जल-स्थल-गिरि-नभ-छवि छाई सुखघाम। तुम को० ॥९॥

विश्व-प्रेम-पय-धार तुम्हीं थे, इस संस्रुति के सार तुम्हीं थे; हम सब के आधार तुम्हीं थे,

जय हो प्रश्व विजयानन्द गुरुवर आत्माराम । तुम को० ॥ १० ॥





# [उपकेशगच्छीय मुनि श्री ज्ञानसुन्दर]

स्वर्गस्थ पूज्याचार्य भगवान का सर्वौश जीवन तो वही भाग्यशाली कह सकते है कि जिन्हों ने आचार्यदेव का दर्शन कर अपने नेत्रों को पवित्र, उपदेश श्रवण कर कानों को कतार्थ और चरणों का स्पर्श कर शरीर को सार्थक बनाया हों: क्यों कि परोक्ष की बजाय प्रत्यक्ष और अनुमानकी अपेक्षा अनुभव बलवान होता हैं। फिर भी बड़े बड़े विद्वानों के सामने मेरा कहना तो मात्र सूर्य के सामने दीपक देखाना सददा केवल हाँसी का पात्र के सिवाय ओर हो ही क्या सकता है ? तथापि आन्तरिक भक्ति एवं श्रद्धा की विजली इतनी जबर्दस्त होती हैं कि जिसकों मनुष्य तो क्या पर पशु-पक्षी भी रोक नहीं सकते हैं। अतएव अपनी तोतली भाषा से चू-चू कर अपने मनोगत भावों को प्रदर्शित करके कृतार्थ बन ही जाते है । इस हारुत में भें पूज्य गुरुदेव की शताब्दि के समय मेरे हृदय के उमंग को कैसे रोक सक्ता हूँ ? कदापि नहीं । अतग्व पूज्याचार्य भगवान की पवित्र सेवा में फूटे-तूटे दो शब्दों द्वारा विनय-भक्तिपूर्वक श्रद्धाञ्जलि अर्पण करना मैं मेरा खास कर्त्तव्य समझता है।

आज स्वर्गस्थाचार्य प्रवर का स्थूल देह भले हमारे सामने न हो पर आपश्री का हम लोगों पर किया हुआ असिम अलौकिक उपकाररूपी सूक्ष्म देह हमारे हृद्यकमल को प्रफुक्तित अवश्य कर रहा हैं इतना ही नहीं पर आपश्री के नाम मात्र से मन आह्लाद और नेत्रों की पुतलियों नृत्य करने रूग जाती है।

पूज्यवर ! आपने जैसे वीर क्षत्री कुरू में (वि. सं. १८९३) अवतार धारण कर वीरता का परिचय दिया वैसे ही धर्मवीर हो कर अपनी वीरता को सार्थक किया। आपश्री



मुनि श्री ज्ञानसुन्दर

जैनेतर धर्म में जन्म लेकर भी सत्यिष्य थे कि अपनी किशोर वय में ही मायावी संसार का त्याग कर जैन-धर्म (स्थानक० वि० सं. १९१०) में दीक्षित हुए।

हे ज्ञानसागर! आपश्री की जैसे तर्कशक्ति और संशोधनबुद्धि अपार थी वैसे ही आप निड़र भी थे। आप गड़री प्रवाह में रहते हुए भी एक सचे रोर थे। आप गतानुगति के उपासक नहीं पर जैन जैनेतर शास्त्रों के पूर्ण मर्मज्ञ भी थे, जिसका ही ग्रुभ परिणाम है कि वीस वर्षों के सज्जड़ संस्कारों का संशोधन के पश्चात् स्थानकवासी मत का परित्याग कर आप ने १८ साधुओं के साथ संवेग पक्षी जन दीक्षा का स्वीकार कीया और जनता को यतना दिया कि सत्य इसका नाम होता है।

हे धर्मप्रचारक वीर ! यां तो आप अपने चरणकमलों का स्पर्श से कई प्रान्तों की मूमि को पिवत्र कर हजारों अबोध प्राणियों का उद्धार किया पर विशेष जननी जनमभूमि का उद्धार करने में विशेष नामना हासल की कि पंजाब जैसे वीर प्रदेश में मूर्तिपूजक जैन समाज का सूर्य अस्ताचल की ओर प्रस्थान कर रहा था उस समय आप अनेक किठनाइयां का सामना करते हुए भी प्रचण्ड प्रकाश की किरणें चारों ओर प्रसरिन कर दी, इसलिये यह कहना अतिशयोक्ति न होगा कि उम रूढ़िवाद के जमाना में आप एक सच्चे सुधारक एवं धर्मप्रचारक थे।

हे करुणासिन्धु ! आपर्श्रामानों ने अनेक स्थानों एवं अनेक बादियों के साथ शान्तिपूर्वक शास्त्रार्थ कर जैन धर्म का झंडा फरहाया जिसका ही मधुर फल हे कि आज पंजाब पान्त में उन्ने उन्ने सिक्लरवाले जैन मन्दिर और उनके हजारों विद्वान भक्त विद्यमान हैं।

हे क्रुपानिधि ! आपश्री ने हम पामर प्राणियों के लिये अनेक ग्रन्थों का निर्माण, कई मन्दिर मूर्तियों की अञ्जनग्रह्मका—प्रतिष्ठाएँ, ज्ञानभण्डार और विद्याप्रचार करवाके कम उप-कार नहीं किया है कि जिसको हम किसी हालत में मूल सके ! इतना ही नहीं पर मारत में रहकर अमेरिका तक जैन धर्म का संदेश पहुँचा दिया कि आज यूरोप, अमेरिका और जर्मन जैसे

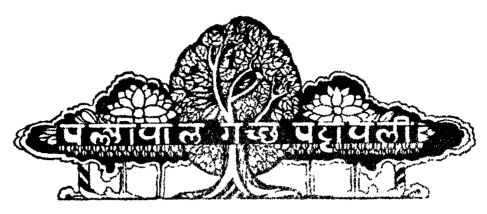
# मुनि श्री ज्ञानसुंदर

प्रदेशों में जो विद्वान् जैन धर्म के विषय अनेक करूपनाएँ कर अमित हो रहे थे वे जैनधर्म का सत्य स्वरूप को जान कर सेंकड़ो विद्वान जैनधर्म प्रति सहानुभूति प्रदर्शित कर रहे हैं इतना ही नहीं पर कई यूरोपियन तो जैनधर्म स्वीकार कर नियम—व्रत भी पालन करने लग गये हैं। चिकागो शहर में जो गान्धी सोसायटी ने जो जैनधर्म का प्रचार किया है यह सब आप की असीम कृपा का ही प्रभाव है। इस महान् उपकार के बदले में हम लोग क्या कर सक्ते है अर्थात् जितना करे उतना थोड़ा में थोड़ा ही है।

हे पूज्यपाद! आपश्री ने केवल पंजाब का उद्घार कर पंजाबकेसरी पद पाया वैसे मरुधर का भी उद्धार आप ने ही किया है क्यों कि आप ने मरुधर में पदार्पण किया उसके पूर्व मारवाड़ प्रान्त में मूर्तिपूजक समाज नाम मात्र का ही रह गया था। मूर्चि नहीं माननेवालों की चारों ओर प्रवलता ने अपना अड्डा जमा रखा था। रहासहा मूर्तिपूजक समाज का आचारव्यवहार, कियाकाण्ड और संस्कारों में कई प्रकार का परावर्तन होने लग गया था पर आप श्रीमान ने वि. सं. १९३४ का चातुर्मास मारवाड की मुख्य राजधानी जोधपुर में किया और जनता को सच्चा उपदेशक्ष्मी अमृत पान कराया जिस से जोधपुर में १०० घर मूर्तिपूजकों के माने जाते थे एक ही चातुर्माम में ५०० घर बन गये। इसीप्रकार आप मारवाड़ के छोटे—बड़े प्रामों में अमण कर जो अनभिज्ञ एवं अबोध लोग मिथ्या उपदेश के कारण अम में पड़ गये थे उन का भी आप ने उद्धार किया। आज मारवाड़ के शहरों में ही नहीं पर छोटे—बड़े प्रामों में मूर्तिपूजक समाज दृष्टिगोचर हो रही है यह आपश्री के जबर्दस्त उपदेश का ही प्रभाव है।

हे धर्मोद्धारक ! जिन जैन मन्दिरों की घोर आशातना हो रही थी, जैन ज्ञानभण्डार चार दीवालों के बिच सड़ रहे थे पर आपश्री के पूर्ण परिश्रम और प्रयत्न के कारण मन्दिरों की आशातना दूर हुई, ज्ञानभण्डार प्रकाश में आये, जीर्ण मन्दिरों का उद्धार, नये मन्दिरों का निर्माण, अनेक लायबेरियों, पुस्तक प्रचार मण्डलादि कार्य हुआ। इस महान् उपकार का बदला तो हम किसी हालत में दे ही नहीं सकते है पर मारवाड़ी जैन समाज आप को धर्मो-द्धारक एवं मरूधर—केसरी कहें तो कोई अधिकताई की बात नहीं है । हे प्राणेश ! उसमें यह दास भी एक है कि विनय, भक्ति और श्रद्धापूर्वक श्रद्धाञ्चलि आपश्री के चरणकमलों में अर्पण करता हैं।





कार सार्वित्राचित्र लाह्या अल्ल

इतिहास की उपयोगिता—बहुत माचीन काल से हैं—कल्पस्त्र× में भद्रबाहुस्वामी ने चार वेदों के पश्चात् पांचमा इतिहास का उल्लेख किया है इससे इतिहास की उपयोगिता प्राचीन काल में भी उल्लेखनीय थी, यह स्पष्ट हैं।

इतिहास की महिमा—राजतरिक्षणी के (हिन्दी अनुवाद ) प्रस्तावना में पं. नंदिक-शोरजी शम्मी इतिहास की महिमा का क्या ही सुन्दर वर्णन करते हैं:—

" इतिहास से ही देश का अस्तित्व, गौरव, आचार, प्रकृति, विचार, धर्म आदि जाना जाता है। इतिहास देखकर ही राजा प्रजापालन में उत्तम रूप से समर्थ होता है। मंत्रीवर्ग उदार सम्मित देने की क्षमता रख सकते हैं। प्रजा निज २ धर्म्म में रत होकर अपने कर्तव्य को पहिचानने लगती है। इतिहास बिगड़ी अवस्थावालों के (उन्नत) बनने का सोपान है और बने हुओं के देदीप्यमान होने का सामान है। मनुष्य योगबल की तरह इतिहास से भी माल्य कर सकता है कि हम क्या थे और क्या हो गये, तथा आगे को कैसे हो जाँयगे ? इतिहास लक्ष्मीमद से अन्धों की आँखें खोलने को ज्ञानाञ्जनशलाका है। इतिहास राज-सिव-पात घोर निद्रा में सोते हुओं को चैतन्य करानेवाला चंद्रोदय रस है। इतिहास विषय विश्विविद्याल से बेचैनों को बचानेवाला राजवैद्य है। इतिहास हुकूमत के घमण्ड में मृत्यु को मृत्रे हुओं को स्वर्ग नरक का भान-चित्र दिखलानेवाला विश्वकर्मा है। इतिहास उत्कोच (घूस) खानेवाले मोटे बिलाव राजकर्मचारियों को यमलोक के कुत्तों से उरपानेवाला कालभैरव है।

<sup>🗴</sup> जोवणगमणुपत्तिरिङ्वेय जडवेय सामवेय अथव्वणवेय इतिहास्तपंचमाणं ( कल्पसूत्र )

इतिहास प्रजा-पीडन करनेवाले अन्यायी राजाओं को त्रिशूल दिस्नाकर धमकानेवाला महाकद्व है। इतिहास बुद्धिमान राजाओं को सुमार्ग पर चलानेवाला सद्गुरु है। इतिहास राजनीति-विशारदो का जीवन है। पुरातत्त्ववेत्ताओं का सर्वस्व है। कवियों की चातुरी का मूलाधार है। अच्छे राजाओं की कीर्त्तिचंद्रिका का चंद्रमा है। इतिहास कालघटा के अन्धकार में छुपे हुए नररत्नों के चरित्रों को दिखानेवाला सूर्य है। अधिक क्या ? इतिहास एक अगणित प्रभाव रखनेवाला अनुपम चिन्तामणि रत्न है।"

जैन इतिहास के उल्लेखनीय अक्नों में पट्टाबिलयों का स्थान बहुत ही महत्त्व का है। इसीलिये उनका प्रकाशन नितान्त उपयोगी और परमावश्यक माना जाता है, पर अद्याविष्ठ प्रकाशित पट्टाबलीयों की संख्या नगण्य है। श्वेताम्बर समाज में ८४ गच्छों के नाम सुप्रसिद्ध हैं पर पट्टाबलीयों या आचार्यपरम्परा मात्र विद्यमान ४-५ गच्छों अगेर उनकी शास्त्राओं की ही प्रकाशित हुई हैं। हाँ, काल की विषमतावश सब गच्छवालों की पट्टाबिलयों का उपलब्ध होना असंभव हैं पर अभीतक खोजशोध भी यथेष्ट नहीं हुई, तो यह दोष किसे दें?

प्रस्तुत 'प्रहीवाल गच्छ पट्टावली ' अप्रकाशित पट्टावलीयों में से एक है। बीकानेर (बड़ा उपाश्रय) बृहत् ज्ञानमंद्रार की सूचि करते समय एक गुटकाकार पुस्तक में यह पट्टावली उपलब्ध हुई थी। यह गुटका उसी गच्छ के यतिओं का लिम्बा हुआ है। (पट्टावली—लेखन—प्रशस्ति इसी पट्टावली के अन्त में दे दी गई है) इसी गुटके से तद्वत् नकल कर के इस लेख के साथ प्रकाशित की जाती है।

इस गच्छ का सम्बन्ध पिलीवाल ज्ञाति और पाली (जोधपुर राज्य में) नगर से सिव-रोष जाना जाता है, अतः पिलीवाल ज्ञाति के विषय में विचार—विमर्श करने की इच्छा थी, पर विद्वद् मुनिवर्य दर्शनविजयजी से ज्ञात हुआ कि वे शीष्र ही " पिलीवाल जाति का इतिहास " हिन्दी में प्रकाशित करनेवाले हैं, अतः उसके प्रकाशन के पश्चात् ही इस विषय में लिखना उचित समझकर प्रस्तुत पद्यावली के सम्बंधी ही 'विशेष ज्ञातव्य 'पीछे लिखा गया है।

१८ वीं शताब्दि के पूर्वार्द्ध तक इस गच्छ की आचार्यपरम्परा अविच्छिन्न चलती रही है (और १९ वीं शताब्दि के शेषार्द्ध में महेश्वरसूरिजी के बाद अजितदेवसूरिजी× से गच्छमेद, और 'क्रियाउद्धार' का उल्लेख प्रस्तुत पद्घावली में पाया जाता है) पर इस के बाद का इति-

<sup>+</sup> ९ खरतर, २ नपा, ३ अंचल, ४ उपकेश, ५ नागीरीनपा ( पायचंदीय ) गच्छ ।

<sup>×</sup> अजितदेवसूरिजी के पृष्ट्यर कौन हुए यह भी अज्ञात है।

### पहीबाल गच्छ पहाबली

हास अज्ञात है। पुरातत्त्वित सिवरोष ज्ञातव्य प्रकट करने की कृपा करें और इसी प्रकार अन्य प्रकाशित पट्टावलीयों की खोजशोध कर साहित्यप्रेमी शीष्र प्रकट करें यही निवेदन है।

# पहीवाल गच्छ पद्दावली

भथम २४ तीर्थंकरों और ११ गणधरों के नाम लिखकर आगे पट्टानुक्रम इसप्रकार लिखा है:--

- (१) श्री स्वामी महावीर जी रै पाटि श्री सुधर्म्म १
- (२) तिण पट्टे श्री जंबूस्वामी २
- (३) तत्पट्टे श्री प्रभवस्वामी ३
- (४) तत्पट्टे श्री शय्यंभवसूरि ४
- (५) तत्पट्टे श्री जसोमद्रसूरि ५
- (६) तत्पट्टे श्री संभूतविजय ६
- (७) तत्पट्टे श्री भद्रबाहु ७
- (८) तत्पट्टे, तिण महें भद्रबाहुरी जास्ता न वधी, श्री धूलिभद्र ८
- (९) तत्पट्टे श्री मुहस्तिसूरि, २ काकंद्याकोटि सूरिमंत्र जाप्यां चात् कोटिक गण । तिहाँ रै पाटि सुप्रतिबंध ९ तियां रे गुरुभाइ सु तिणरा शिष्य दोइ, विज्जाहरी १ उच्चनागरी २ सुप्रतिबंधपाटि ९ तिणरी शाग्वा २ तिणांरा नाम मिझमिला १ वयरी २ ।
- (१०) वयरी रै पाटै श्री इंद्रदिन सूरि पाटि १०
- (११) तत्पद्टे श्री आर्यदिनसूरि पाटि ११
- (१२) तत्पट्टे श्री सिंहगिरिसरि पाटि १२
- (१३) तत्पद्धे श्रीवयरस्वामि पाटि १३
- (१४) तत्पद्दे तिणरी शास्व २ तिणां रा नाम प्रथम श्री वयरसेन पाटि १४ बीजो श्री पद्म २ तिणरी नास्ति । तीजो श्री रथसूरि पाटि श्री पुसिगीर री शास्ता बीजी वयरसेन पाटि १४
- (१५) तत्पट्टे श्री चंद्रसूरि पाट १५ संवत् १३० चंद्रसूरि
- +(१६) संवत १९१ (१६१) श्री शांतिस्रि थाप्या पट्टे १६. श्री संवत १८० स्वर्गे श्री शांतिस्रि

<sup>+</sup> यहा मै शेष तक ७ नाम ही रूढ़ हो गये देखे जाते है.-१ शांतिस्रि, २ यशोदेवस्रि, ३ नक्सर्रि, ४ उद्योतनस्रि, ५ महेश्वरस्रि, ६ अभयदेवस्रि, ७ आमदेवस्रि । ऐसे ही स्वरतरगन्छ में चंद्रस्रि, वायड



डॉ. मगलदेव शास्त्री अ. A. PH. D. वनारमः

ि हें ० १४०



मथुरादास जैन [ पृ. १२५



श्री अगरचंद नाहटा, बीकानेर. [ पू. ३८२.



पंडित श्री माधवानन्द शास्त्री ूष्ट २०६, २०८.

# श्री. अगरचंद नाहटा

पाटि १६ तिणरै शिष्य ८ तिहारा नाम श्री महेन्द्रस्रि १ तिणथी मथुराबालगच्छ, श्री शालिगस्रि-श्री पुरवालगच्छ, श्री देवेन्द्रस्रि-खंडेलवालगच्छ, श्री आदित्यस्रि-सोझितबालगच्छ, श्री हरिभद्रस्रि-मंडोवरागच्छ, श्री विमलस्रि-पत्तनबालगच्छ, श्री वर्द्धमानस्रि-भरवलेवालगच्छ ७ श्री मूल पाटे श्री

- (१७) जसोदेवसूरि पाटि १७ संवत ३२९ वर्षे वैशाम्ब सुदि ५ प्रल्हादि प्रतिबोधिता 'श्री पित्वालगच्छ थापना' संवत् ३९० (१) स्वर्ग
- (१८) श्री नन्नसूरि पाटि १८ संवत ३५६ स्वर्ग
- (१९) श्री उजोअणसूरि पाट १९ संवत ४०० स्वर्ग
- (२०) श्री महेश्वरसूरि पाटि २० संवत ४२४ स्वर्ग
- (२१) श्री अभयदेवसूरि पाटि २१ संवत ४५० वर्षे स्वर्ग
- (२२) श्री आमदेवसूरि पाटि २२ संवत ४५६ स्वर्ग
- (२३) श्री गांतिसूरि पाटि २३ संवत ४५( ९ १)५ म्वर्ग
- (२४) श्री जस्योदेवसूरि पाटि २४ संवत ५३४ स्वर्ग
- (२५) श्री नन्नसूरि पाटि २५ संवत ५७० म्वर्ग
- (२६) श्री उजोअणसूरि पाटि २६ संवत ६१६ म्वर्ग
- (२७) श्री महेश्वरसूरि पाटि २७ संवत ६४० म्वर्ग
- (२८) श्री अभयदेवसूरि पाटि २८ संवत ६८१ स्वर्ग
- (२९) श्री आमदेवसूरि पाटि २९ संवत ७३२ स्वर्ग
- (३०) श्री शांतिसूरि पाटि ३० संवत ७६८ स्वर्ग
- (३१) श्री जस्योदेवसूरि पाटि ३१ संवत ७९५ म्वर्ग
- (३२) श्री नन्नसूरि पाटि ३२ संवत ८३१ स्वर्ग
- (३३) श्री उजोयणसूरि पाटि ३३ संवत ८७२ स्वर्ग
- (३४) श्री महेश्वरसूरि पाटि ३४ संवत ९२१ स्वर्ग

में जिनदत्तसृति और उपकेश गच्छ में भी कई नाम रूढ़ पाये जाते हैं। उपकेश गच्छ के रूढ़ नाम यथा:-१ रत्नप्रभा, २ यक्षदेव, ३ कक, ४ देवगुप्त, ५ सिद्ध इनमें से ३५ पाट के बाद रत्नप्रभा और यक्षदेव नाम निकास दिये गये।

### पहीवाल गच्छ पद्यावली

- (३५) श्री अभयदेवसूरि पाटि ३५ संवत ९७२ स्वर्ग
- (३६) श्री आमदेवसूरि पाटि ३६ संवत ९९९ स्वर्ग
- (३७) श्री शांतिसूरि पाटि ३७ संवत १०३१ स्वर्ग
- (३८) श्री जस्योदेवसूरि पाटि ३८ संवत १०७० स्वर्ग
- (३९) श्री नन्नसूरि पाटि ३९ संवत १०९८ स्वर्ग
- (४०) श्री उज्जोयणमृरि पाटि ४० संवत ११२३ स्वर्ग
- (४१) श्री महेश्वरसूरि पाटि ४१ संवत ११४५ म्वर्ग
- (४२) श्री अभयदेवसूरि पाटि ४२ (संवत ) श्री मलधार श्री अभयदेवसूरि आवि मिल्या ता पछे अजितदेव टांमि श्री अभयदेवसूरि कहांणां पाटि ४२ संवत ११६९ स्वर्ग
- (४३) श्री आमदेवसूरि पाटि ४३ संवत ११९९ स्वर्ग
- (४४) श्री शांतिसूरि पाटि ४४ संवत १२२४ स्वर्ग
- (४५) श्री जसोदेवसूरि पाटि ४५ संवत १२३४ स्वर्ग
- (४६) श्री नन्नसूरि पाटि ४६ संवत १२३९ स्वर्ग
- (४७) श्री उजीयणसूरि पाटि ४७ संवत १२४३ स्वर्ग
- (४८) श्री महेश्वरसूरि पाटि ४८ सवत १२७४ म्वर्ग
- (४९) श्री अभयदेवसूरि पाटि ४९ संवत १३२१ स्वर्ग
- (५०) श्री आमदेवसूरि पाटि (५०) संवत १३७४ स्वर्ग
- (५१) श्री शांतिसूरि पाटि ५१ संवत १४४८ स्वर्ग
- (५२) श्री जसोदेवसूरि पाटि ५२ संवत १४८८ स्वर्ग
- (५३) श्री नन्नसूरि पाटि ५३ संवन १५३२ स्वर्ग
- (५४) श्री उजीयणसूरि पाटि ५४ संवत १५७२ स्वर्ग
- (५५) श्री महेश्वरसूरि पाटि ५५ संवत १५९९ स्वर्ग
- (५६) श्री अभयदेवसूरि पाटि ५६ नवी गच्छ+ थापना की श्री गुरां सा (थे) क्लेस की शो, कोटि द्वेष करि क्रियाउद्धार की श्रो संवत १५९५ (१) स्वर्ग

<sup>+</sup> इसी गुटके में अन्यत्र म. १५९५ में गच्छभेद हुआ लिखा है, यह गच्छभेद अजितदेवसूरि में हुआ ज्ञात होता है।

- (५७) श्री आमदेवसूरि× पाटि ५७ संवत १६३४ स्वर्ग
- (५८) श्री शान्तिसूरि पाटि ५८ संवत १६६१ स्वर्ग
- (५९) श्री जस्योदेवसूरि पाटि ५९ संवत १६९२ स्वर्ग
- (६०) श्री नन्नसूरि पाटि ६० संवत १७१८ स्वर्ग
- (६१) श्री विद्यमान भट्टा(रक) श्री उजोअणसूरि+ पार्टि ६१ संवत १६८७ वाचकपदं संवत १७२८ जेष्ट सुदि १२ वार शनि दिने सूरिपदं विद्यमान विजयराज्ये।

## (सं० १७३४ स्वर्ग)

लेखन प्रशस्ति—संवत १७२८ वरषे श्री शालिवाहनराज्ये जाके १५९३ प्रवर्त्तमाने श्री भाद्रपद मास शुभ शुक्कपक्षे नवमी ९ दिने वार शनि दिने श्रीमत् पिल्लकीयगच्छे भट्टा. श्री शांतिसूरि तत्पट्टे भ. श्री श्री ७ जम्योदंवसूरि संताने श्री श्री उपाध्याय श्री महेन्द्रसागर तिर्शाष्य मु. श्री जयसागर शिष्य चेला परमसागर वाचनार्थे श्री गुरां री पट्टावली लिख्यतं ॥ श्री ॥

विशेष ज्ञातच्य-श्वेताम्बर समाज में दो तीर्थंकरों की परम्परा अद्याविध चली आती है। १ पार्श्वनाथ, २ महावीर। भगवान महावीर देव की विद्यमानता में प्रभु पार्श्वनाथजी के सन्तानीय केशी गणधर की विद्यमानता के प्रमाण श्वे. मूल आगमों में पाये जाते हैं। यद्यपि केशी के अतिरिक्त और भी कई मुनिराज पार्श्वनाथ सन्तानीय उस समय विद्यमान थे और उनका उल्लेख अंग सूत्रों में कह जगह प्राप्त है तथापि केशी मुख्य और प्रभावक थे। उनकी परंपरा आज तक भी चली आरही है इस लिये वे यहां उल्लेखनीय है। इस परम्परा के ६ठे पट्टधर रत्नप्रभसूरिजी नामक आचार्य बहुत प्रभावशाली हो गये है। कहा जाता है कि ओशीया (उपकेश) नगरी में वीर निर्वाण संवत् ७० के बाद १८०००० क्षत्रियपुत्रों को उपदेश देकर जैन धर्मी आप ने ही बनाये, और वहां से उपकेश नामक वंश चला\* जो आज भी ओसवाल ज्ञाति के नाम से सर्वत्र सुप्रसिद्ध है। इस महत्त्वपूर्ण कार्य के लिये उनका नाम सटा चिरस्मरणीय रहेगा। अस्त

<sup>×</sup> इनका (आमदेवसरि छंद) १ छंद मी उक्त गुटके में है पर वह अद्युद्ध होने से प्रकाशित नहीं किया गया।

<sup>+</sup> प्रस्तुत पट्टावली की प्रति जिस गुटकं से नकल की गई है वह गुटकाकार प्रति सं. १७१७ से लेकर सं. १७३४ के मिगसर तक भिन्न २ समय में कई लेखकोद्वारा लिखा गया है अतः शेष लेखक ने उजोअणसूरि का स्वर्ग मं. १७३४ का लिखा है। इनके बाद पट्टथर कॉनमे २ आचार्य हुए इसके लिखे प्रमाणों का अभाव है।

<sup>\*</sup> हिमवंत थेरावली का अनुवाद ( वीर निर्वाण संवत् और जैन कालगणना ) एवं विशेष झानव्य जैनजाति महोदय में देखें।

#### पहीबाल गच्छ पद्दावली

पार्श्वनाथजी के परम्परा के पट्टधर आचार्यों के नाम और विशेष परिचय " पट्टावली समुख्य " में प्रकाशित 'उपकेश गच्छ पट्टावली ' और 'जैन जाति महोदय " नामक प्रन्थ से जानना चाहिये।

अब महावीर परम्परा पर संक्षिप्त विचार किया जाता है।

एक उपकेश गच्छ को छोड़कर अवशेष सारे गच्छवालों ने अपनी परम्परा मगवान महावीर से मिलान की है लेकिन पहले के जमाने में लिखने की अपेक्षा स्मृति के आधार पर ही अधिक कार्य चलता था। इस से भिन्न २ पट्टावलीयों में जिसे जो जो स्मरण था लिखते गये। अतएव अनेक पाठान्तर और वैषम्य बढ़ते ही चले तो भी श्वेताम्बर समाज के पट्टधर आचार्यों की परम्परा वीर निर्वाण से लगभग १००० वर्ष तक की व्यवस्थित रूप से उपलब्ध में है उसके बाद अनेक कारणों से पट्टधर आचार्यों का इतिहास व्यवस्थित न रह सका। जिसके फलस्वरूप प्रायः सभी गच्छवालों की पट्टावलीयों में मध्यकालीन आचार्यों क जन्म, दीक्षा, पदमितष्ठा, स्वर्गवास संवत नहीं पाये जाते। इतना ही नहीं उस समय के इतिहास पर हिष्ट डालने से यह भी ज्ञात होता है कि कई असंभव और असम्बंधित बातों का भी पट्टावलीयों में संमिश्रण हो चुका है। लेकिन इन सब पर विचार करने का न तो इस लेख का उद्देश्य ही है, न उतनी साधन सामग्री उपलब्ध और अवकाश है। अतः प्रस्तुत पट्टावली सम्बन्धी ही कई आवश्यक बातें लिख देता हूं।

१ इस पट्टावली में प्रथम पट्टधर आचार्य का नाम सुधर्मा का है तब अन्य कइ पट्टा-बलीयों में गौतमस्वामी का नाम प्रथम नम्बर में है।

यद्यपि भगवान महावीर के निर्वाण समय से गौतमस्वामी के निर्वाण में १२ वर्ष का अन्तर है तथापि महावीर निर्वाण के रात्रिको ही उन्हें केवलज्ञान उत्पन्न हो गया था, अतः गच्छ व्यवस्था सारी सुधर्मास्वामी करते थे इससे उनका नाम कइ पट्टावलीयों में नहीं रखा गया और उनका १२ वर्ष का समय भी सुधर्मास्वामी के युगप्रधानत्व काल में मिला दिया गया है।

२ स्थूलिभद्रजी के पाट पर कइ पट्टावलीयों में आर्य महागिरिजी का नाम है लेकिन इस पट्टावली में उन का नाम न हो कर स्थूलिभद्रजी के बाद उनके शिप्य आर्य सुहस्ती सुरिजी का नाम दिया गया है

<sup>+</sup> देवार्द्धिगणि क्षमाश्रमण तक की आचार्य और युगप्रधान परम्परा जो कि कल्पसूत्र और नंदीसूत्र में पाइ जाती हैं। देखें पटावली समुचय ।

वास्तव में आर्य महागिरिजी का नाम अवश्य होना चाहिये क्योंकि उनका युगप्रधानत्व काल भी ३० वर्ष का है लेकिन उन के नाम न देने का कारण यह हैं कि:-(१) उन्हों ने अपनी विद्यमानता में ही अपना साधु समुदाय आर्य सुहस्तीजी को सुर्पुद कर दिया था और आप गच्छ की निश्रा में रहते हुए भी जिनकल्प का अनुकरण करते थे। गण समर्पण के साथ ही उन्हों ने युगप्रधान पद भी आर्य सुहस्ती को समर्पण कर दिया था इसीसे पीछे के पट्टावली-कारों ने उनका नाम न देकर क्रमिक नम्बर में आर्य सुहस्ती का ही नाम रखा।

- (२) दूसरा कारण यह भी हो सकता है कि परम्परा नामानुक्रम दो प्रकार से लिखा जाता है: (१) युगप्रधान नामानुक्रम (२) गुरु शिष्य नामानुक्रम। आर्य महागिरि और आर्य सहस्ती दोनों स्थूलिभद्रजी के ही शिष्य थे अतः गुरु शिष्य सम्बंध से दोनों का नम्बर एक ही होता है, और युगप्रधान नामानुक्रम से भिन्न २ नम्बर दिये जाते हैं पर इस पट्टावली में दोनों प्रकार देखे जाते हैं; जसे:-संभृतिविजयजी के पश्चात् भद्रबाहुस्वामी का नम्बर भिन्न दे दिया है!
- (३) प्रम्तुत पट्टावली के नं. १४ तक के आचार्यों के नामानुक्रम देविद्ध क्षमाश्रमणजी की गुर्वावली के अनुसार ही है लेकिन नम्बरों में कइ नाम कम कर दिये है। वास्तव में यहां तक का संशोधित पट्टानुक्रम इस प्रकार होना चाहिये:—

|    |    |      |                 | युगप्रधानत्व काल | निर्वाण काल |         |
|----|----|------|-----------------|------------------|-------------|---------|
|    | १  | आर्य | सुधर्मा         | १२+८=२०          | वीरात् २०   |         |
|    | २  | "    | जंबू            | 88               | ६४          |         |
|    | 3  | "    | प्रभव           | 9 9              | ৩५          |         |
|    | 8  | "    | श्रय्यंभव       | २३               | ९८          |         |
|    | ષ  | "    | यशोभद्र         | ५०               | १४८         |         |
|    | ξ  | "    | संभूतिविजय      | 4                | १५६         |         |
|    | ૭  | "    | भद्रबाहु        | <b>१</b> ४       | १७०         |         |
| હ  | 6  | "    | स्थूलभद्र       | 84               | <b>२</b> १५ |         |
| ,  | ९  | 11   | महागिरि         | ३०               | २४५         |         |
| ٤  | १० | "    | <b>सुह</b> स्ती | ४६               | २९१         | कोटिकगण |
| ९  | 18 | "    | सुस्थित         |                  |             |         |
| ار | १२ | "    | सुप्रतिबद्ध     |                  |             |         |
| १० | १३ | 77   | इंद्रदिन        |                  |             |         |

शतान्ति मंत्र ]

·: १८९ :•

#### पह्नीवाल गच्छ पट्टावली

| ११ | <b>\$8</b>  | ,, दिन              |    |     |            |
|----|-------------|---------------------|----|-----|------------|
| १२ | १५          | ,, सिंहगिरि         |    |     |            |
| १३ | १६          | " वज्र              | ३६ | 4८8 | वज्रशाखा   |
|    | ) १७        | ,, रथ               |    |     |            |
|    | १८          | " रथ<br>" पुष्पगिरि |    |     |            |
| 88 | <b>ं</b> १९ | वज्रसेन             | ३  | ६२० |            |
| १५ | २०          | +चंद्रसूरि          | ٧× | ६२७ | चांद्रकुल# |

(इतिहासतत्त्वमहोदिषि मुनिवर्य कल्याणविजयजी ने " वीर निर्वाण संवत् और जैन काल गणना" नामक निबन्ध में इस विषय पर प्रमाणपुरस्सर और विद्वत्तासूचक काफी प्रकाश डाला है उनके मतानुसार आर्यसुहम्ती और वज्रस्वामी के मध्य की, काल गणना में १३ वर्ष कम होने चाहियें अतः उनके मतानुसार वज्रस्वामी का वीरात् ५०१ और वज्रसेन का निर्वाण ६०७ संवत होता हैं। विशेष ज्ञातत्र्य उक्त निबध से जानना चाहिये)

चंद्रसूरि के पश्चात् भी आचार्यों का म्वर्गवास सवत इस पट्टावली में लिग्वा है यह इस पट्टावली की एक विशेषना है पर सवत सशंकित हैं।

चंद्रसूरिजी के पश्चान् प्रस्तुन पष्टावली में जिन २ आचार्यों का नाम और (स्वर्ग) समय लिमा है वह कहाँतक ठीक है, प्रमाणाभाव से इस विषय में कुच्छ भी नहीं कहा जा सकता, याने इसकी परीक्षा के प्रमाणों का नितान्त अभाव हैं। तब भी निकटवर्ती जिन २ आचार्यों के समय सम्बंधी जो कुछ प्रमाण मिलते हैं, उनसे प्रम्तुत पष्टावली में लिखित कई आचार्यों का समय अप्रमाण (गलन-अमिन) ज्ञात होता है जिसके कुछ उदाहरण नीचे दिये जाते हैं:—

पह्नीबालगच्छ की प्रस्तुत पञ्चवली चंद्रसूरि तक तो अन्य गच्छीय पञ्चवलीयो से मिलती हुई है पर इसके आगे सर्वया स्वतंत्र है ।

<sup>+</sup> नम्बरो और नामों के सापेक्ष पाठान्तरों के लिये देखें—'पट्टावली समुच्चय'' खरतरगत्त्व पट्टावली संग्रह 'और 'वीर निर्वाण संवत् और जैन कालगणना ' नामक निर्वाध ।

<sup>🗴</sup> खरतरगच्छीय पद्मवली (क्षमाकल्याण कृत ) में-'गृह ३० सामान्य व्रते २३ सूरिपदे ७ सर्वायु ६७"।

<sup>\*</sup> वर्तमान में विद्यमान खरतर, तथा अंचल, पायचर्ताया (नागोरी तथा) आदि गच्छ इसी चांद्र-कुल की परम्परा में से है । पक्षीवालगच्छ भी इसी चांद्रकुल की परम्परा में था यह इस पट्टावली से सुनि-श्वित और स्पष्ट ही है ।

#### श्री. अगरचंद नाहरा

- नं०४४ शांतिस्रि का सं. १२२४ स्वर्गवास लिखा है पर क्षेमसेखर शिष्य उदयशेखरकृत जयतारण विमल जिन स्तवन (गा. ११) में, इन्हों नें सं. १२३६ माघ सुदि १३ को राजसी के भराई हुई इस प्रतिमा की प्रतिष्ठा (शांतिस्रिजी ने) कराइ थी ऐसा उल्लेख है, यथासंभव शांतिस्रि उपरोक्त ही होगें।
- नं०४९ अभयदेवसूरि का सं. १३२१ में स्वर्ग लिम्बा है पर 'जैन धातु प्रतिमा लेख संग्रह ' लेखांक ८९९ में इनका (प्रतिष्ठा) सं. १३८३ मा. सु. ११ का लेख उपलब्ध है।
- नं०५१ शांतिसूरि का सं. १४४८ में स्वर्गवास लिखा है पर पट्टावली समुचय ए. २०५ में सं. १४५८\* का इनका लेख है।
- नं०५२ यशोदेवसूरि का स्वर्गवास सं. १४८८ लिग्वा है पर सं. १५०१—७—११ तक के आप की प्रतिष्ठित मूर्तियों के लेग्व उपरोक्त दोनों प्रन्थों में पाये जाते हैं।

## पल्लीवाल गच्छ-साहित्य

- (१) (४८) महेश्वरसूरिकृत "कालिकाचार्य कथा" (सं. १३६५ मा. लि. प्रति) P.R. III नं. ४४
- (२) (५०) आमदेवसूरिकृत "प्रभावक चरित्र" (गद्य ) ( उहिल सं. १६१७ के मतपत्रमें देग्वें "युग. जिनचन्दसूरि " मन्थ के पृ. ४२ में )
- (३) (५१) शांतिस्रिः—विरचित " विधिकरणशतक " ( उक्षेग्व जयसोमोपाध्यायकृत २६ प्रश्नोत्तर मन्थ में )
- (४) (५३) नन्नसूरिः—कृत श्रीमंधरजिनस्तवन गा. ३५ ( सं. १५४४ ) ( पत्र २ भाषा. ले. १६ वीं शताब्दि, महरचंद भं. बं. नं. ३ बीका०)
- ( ५ ) ( ५५ ) महेश्वरसूरि—imes कृत ( $\Lambda$ ) " विचारसार प्रकरण " प्राकृत गाथा ८८ ( टबार्थ

<sup>\*</sup> हमारे संप्रह में भी मं. १४५६ का लेख है जिनकी नकल पीछे देखें।

<sup>× &</sup>quot; महेश्वरसूरि " नाम ने और भी कई आचार्य हो गये है और उनके रचित " पंचमी कहा " " संयममजरी " आदि कई ग्रन्थ उपलब्ध भी है पर उन ग्रन्थों के कर्त्ता इसी गच्छ के थे या अन्य पर-स्परा के यह निर्णय नहीं हो सकने के कारण उन ग्रन्थों का यहां उद्येग-नहीं किया गया।

<sup>(</sup>५५) मं० १५९१ मंहश्वरसूरि के राज्य में लिखित २ प्रति ये देखी गई है जिन की पुष्पिका लेख इस प्रकार है.---

<sup>(</sup>A) सं० १५९१ वर्षे कार्तिक शुदि १० शुक्रवारे श्री वर्द्धमानपत्नीवालगच्छे भट्टारिक श्री ५ महेश्वरसूरि विजयराज्ये वा. श्री रत्नचंद्र वा. खिमाणंदा तत्शिप्य । वा. वा. लाभचद्रलिखिनं ॥ प्र० ७२५ । पीछकी:—पूज्य प्रभु भट्टारक श्री श्री श्री ९ अजित-

#### पह्नीबाल गच्छ पट्टाबली

सह पत्र १३ संः १७०८ भा. व. ३ अलवर, धर्मघोषगच्छीय सहजकीर्ति लि. प्रति, दानसागर भं. बं. नं० ३५ बीका. )

(B) "विचाररसायन" (सं. १५७३ फाल्गुन) P. R. III नं. ७७ पृ. २४० (६) (५६-५७) अजितदेवस्रिः-विरचित (A) "कल्पस्त्र दीपिका" (सं.१६२२ म. ३१२१)

- (B) " पिंडविशुद्धि दीपिका" (सं. १६२७) जैन साहित्यनो संक्षिप्त इतिहास पृ. ५८५
- (C) " उत्तराध्ययन टीका (बालावबोधिनी)" (सं. १६२९) जै. सा. सं. इ. पृ. ५८५
- (D) " आचारांग दीिएका " जै. सा. सं. इ. पृ. ५८५
- (E) " आराधना " (पा. भं. ) "
- (F) चंदनबालावेलि पत्र ३ ( जय० मं. बं. नं. २९ द्वि. बीका. )
- (G) " चौवीस जिनावली " गा. २५ (पट्टावलीवाले गुटके में )

(७) उपरोक्त अजितदेवस्रि के शिष्य हीरानंदकृत " चोबोली चौपइ " (श्री कृपाचंद्रसूरि ज्ञानभंडार बीकानेर बं. नं. ४२)

और भी १-२ यतिकृत २-४ छोटे २ स्तवनादि उक्त गुटके में है।

## पह्णीबाल गच्छाचार्यों के प्रतिष्ठित छेख

नं० ४९ अभयदेवसूरि—सं० १३८३ माघ सु० १० सोम० (जै० धा. प्र० ले० संप्रह मा० २ ले० ८९९)

नं ५१ शान्तिसूरि--सं १४५६ माघ गु १२ शनि (हमारे संप्रह में )

" , सं०१४५८ फाल्गुन कृ०१ शुक्र० (पट्टावली समुच्चय प्र०२०५)

" ,, सं० १४६२ माघ कृष्णा ४ (जैन लेख संग्रह ले० २४७८)

देवसरि तत्किष्य क्षमासागर स्वपुन्यार्थं सोधनीयं कृतं ॥ ( उपासकदशाक पत्र २१ विकानेर—जय. मं. वं. न. २४ )

( B ) संबत् १५९१ वर्षे माघ वदि ११ गुरुवारे श्रीपार्श्वसंताने श्रीवर्द्धमानशाखायां श्रीपह्णीवालगन्छे म श्री महेश्वरमिति विजयराज्ये । वाचनाचार्य श्री रत्नचंद्र । तत्शि. वा श्री क्षमानंद तिशच्य श्री लाभचंद्र तिशच्य ( चेला ) मेघालिखितं । कर्मक्षयनिमित्तं स्वपुण्यार्थ वाचनार्थं लिखितं लिखापितं शुभं भवतु ' श्री फलवार्द्धे पार्श्वनाथसमीपे 'मेडतामामे । ( आचाराङ्ग मन्न पन्न ७६ म्न. २५४४-हमारे संग्रह में )

# मुनिमहाराज १०८ श्रीमान् श्रीहर्षविजयजी

ओसवाल रावलिंडी (पत्नाव) के बासिवे स्वर्भवाम दील्ही शहर, तारीख १ अप्रेल १८९०, उमर वर्ष ५०



बत्तंमान आचार्य श्रांविजयवलुभस्रिजीके गुरुदेव श्रीलक्ष्मीविजयजी महाराजके बारमे सधाडाके सर्व साधुओके विद्यागुरु

## बी. अगरचंद नाहटा

| नं० ५२                                                                      | यज्ञोदेवसूरि              | सं० | १४७६ बै० व० २ ( जैन लेख संग्रह ले० १८८२ )                              |  |  |
|-----------------------------------------------------------------------------|---------------------------|-----|------------------------------------------------------------------------|--|--|
| "                                                                           | ,,                        | सं० | १४८२ (जैन लेख संग्रह ले० १९३१)                                         |  |  |
| >>                                                                          | "                         | सं० | १४९९ भाद्रवा शु० २ शुक्र० (जैन गच्छ मत प्रबन्ध                         |  |  |
|                                                                             |                           |     | पृ० १०८ )                                                              |  |  |
| **                                                                          | "                         | सं० | १५०१ जेष्ट कृष्णा १२ (जैन धातु मितमा लेख संमह<br>भा०२ ले० ४८५)         |  |  |
| ,,                                                                          | **                        | सं० | १५०७ फाल्गुन वदि ३ ( पट्टावली समुचय ए० २०५ )                           |  |  |
| "                                                                           | <b>"</b>                  | सं० | १५११ माघ कृष्णा ५ ग्रुक० (जैन धातुप्रतिमा लेख<br>संग्रह भा० १, ले०४७१) |  |  |
| "                                                                           | **                        | सं० | १५१३ वैशाख शुक्का २ (पट्टावली समुचय ए० २०६)                            |  |  |
| नं० ५३                                                                      | न <b>न्न</b> सूरि—        | सं० | १५२८ ( जैन लेख संग्रह ले० २१११ )                                       |  |  |
| ,,                                                                          | "                         | सं० | १५२८ माघ कृष्णा ५ बुध० (जैन लेख संम्रह ले० ५३९)                        |  |  |
|                                                                             | ,                         | सं० | १५२८ माघ कृष्णा ५ (जैन० घा० प्र० लेख संप्रह<br>भा. २ ले. २२८)          |  |  |
| नं० ५४                                                                      | उद्योतनसूरि               | सं० | १५२८ चैत्र वदि १३ सोम० (पट्टावली समुचय पृ० २०६)                        |  |  |
| "                                                                           | 77                        | सं० | १५३६ वैशाख ९ चन्द्र० (जैन लेख संग्रह ले० १५५५)                         |  |  |
| "                                                                           | "                         | सं० | १५३६ आषाढ शुक्का ९ (जैन लेख संग्रह ले० १४६२)                           |  |  |
| "                                                                           | ,,                        | सं० | १५५६ पोष शुक्का १५ सोम० (हमारे संग्रह में )                            |  |  |
| 37                                                                          | 77                        | सं० | १५५८ चैत्र कृष्णा १३ सोम० (जैन लेख संग्रह ले० ६७१)                     |  |  |
| "                                                                           | "                         | सं० | १५६६ माघ क्रुप्णा २ (जैन धातु प्रतिमा लेख सं०<br>भा०२ ले०४४)           |  |  |
| नं. ५५ म                                                                    | हेश्वर <b>स्</b> रि       | सं. | १५९३ आषाढ शु. ३ रवि. (हमारे संब्रह में )                               |  |  |
| नं. ५९ य                                                                    | शो <b>देवस्</b> रि राज्ये | सं. | १६३७ मा. ब. ३ (९ शुके) (पट्टावली समुचय पृ. २०६)                        |  |  |
| "                                                                           | "                         | सं. | १६७८ द्वि. आ. शु. २ रवि (पट्टावली समुच्चय पृ. २०६)                     |  |  |
| "                                                                           | <b>37</b>                 | सं. | १६८१ चैत्र बदि ३ सोम (पट्टावली समुख्य पृ. २०६)                         |  |  |
| इन लेखों में तीन अपकाशित लेख हमारे संप्रह में हैं, वे इस प्रकार है:         |                           |     |                                                                        |  |  |
| सं० १४५६ वर्षे माघ सुदि १३ शनौ उप० छाजहड़ गोत्रे सा. घांघा पु. भोजा भार्या० |                           |     |                                                                        |  |  |
|                                                                             |                           |     |                                                                        |  |  |

#### पश्लीवाल गच्छ पद्मावली

पद्मसिरि पु. मलयसी भा० सृहव पु. मना भा. देवल पु. रत्नाकेन आत्मश्रेयसे श्रीपार्श्वनाथिवं कारितं पल्लीवालगच्छे प्रतिष्ठितं श्रीज्ञान्तिसूरिभिः। (श्री वासुपूज्यजीका मन्दिर, बीकानेर )

संवत् १५५६ वर्षं पोष मुदी १५ सोमवासरे पुष्य नक्षत्रे विषभ योगे उकेशपावीय (ज्ञातीय) सा. परवत मा. पाल्हणदे पु. पाता ऊदाश्रयसे पछीवालगच्छे भ० श्री उज्जोइण-सूरिभिः श्रीशीतलनाथविंव कारितं प्रतिष्ठितं ॥ (श्री महावीरजी का मन्दिर, डागों की गुवाड, बीकानेर)

सं० १५९३ वर्षे आषाद सुदि ३ रबी श्री सीरोहीनगर वास्तब्य हरिणगो उवएस-ज्ञातीय सा घड़सी भाषी छीलादे पुत्र तोला भा. तारादे पुत्र श्रीवंत सदारंग सं. तोला स्व-पुण्यार्थ श्रीपद्मप्रमित्रवं प्र. श्री पल्लीवालगच्छे भ० श्रीमहेश्वरस्रिमः। (श्री वासुप्ज्यजी का मन्दिर, बीकानेर)

## परिशिष्ट

## कल्पसिद्धान्तदीपिका

आदि —(मंगलाचरण)

विशाललोचनेर्दृष्टं, विशालजिनशासनं ।

मनव दर्शितं येन, तस्म श्रीगुरवे नमः ॥ १॥

अज्ञानितिमिरत्राता, प्रातं हृदयपक्कजं ।

ज्ञानभास्करदीधत्या, विकाश्य विमलीकृतं ॥ २॥

यशःपरिमलापूर्णं, भव्यअमरजिप्रितं ।

सुसौरम्यं कृतं येन, तस्मै श्रीगुरवे नमः ॥ ३॥ युग्मम् ॥

श्रीचंद्रगच्छसुकलांभोरुहभास्करभास्वतां ।

श्रीमहेश्वरसूरीणां, सुप्रसादात् करोम्यहं ॥ ४॥

दीपिकां कल्पसूत्रस्य, बालानां बुद्धिवृद्धये ।

स्वकार्यसिद्धये चापि, पसन्नाः संसु सज्जनाः ॥ ५॥ युग्मम् ॥

अन्त्य प्रशस्तः—इतिश्री चंद्रगच्छांभोजदिनमणीनां श्रीमहेश्वरसूरिसर्व्वसूरिशिरोमणीनां पट्टे श्रीअजितदेवसूरिणा विरचिता श्रीकल्पसिद्धान्तदीपिका समाप्ता ।

X

×

## श्री. अगरचंद नाइटा

स्वस्ति श्रीकोटिकगणकल्पद्वरिव जंगमः। अस्ति विस्तरवानुवर्गी वैरी शाखेति विश्वताः 11 8 11 तद्दत्थ गुद्ध शाखायामभूदायति शालिनी । विशाला प्रतिसाखेव श्रीचंद्रकलसंतति ॥ २ ॥ युग्मम् । तस्यां समन्वजायंत सूरयः शीलसागराः। कलंदिकाहिकालिंदीविलोडनहरेः समाः 11 3 11 षद पंचाशतमे \* पट्टे सधर्मा स्वामितो भूगं। महेश्वरवराचार्या बसुवः सूरिप्ंगवाः 11 8 11 तत्पट्टेऽजितदेवेन सुशिष्याणां हिताय वै। परात्मनोर्बोधिलामाय कृतेयं शिशुबोधिनी 11 4.11 श्रीमति रुद्ध द्वि गुणिते बत्सरे भूपपूर्वके । विहितेयं पूर्वटीकातः शोधयंत् विचक्षणाः 11 & 11 इति प्रशस्ति

लेखन प्रशस्तिः—त्रिवर्भी गँज (!) संयुक्ते वर्षे विक्रमभूपतेः ।

वेदवर्भीदिमे मासि मार्गशीर्षिभिधानके ॥ १॥

द्वितीयायां पुष्पतिथौ देत्याचार्यसुवासरे ।

चंद्रगच्छाधीशेभ्यो लिखाप्य कल्पपुस्तकं ॥ २॥

दत्तं विशुद्धचित्तेन लोचां नाम्ना हि निश्चितं ।

श्रीअजितदेवसुरिभ्यो वृतियुक्तमलंकृतम् ॥ ३॥

<sup>\*</sup> इस प्रशस्ति से सुधर्मास्तामि ने महेश्वरगृरि ५६ में पष्ट्यर मिद्ध होते हैं और प्रस्तुत पट्टावली के अनुसार महेश्वरसूरि का नम्बर ५५ वां आना है।

अतः १ नम्बर की गडबडी ज्ञान होती हैं पर संभव है कि पश्चवित्रों में आर्थ स्थूलिनद्र का ८ वां नम्बर दिया है और आर्थ सुहस्तीसूरिजी का ९ वा नम्बर देना चाहिये उमे न दें कर सुर्शानबद्ध का ९ वा नम्बर खगाया है अतः दीपिकाकार ने उसके संशोधित स्वरूप वहा १ नम्बर की यृद्धि कर ५६ वे पष्ट धर लिख दिया है।

<sup>&</sup>quot; जैन साहित्यनो संक्षिप्त इतिहास" के पृष्ठ ५८५ में महेश्वर स्रिजी को "महावीरथी ६० मी पाटे" लिखा है अतः उक्त गणना में ४ नम्बरो की और वृद्धि होती है पर देशाई महोदय को उपलब्ध प्रमाण को पुनः देखना आवश्यक है।

#### पहीबाल गच्छ पदावली

प्रंथाप्रः ३१२१ सोलंकी उदालिखितम् । मुं. हीराणंद अपरनाम मझाहाकस्येदि करुप. पुस्तकं । इदं ।

## चौबोली चौपइ

आदि:—श्री जिनवर चरणै नमी, समरी सरसती माय ।
सदगुरु नाम हिये घरी, गाइसु विक्रमराय ॥ १ ॥
चोबोली राणी तणो, ए छै सरस सम्बन्ध ।
कविजन सुखथी सांभल्यो, तिम हूं कहिसुं प्रबंध ॥ २ ॥

 $\times$   $\times$   $\times$   $\times$ 

अंतः—पलीवाल विरुदे प्रसिद्ध, चंद्र गच्छ सुपहाण ।
सूरि महेसर पाटधर, तेजै दीपइ भाण ॥ ७॥
तासु पटोधर सूरिवर, श्री अजिनदेव सूरंद ।
तासु पसायै हर्षधर, पभणै हीराणंद ॥ ८॥

इति श्री चोबोली चौपइ संपूर्ण समाप्तं ॥ संवत १००० वर्षे । मिति कार्तिक सुदि ७ सप्तमी तिथौ गुरुवासरे श्री बीलाडा नगरे मध्ये । पं. लाखणसी लिखितं । श्रीरस्तु ।

इस प्रकार पत्नीवारु गच्छ के विषय में यथासाध्य खोज़शोधद्वारा उपरुक्ध प्रमाणोंद्वारा प्रकाश डारुने का प्रयत्न किया गया है। विद्वद्गण और भी विशेष ज्ञातच्य प्रगट करने की शीघ्र कृषा करें यही विज्ञप्ति है।

## स्रग्धराष्ट्रसम्

अहन्तौ विश्ववंद्या विबुधपरिवृद्धैः सेव्यमानांहिपबाः सिद्धा लोकान्तमागे परमसुखधनाः सिद्धिसौधे निषण्णाः । पंचाचारप्रगल्भाः सुगुणगणधराः शास्त्रदाः पाठकाश्च, सद्धर्मध्यानलीनाः प्रवरम्ननिवराः शश्चदेते श्रिये स्युः ॥

अज्ञानतिमिरभास्कर का आदि मंगलाचरण.



## [ लेखक-श्री. नाथूराम प्रेमी ]

[ लेखक महाशय एक सिद्धहस्त लेखक और प्रामाणिक विचारक हैं । सम्प्रदायमोहका दर्शन उनमें बिलकुल नहीं पाया जाता । उनकी विचारश्रेणी अनेकांतिक-समग्र और व्यापक दृष्टिसे शृंखलाबद्ध रहती है । आपसआपसके, अष्टक मनभेद से उत्पन्न हुए हेशसे कितनी हानि समग्र जैनधमेंको पहुंची है उसका अच्छा दिग्दर्शन इस लेखमें कराया गया है । सारी जैन समाज इस पर पुरा लक्ष देकर अपना भिवाय सुधारे और राष्ट्रहितकं लिये आवश्यक संगठनवल • में अपने बल का साथ दे यही इस लेखका सुप्रयोजन है—संपादक ]

संसारमें शायद एक भी ऐसा धर्म नहीं है जिसमें अनेक सम्प्रदाय, उपसम्प्रदाय, संघ, पन्थ आदि न हों, फिर जैनधर्म भी इसका अपवाद कैसे होता ? इसमें भी दिगम्बर, श्वेताम्बर, स्थानकवासी, नारनपन्थी आदि अनेक सम्प्रदाय हो गये हैं। इनकी मानताओं में जो अन्तर हैं वे बहुत स्पष्ट हैं, उन्हें सभी जानते हैं; परन्तु फिर भी इस बातसे इन्कार नहीं किया जा सकता कि उन अन्तरों अितरिक्त सबमें एकता और समानता भी है जिसके कारण ये सभी 'जैन ' इस व्यापक नामसे संबोधित किये जाते हैं। बिलक जिनकी दृष्टि कुछ विशाल है, जो जरा गहराईसे सोच-विचार सकते हैं वे असमानताओं की अपेक्षा इनमें समानता ही अधिक देखते हैं। दुर्भाग्यसे इस देशपरसे एक ऐसा युग प्रवाहित हो गया है, जिस युगमें हृदयकी अपेक्षा मस्तिष्क अधिक प्रधानता पा गया था और जब युक्ति-तर्ककी कसरत दिखा सकनेवालोंके हाथमें ही धर्म-जगन्की बागडोर आ गई थी। यदि ऐसा न होता तो ये सम्प्रदायों और पन्थोंके अखाड़े इतने मज़बूत न हो गये होते और इनके द्वारा अविभक्त जैनधर्मको इतनी हानि न उठानी पड़ी होती।

धर्मों और सम्प्रदायोंके इतिहामका अध्ययन करनेवाले आधुनिक विद्वानोंको बढ़ा आक्षर्य होता है, जब वे देखते हैं कि साधारणसे साधारण मतभेदोंके कारण अलग

## जैन धर्म और उसके सम्प्रदाय

अलग पन्थ बन जाते थे और उनकी अधिकांश शक्ति परस्पर विवाद करनेमें खर्च होती थी। एक मनुष्यके विचार दूसरेसे नहीं मिलते, एक ही वस्तुको दो मनुष्य पृथक् पृथक् हिकोणसे देखते हैं, एक ही कही हुई या लिखी हुई बातको दो मनुष्य दो तरहसे समझते हैं। ऐसी दशामें मतभेद होना जरा भी अस्वामाविक नहीं है और न उनके होनेमें कोई आश्चर्य ही है। मतभेदोंसे कोई हानि भी नहीं होती, यदि मतभेद रखनेवालोंमें पर-मत-सिहष्णुता भी हो और वे दुरामही बनकर अपने अपने जुदा जुदा दल बनानेके लिए और अपनेसे मिन्न मत रखनेवालोंकों ' मिध्यात्वी ' आदि पदवियोंसे भूषित करनेके लिए कटिबद्ध न हो जाएँ।

बौद्ध साहित्यमें एक घटनाका वर्णन मिलता है कि जिस समय स्वयं बुद्धदेव मौजूद थे, उस समय उनके साथ ही रहनेवाले शिष्योंमें विवाद खड़ा हो गया कि अमुक विषयमें भगवान (बुद्ध) ने जो कहा है उसका क्या अर्थ है ? और आखिर इस विवादने कलहका उम्र ह्रूप धारण कर लिया । बुद्ध भगवानको इस बातसे बड़ा परिताप हुआ कि जब मेरी उपस्थितिमें ही शिष्य-समृह इस प्रकार झगड़ता है, तब आगे चलकर क्या होगा ?

भगवान् महावीरके सम्बन्धमें भी इसी प्रकारकी एक घटनाका उल्लेख साम-गामसुत्तमें मिलना है। चुन्द श्रमण पावा(पुरी) में वर्षावाम करके सामग्राममें भिक्षु
आनन्दसे जाकर मिले और बोले-भन्ते! निगंठ नागपुत्त (भगवान महावीर) अभी अभी
पावामें कालवश हुए हैं। उनके मरने पर उनके निगंठों में (जैन-साधुओं में) मानो
युद्ध ही हो रहा है। वे दो भाग होकर भंडन (कलह-विवाद) करते और एक दूसरेको
मुखक्षपी छुरीसे छेदते फिरते हैं। तू इस धर्म-विनय (साधुओं के आचार) को क्या
जानेगा ? तू मिध्याक्रढ है, मैं मत्याक्रढ हूँ, आदि।

मतभेद किम प्रकार प्रारंभ होते हैं और कितनी जल्दी उनका प्रारंभ हो जाता है, उस घटनायें इस बातको अच्छी तरह प्रकट करती हैं। धर्मसंस्थापकों या तीर्थंकरोंकी उप-स्थितिमें ही इनका बीज पड़ जाता है, जो उनके व्यक्तित्वके प्रभावसे तथा अनुकूछ खाद्यके अभावसे उनके जीते जी तो उग नहीं पाना; परन्तु उनके ऑस्वोंके ओझल होते ही इसमें अंकुर निकलने लगते हैं और धीरे थीरे वे विशाल पृक्ष का रूप धारण कर लेते हैं।

सामगामसुत्तमें वर्णित उक्त घटनासे अनुमान होता है कि भगवान् महावीरके निर्वाण होते ही उनके शिष्योंमें दो मत हो गये थे और शायद वे ही आगे चलकर खेता-म्बर और दिगम्बररूपमें परिणत हुए जान पढ़ते हैं। इस मतभेदका मूल वस्न रखने और न रखनेके सिद्धान्तमें ही था जो थोड़ीसी सिहण्णुता और उदारता रखनेसे शमन किया जा सकता था। और ऐसा माल्यम होता है कि प्रारंभमें यह सिहण्णुता और उदारता रक्खी भी गई जिससे बहुत समय तक मत-भेद मत-भेदके ही रूप में रहा, उप्ररूप धारण करके दलवन्दीके दलदलमें नहीं फैंसा; परन्तु आगे चलकर यह स्थिति नहीं रही और दोनों बिल्कुल प्रथक होकर ही रहे।

इसके बाद दिगम्बरोंमें और फिर श्वेताम्बरोंमें भी भीतरी मतभेद उत्पन्न हुए और यह मतभेदोंके होते रहनेकी परम्परा बराबर जारी रही। अनेक सम्प्रदायों, पन्थों, गच्छों आदिमें विभक्त होता हुआ भगवान महावीरका शामन बराबर कमजोर होता गया। और आश्चर्य इम बातका है कि इन दो ढ़ाई हजार वर्षोंमें एक भी ऐसी विभूति उत्पन्न नहीं हुई जिसने इन मतभेदोंके बीच समझौता या सामंजस्य स्थापित करनेकी कोई चेष्टा की हो, कमसे कम इतिहाममें तो इसका कोई उल्लेख नहीं मिळता है।

वर्तमाममें जो सम्प्रदाय, पन्थ, संघ आदि मौजूद हैं उनके सिवाय और भी अनेक थे, जो अनुयायियोंकी कमीसे तथा दूमरे अज्ञात कारणोंसे नष्ट हो गये और जिनमें से अनेकोंके तो हम नाम ही भूछ गये।

पाठकों ने 'यापनीय' या 'याप्य' संघका नाम सुना होगा। इस संघकी यह विचित्रता थी कि यह आगमोंको तो मानता था, स्त्री-मुक्ति और केवलिभुक्तिपर भी विश्वास करता था परन्तु चर्या दिगम्बर मुनियोंकी रखता था, वस्त्रोंका विरोधी था। इस संघकी परम्परा नष्ट हो गई है, साहित्य भी नामशेप हो गया है; परन्तु ऐसा मास्त्रम होता है कि यह संघ श्वेनाम्बर और दिगम्बर मतभेदोंके बीचकी एक कड़ी (शृंखला) था और शायद दोनोंके बीच हो सकनेवाले संभावित समझौन की सिटच्छाका परिणाम था। परन्तु समझौता सफल नहीं हुआ और यह एक तृतीय सम्प्रदाय बनकर कुछ समयमें नष्ट हो गया। इसके प्रवर्तक श्रीकलशनामके आचार्य थे और इसकी उत्पत्ति दक्षिणके कल्याण नगरमें (निजाम स्टेट) में बतलाई गई है।

सम्प्रदाय और संघभेद कितने साधारणसे मतभेदोंके कारण बन जाते हैं इसके उदाहरणोंकी कमी नहीं है। दिगम्बर-सम्प्रदायके मूळ-संघ और काष्ठा-संघमें प्रधान भेद यह है कि मूळसंघके साधु जीवरक्षाके लिए मयूरकी पिच्छि रखते हैं और काष्ठासंघके साधु गोपुच्छके बालोंकी। मुख्य उद्देश यह है कि पिच्छि कोमल होनी चाहिए जिससे जीवोंकी विराधना न हो। गोपुच्छसे भी जीवरक्षा होती है; परन्तु जिन्हें मयूर-पिच्छिका ही आमह था उन्हें यह सहन न हुआ और उन्होंने काष्टासंघको जैनाभास करार दिया।

## जैन धर्म और उसके सम्प्रदाय

इसके बाद एक और संघ स्थापित हुआ जो शायद उक्त दोनों संघोंके विवाद और कलहसे ऊबकर हुआ। उसने पिच्छी मात्रका त्याग कर दिया और इस कारण उसका नाम निःपिच्छिक रक्ला गया। माधुर-संघ भी उसे कहते हैं। इसी एक बातसे वह भी जैना-भास ठहरा दिया गया। एक संघ साधुओं के खड़े खड़े भोजन करनेका पक्षपाती है और दूसरा बैठकर। एक केवल इसी कारण मिध्याती है कि वह सूखे हुए बीजों में जीव नहीं मानता। श्वेताम्बर-सम्प्रदायमें भी इसी प्रकारके छोटे छोटे मतभेदों से खरतर, तपागच्छ, आंबळिक, पौर्णिमीयक, कटुक आदि अनेक गच्छादिकों की उत्पति हुई है और उनमें परस्पर खूब कलह होता रहा है। कुपक्ष-कीशिकसहस्रकिरण, तपोमतकुट्टन, अंबलमत-दलन आदि प्रमथ इसीके निद्शन हैं।

इन सभी सम्प्रदायों, पन्थों और गच्छोंके प्रधान मन्थकर्ताओंने अपने अपने विप-क्षियोंपर इस बुरी तौरसे आक्रमण किया है कि उसे पढ़कर प्रत्येक शान्त शिष्ट मनुष्यके हृदयपर चोट लगे विना नहीं रहती। उसे जहाँ उनकी बालकी खाल निकालनेवाली मूक्ष्म-बुद्धि और अपने विपक्षीको पछाड़नेके उनके दाव-पेचोंपर कौतुक होता है, वहाँ यह सोचकर क्षोभ हुए भी नहीं रहता कि क्या उन विद्वानोंको इतना भी ख्याल नहीं था कि अपनेसे भिन्न मत रखनेवालेको प्रेम और स्नेहसे ही अपना अनुयायी बनाया जा सकता है, गाली देकर या कठोर वचनोंसे नहीं। गालीके उत्तरमें तो गाली ही मिलती है, समाधान नहीं होता।

जिस तरह भारतवर्षके मध्यकालीन राजा, महाराजा अपनी वीरता और युद्धिन-पुणताका परिचय आपस में ही लड़-भिड़ कर देते रहे, आपसी वैर-विरोधको भुलाकर कमी सम्मिलित रूपसे विदेशी आक्रमणकारियोंके सम्मुख नहीं हुए, ठीक वही हाल हमारे यहाँ के धर्माचार्योंका रहा। ये आपसमें ही कलह-विसंवाद करते रहे, कमी यह सोचनेकी आवश्यकता ही नहीं समझी कि इससे हमारे मूल शासनकी शक्ति किस तरह छिन्न-भिन्न होती है और हम किम सीमा तक दुर्बल होते जा रहे हैं।

लगभग हजार वर्षसे हमारे यहाँ विदेशी धर्म और संस्कृतियों के आक्रमण हैं रहे हैं, परन्तु आप इन हजार वर्षों के साहित्यको देख जाइए, केवल जैन-साहित्यको ही नहीं, हिन्दूसाहित्यको भी; उसमें उनके विरुद्ध लिखे हुए शायद ही किसी महस्वपूर्ण प्रनथका आपको पता लगे। परन्तु यहीं के जीवित जौर मृत दर्शनों और धर्मों के खंडन-मंडनके हजारों प्रनथोंसे हमारे मंडार भरे पड़े हैं। जैनधर्मके आचार्योंने बौद्धो, नैयायिकों, मीमांसकों,



स्वर्गस्य उपाध्यायजी श्री मोहनविजयजी महाराज



विइड्ये ग्रंथ संशोधक मुनिराज श्री चतुरविजयजी महाराज

सांस्यों आदिके खंडनमें काफी साहित्य निर्माण किया है, जिनके न लिखनेसे मी कोई क्षित नहीं होती। परन्तु जिन्होंने कोट्यावधि जैनोंको अपने उदरमें डाल कर जैनधमेंको सबसे अधिक क्षीण किया है, उनके विषयमें शायद ही कुछ लिखा हो। कर्नल आलकाटके कथनानुसार मद्रास प्रेसीडेंसीके लगभग ५० लाल जैनी ईसाई-धर्ममें दीक्षित हो गये; परन्तु जैनसाहित्यमें आपको एक भी मन्थ ऐसा नहीं मिलेगा जिसमें ईसाईधर्मका खंडन किया गया हो! परन्तु खंडन-मंडनका एक भी मन्थ ऐसा न होगा, जिसमें कि बौद्धोंका खंडन न हो! और उस बौद्धधर्मका जिसका इस देशसे नामशेष ही हो चुका था और जो कमसे कम अनीश्वरवाद, अहिंसा, क्षमा आदि सिद्धान्तोंकी दृष्टिसे जैनधर्मका औरोंकी अपेक्षा अधिक अपना था। जिन शताब्दियोंमें जैनधर्म बड़ी तेजीके साथ श्रीण हो रहा था, दूसरोंका प्रास हो रहा था, उस समय यदि दिगम्बर—श्वेताम्बर और उनके पन्थ गच्छं आदि अपनी एकताकी आवश्यकता और सबकी सम्मिलित शक्ति महताको महसूस करते, नो इन्ही शताब्दियोंमें वे परस्परके खंडन—मंडनका साहित्य निर्माण न करके कुछ और ही करते।

परन्तु ये सब तो बीती हुई बातें हैं, जिनपर अनुशोचना करनेसे कोई लाभ नहीं। जो हानि हो चुकी है, वह तो हो चुकी—वह तो मेटी नहीं जा सकती। हाँ, आगेके लिए सावधान होनेकी ज़रूरत है और वह सावधानी यह है कि इस समय हममें जो सम्प्रदाय, उपसम्प्रदाय, पन्थ, उपपन्थ हैं उनमें इस भावकी पृष्टि की जाय कि हम सब एक ही जैनशासनके अनुयायी हैं, सधर्मी हैं और हम सबका कल्याण एकत्र होकर परस्पर प्रेमपूर्वक रहनेमें ही है। जिन छोटी छोटी बातोंमें मतभेद है, उनको अलग रखकर जिनमें किसी प्रकारका मतभेद नहीं है, उनको रखते हुए भी तो बहुत कुछ किया जा सकता है और संघ-शक्ति बढ़ाई जा सकती है।

हमें समझ लेना चाहिए कि यह वीसवीं सदी है और हम उस जगतमें रहते हैं जिसमें आपस के लड़ाई, झगड़ों, कलह—विसंवादों, अन्ध-श्रद्धा और लोकमूढ़ताओंको प्रश्रय देनेके कारण तथा विज्ञानके मार्गमें कवावटें डालनेके कारण लोगोंको 'धर्म' नामसे ही चिद्र होने लगी है और वे उससे जब गये हैं। ऐसे समयमें यदि हम सावधान नहीं हुए और आपमके लड़ाई—झगड़े मिटाकर, पन्थों और सम्प्रदायोंके कलह-विसंवादोंको एक ओर रख़कर एकत्र न हुए, सर्व—धर्म—पन्ध—समभावकी भावनासे युक्त होकर जीवमात्रके कल्याणकारी, सेवामावी धर्मके वास्तविक स्वरूपको अपने कृत्योंसे प्रकट न कर सके, तो न हम रह सकेंगे और न हमारा महान् धर्म ही रहेगा।



( ले॰ श्रीमान् पं॰ गिरिजादसजी त्रिपाठी न्याय-व्याकरणाचार्य एम. ए. )

स्मरणातीत काल से यह उलझन उपस्थित है कि क्या धर्म ( Religion ) और दर्शन (Philosophy) परस्पर महकारी हैं या अहिनकुलवत् इनमें विरोध हैं ! कुछ पाश्चात्य विद्वानों ने इन दोनों को बिलकुल भिन्न भिन्न माना है। वे धर्म को एक सीमित परिधि के अन्दर रखना चाहते हैं और दर्शन को इस से बाहर । एक धार्मिक व्यक्ति कुछ ऐसी रूढियों के भार से दबा है कि उसे उससे बाहर निकलने का अवकाश ही नहीं है। वह न तो कुछ स्वतन्त्रतापूर्वक शोच सकता है और स्वतन्त्रतापूर्वक आचरण ही कर सकता है। लेकिन एक दार्शनिक व्यक्ति यदि उस सीमित परिधि के अन्दर रहने के लिये बाध्य किया जाय तो उसकी सारी करूपना और विचारशक्ति विलीन हो जाय। इस लिये उन विद्वानी ने इन दोनों के लिये दो भिन्न भिन्न क्षेत्र नियत किये हैं। लेकिन भारतीय विचारशील विद्वानों ने इन दोनों को मिक्स भिन्न न मानकर दोनों को साथ साथ चलाने का प्रयत्न किया। हां, यह जुरूर है कि इन दोनों के उद्देश्य में कुछ अन्तर पडता है, परंतु इन थोडी- सी विषमताओं के सिवा इन में पूर्ण एकता है। लॉर्ड एवर्वरी के शब्दों में धर्म का उद्देश्य इस प्रकार है:---' Religion was intended to living peace on earth and good-will towards men, and whatever tends to hatred and persecution, however correct in the letter, must be utterly wrong in the spirit ' अर्थात्-धर्म की प्रवृत्ति धरा-तल पर शान्ति और मानवसमाज की ओर सदिच्छा लाने के लिये है। जिस से घणा और किसी प्रकार की अशान्ति की उत्पत्ति हो वह कभी भी इस वायरे के अन्दर आने लायक नहीं है। दूसरी तरफ जब राजनैतिक और आर्थिक वातावरण के प्रलयकारी झंझावात स मनुष्य की मनोनीका विषम परिस्थिति के अथाह सागर में डांवाडोल होने लगती है और शान्तिदायक सचे मार्ग का पता ढूंढ़ निकालना कठिन हो जाता है उस समय दर्शन ही वेला-तट के प्रकाश का काम करता है। इस प्रकार यह दर्शन भी अन्त:करण में उसी शान्ति का बीज बोता है जिस के लिये धर्म की प्रवृत्ति होती है। इसी विचार के फलस्वरूप भारतीय

## श्री गिरिजादत्तमी त्रिपाठी

सभी दर्शन अपने मज़ब्त पैरों पर खड़े हुए। यह जैन दर्शन भी इस नियम का अपवाद नहीं रहा। यद्यपि बाह्य पर्यालोचन मात्र से इन दोनों के दृष्टिकोण में कुछ अन्तर की झलक दीख पड़ेगी लेकिन यदि इसका सूक्ष्म विवरण किया जाय तो यह स्पष्ट हो जायगा कि वास्तव में इनके उद्देश्य में कोई मेद नहीं है। इसी भाव से प्रित हो कर मैं पाठकों के सामने जैन धर्म तथा दर्शन के सम्बन्ध की कुछ बातें उपस्थित करता हूं।

जैन धर्म के सम्बन्ध में पाश्चात्य तथा भारतीय विद्वानों में बहुत बड़ी गलत फहमी फैली हुई थी। कुछ पाश्चात्य विद्वान, यह मानते थे कि जैन धर्म बौद्ध धर्म से निकला हुआ हैं। यह मानने का कारण यही हैं कि इन दोनों में कुछ समानता दीख पडती है। कुछ भारतीय विद्वान भी जैन धर्म सम्बन्धी ज्ञान न होने के कारण यही मान बैठे थे कि यह कोई स्वतन्त्र धर्म नहीं हैं अपि त बौद्धधर्म की ही एक शाखा हैं। इन दोनों तरह के विद्वानों के मत सर्वथा निर्मूल सिद्ध हो गये हैं और आज के वर्तमान संसार में इस बात की पुष्टि हो गयी हैं कि यह जैनधर्म उतना ही पराना है जितना बौद्धधर्म । यह निर्विवाद सिद्ध है कि महावीर बुद्ध के समकालिक थे। इस के साथ ही साथ यह भी सर्वसिद्ध वात हैं कि महावीर न तो किसी धर्म के जन्मदाता थे और न किसी सम्प्रदाय के। वे तो केवल एक साध थे जिन्हों ने जैनधर्म का आलिक्सन कर उस सच्चे तत्त्व के दृष्टा हो गये थे जिसके लिये इस धर्म की प्रवृत्ति है। वे चौवीस तीर्थंकरों में अन्तिम तीर्थंकर थे। समी तीर्थंकरों ने उपदेशद्वारा इस धर्म की बुनियाद कायम रखने की भगीरथ चेष्टा की है और इसीलिये ईसा के कम से कम ८०० वर्ष पहले से लेकर आजतक इस की हस्ति कायम हैं। अब यहां पर इस थोड़े से ऐतिहासिक परिचय के बाद जैन दर्शन की उत्पत्ति के सम्बन्ध में कुछ विचार किया जाता है। इस में सन्देह की गुंजाइश नहीं है कि जैन दर्शन के बहुत पहले उपनिषदों का ही एक मात्र साम्राज्य था। वस्तुओं के स्वभाव के सम्बन्ध में उपनिषदों के विचार यह हैं कि किसी वस्तु में प्रती-यमान नामरूपादि सब मिथ्या है। सत्य केवल वही है जिस के आधार पर नामरूपों की विविध करूपना की जाती है। दृष्टान्त के लिये एक सुवर्ण पिण्ड को लीजिये। एक ही सुवर्णपिण्ड से कभी कुण्डल बनाया जाता हैं, कभी वलय बनाया जाता हैं तो कभी कोई दूसरा भूषण। एक ही सुवर्ण की भिन्न २ अवस्थायें बदलती जाती हैं लेकिन वह सुवर्ण ज्योंका त्यों अपने स्वभाव के साथ वर्तमान रहता है। उसके रूप और अवस्थाओं का परिवर्तन सिर्फ प्रतीति-मात्र हैं वस्तुसत् नहीं। उस वस्तु की सत्ता के सिवा और किसी चीज की सत्ता नहीं हैं। जिन्हें हम स्थिरता, दृश्यत्व या और किसी नाम से पुकारते हैं उन की वास्तविक सत्ता नहीं हैं। जो विचार उपनिषदों ने रखे है ठीक उनके विपरीत बौद्धों के सिद्धान्त थे। बौद्ध यह

· २०३ :•

कहते थे कि हरेक चीज प्रतिक्षण में बदलती रहती है: 'प्रतिक्षणं परिणामिनो हि सर्व एव भावाः '। कोई भी ऐसी वस्तु नहीं है जो किसी भी रूप में स्थिर रह सके। जब मनुष्य सुवर्णिषण्ड को देखता है उस समय उस सुवर्ण के गुण के अलावे और कुछ भी नहीं देखता। इस के अतिरिक्त कोई गुण रहित चीज दृष्टिगोचर नहीं होती जिसे उपनिषद स्थिर या अपिवर्तनशील शब्द से व्यवहृत करते हैं। बौद्धों का कहना हैं कि किसी वस्तु की स्थिरता या अपिवर्तनशीलता केवल बुद्धि की कल्पना है, वह अज्ञान—प्रसूत है। सारांश यह निकला कि एक ओर तो उपनिषद ढंके की चोट से यह बतलाना चाहते हैं कि वस्तु की स्थिरता सत्य हैं। दूसरी ओर बौद्ध दर्शन सबों की अस्थिरता की बिगुल फ़ंकता हैं। ऐसी परिस्थित में एक ऐसे संप्रदाय की नितान्त आवश्यकता थी जो इस असामज्ञस्य को दूर करे। इसी विषम परिस्थिति को संभालने के लिये बीच में जैन दर्शन खड़ा होता है जो दोनों की बातों का खंडन कर एक नये मार्ग का जन्म देना है, जो भारतीय साहित्य में एक अपना स्थान रखता है।

यह हम पहले बता चुके हैं कि जैन संप्रदाय बौद्ध संप्रदाय का समकालीन था; इतना ही नहीं किन्तु कुछ उपनिषद् भी ऐसे थे जिनका समकारिक जैन दर्शन था। उपनिषद् और बौद्धों के परस्पर झगडे का निपटारा करने के लिये जैन दर्शन यह कहता है कि यह कहना ठीक नहीं है कि केवल वस्तु का स्वरूप ही सत् है और उस में रहनेवाले गुण केवल काल्प-निक हैं। यह भी कहना उचित नहीं है कि हरेक भाव प्रतिक्षण में बदलते रहते हैं जैसा कि बौद्धों का सिद्धान्त है। सच बात तो यह है कि दोनों संप्रदायों में कुछ अंश सत्य है और कुछ असत्य । इस का कारण यह है कि किसी भी वस्तु की सिद्धि अनुभव के द्वारा होती है और अनुभव बही कहता है कि वस्तु न तो एकान्त सत् है न एकान्त प्रतिक्षण में परिणमनशील । अनुभव इसी सत्यता को प्रकाशित करता है कि गुणों के कुछ समवाय एसे हैं जो अपरिवर्तन-शील हैं, कुछ नये गुण पैदा हो जाते हैं और कुछ पुराने धर्म नष्ट हो जाते हैं। जैन दर्शन का कहना है कि बौद्धों का यह सिद्धान्त कुछ अंशों में ठीक है कि प्रतिक्षण में वस्तुओं का परिणाम हुआ करता है। लेकिन यह कहना बिलकुल गलत है कि वस्तुओं के सभी गुणों में परिवर्तन होता है। वस्तुस्थित तो यह है कि कुछ धर्म परिवर्तित होते हैं और कुछ नहीं। जब सुवर्णिपण्ड का कुण्डल बना दिया गया तो उसका पिण्डभाव नष्ट हो गया, एक कुण्डल-भाव पैदा हो गया और सुवर्णभाव ज्यों का त्यों बना हुआ है। इस प्रकार वस्तुओं और उन के धर्मों का पृथकरण यदि किया जाय तो यही सिद्ध होगा कि हरेक चीज अनेक स्वभावों को अपने अन्दर रख़ती है। वस्तुओं की अनेक स्वभावता की नींव पर ही सारे जैन दर्शन की इमारत खड़ी की गयी है। वस्तु के इस स्वरूप को देखकर ही 'अनन्तधर्मकं वस्तु ' यह कहा गया है। वस्तुओं के स्थिर तथा परिवर्तनीय रूप विरुद्ध धर्मों का समन्वय ही हमें अनेकान्तवाद का मार्ग दिखाता है जिसे हम Relative pluralism कहते हैं। इस सिद्धान्त का
आविष्कार इस संप्रदाय को प्राचीनतम उपनिषद् तथा बौद्धों से प्रथक् करने के लिये ही हुआ
है। किसी वस्तु में स्थिरता का दम मरना उसकी कुछ विभिन्न अवस्थाओं, को लेकर होता है।
सुवर्णपिण्ड एक दृष्टिकोण से द्रव्य है और दूसरे दृष्टिकोण से कुछ दूसरी ही वंग्तु । उसे हम
उसी हालत में द्रव्य कह सकते है जब उसे अनेक परमाणुओं का संघात माना जाय । यदि
उसे हम काल या दिक् के दृष्टिकोण से विचारें तो वह द्रव्य नहीं कहा जा सकता। इस लिये
वह सुवर्णपिण्ड एक ही काल में द्रव्य और द्रव्याभाव भी कहा जा सकता है। यह परमाणुनिष्पन्न भी कहा जा सकता है और उससे भिन्न भी। यदि हम उसे पृथ्वी परमाणु से बना
हुआ माने तो वह परमाणु- निष्पन्न कहा जा सकता है और चूंकि वह जल परमाणु से नहीं
बना है इस लिये उससे भिन्न भी है। उम सुवर्णपिण्ड से जो कुण्डल तैयार किया गया वह
भी अनेक खभाववाला है। वह द्रवीभूत सुवर्ण से बने रहने पर भी ठोस सुवर्ण से नहीं बना
है। राल से बने रहने पर भी स्थाम से नहीं बनाया गया है। इस प्रकार वस्तुस्वरूप की
परीक्षा करने पर यही सारांश निकलता है कि वस्तुओं का स्वरूप दृष्टिकोण पर निर्भर रहता
है जिसे हम Conditional कह सकते हैं।

इसी अनेकान्तवाद की नींव पर जैनदर्शन का नयवाद तथा स्याद्वाद अवलम्बित हैं। किसी वस्तु के म्वभाव के सम्बन्ध में जब हम कोई निर्णय देने को तैयार होते हैं उस समय दो बातें हमारे सामने आती हैं। पहली वात तो यह है कि जब 'यह मनुष्य है 'इस वाक्य का उच्चारण हम करते हैं उस समय हमारे ध्यान में उस के अनेक गुणों का चित्र खिंच जाता है लेकिन वे गुण सामृहिक रूप से उस चीज में हमारे सामने आते हैं। उस वस्तु के गुणों को उस वस्तु से पृथक् हम नहीं देखते। दूसरी बात यह है कि हम वस्तु के गुणों को उस वस्तु से पृथक् करके समझते हैं और दृष्टिकाल में वस्तु असत्रूप में रह जाती है। सारांश यह कि जब हम किसी वस्तु को देखते हैं उस समय उस के गुणों को ही देखते हैं, वस्तु तो उस जगह केवल मायानगर की भांति असत् मात्र है। इन्हीं दो प्रकार के दृष्टिकोणों को जैन दर्शन में दृब्यनय तथा पर्यायनय शब्दों से व्यवहृत करते हैं। जिस प्रकार इम अनेकान्तवाद के सिद्धान्तने नयवाद का जन्म दिया उसी प्रकार इसने स्याद्वाद को भी पैदा किया। यदि अनेकान्तवाद की सत्ता स्थिर न हो तो स्याद्वाद टिक ही नहीं सकता। इस लिये संक्षेप में यह कहा जा सकता है कि अनेकान्तवाद वाद के सभी जैन दार्शनिक सिद्धान्तों का मूल स्रोत है जिसने समय समय पर अनेक विषयों के द्वारा इस दर्शन के काया को पूर्ण किया है।

शतान्ति मंच ]



# ॥ प्रार्थी श्री बड़ोदीय-संघः ॥

[ रचयिता-श्रीवद्रिकाश्रमान्तर्गतमनोडाग्रामवास्तव्य पं० गङ्गारामततुज साहित्याचार्य पं० माधवानन्द शास्त्री ]

पाश्चाले मेदपाटे मरुधरविषये गौर्जरे चापि पूर्वे, सौराष्ट्रे मध्यदेशे निखिलजनपदे नागरे ग्रामके वा ॥ श्रीवीरस्वामिवर्त्मप्रसरपदुमतीन् श्रीबड़ौदार्थिसंघः,

त्रेघाऽयं नौति पूज्यान् सुगुरुग्रुनिवरान् स्वागतं वोऽत्र पुर्याम् ॥ १ ॥

आर्च्या वा धर्मनावो जिनपथचरितं पालयन्त्यः पवित्रं,

श्रीमन्तः श्रेष्ठिवर्या जिनवरपद्गाः श्राविकाः शीलभूषाः ॥
मानन्दं भक्तिभावाचमति च मनमा श्रीवटाख्यानसंघः.

श्रीजैनाचार्यभानोर्महसि शतममा स्वागतं वोऽत्र पुरुर्याम् ॥ २ ॥

श्रीजैनधर्मनगरीगुरुदुर्गमूलाः,

पारम्परं जिनवची हृदि धारयन्तः ॥ पादैनिजैर्वटपुरीं चरितार्थयन्तः,

श्रीस्वागतं भवतु वो ग्रुनिपुङ्गवेभ्यः

॥३॥

चारित्रमार्गममलं परिपोषयन्तः, आज्ञां निधाय कठिनेष्वपि देशकेषु ॥



िश्री आत्मारामकी

#### पं. साधवानंद शासी

पद्भ्यां चरन्ति विहरन्ति च वार्द्धमानीम् . श्रीस्वागतं म्रनिवरा वटराजधान्याम् ॥ ४ ॥ आवारिधोर्जनवरैरुदितं सुधर्मं. त्रिःसप्तवारगणितं च समासहस्रं ॥ दिव्योपदेशवचनैर्भव भावयन्तः, श्रीस्वागतं भवत वोऽत्र समानभावाः 11 4 11 मासी मधुः कविकुलस्य च लेखनीयः, शीतोष्णतल्यरुचिरो नगरी प्रधाना ॥ यस्यां विभान्ति भवनानि मनोहराणि, श्रीस्वागतं कथयते किल सा पुरी वः 11 & 11 इभ्याः पवित्रजिनपादकजाश्रया हि, मित्रैः सुतैर्निजजनैर्जयहर्षनादैः ॥ भूमण्डलार्यमुनिराजमहोदयानां, श्रीस्वागतं भवत् वो ज महोत्सवेऽस्मिन् ॥ ७॥ शोभात्मरामम्निराजमहोदयानां. चान्द्री विभेव भ्रुवन विलमत्यजस्म ॥ आज्ञां निधाय शिरसा मकलाः समय-रेते जना मुनिवराः सफला भवेयुः 11 6 11 पुण्येन पुण्यपुरुषोत्सवसंगमः स्या-देतत समस्तम्रचितार्थविदो विदन्ति ॥ धर्मोदयाय विमलैः सदयं ग्रनीशै-रम्यागमे मतिरही विबुधैर्विधेया 11911

॥ ॐ शान्तिः ३॥





**G** 



लेखक बद्रिकाश्रमान्तर्गतमनोङ्गाप्रामवास्तव्य माहित्याचार्य पं. माधवानन्द शास्त्री

योगाभोगानुगामी द्विजभजनजिनः शारदारिक्तरक्तो,
दिग्जेता जेतुजेता मतिनुतिगितिभिः पूजितो जिष्णुजिह्यैः ।
जीयाद् दायादयात्री खलबलदलनो लोललीलस्वलज्ञः,
केदारौदास्यदारी विमलमधुमदोद्दामधामप्रमत्तः ॥ १ ॥

प्रथमोऽर्थः -- स प्रसिद्ध आत्माराममुनिर्जैनो धर्मश्च जीयात् सर्वोत्कर्षेण वर्ततामित्यर्थः ॥ कथंमूतः स मुनिर्धर्मश्च(योगाभोगानुगामी) योगश्चित्तवृत्तिनिरोधस्तस्याऽऽभोगः संपूर्णता विस्तारता तदनुगामी तदनुसरणशीरुश्चित्तवृत्तिनिरोधेन योगप्रतिपादकशास्त्रानुगामीत्यर्थः ।

धर्मोऽपि कीदृक्षो योगानां जिनवचनिः सृतपंचचत्वारिंशत्यूत्राणां य आमोगो नानाविधप्रवचनतया विस्तारता तदनुगामी तदनुक् ल्यायां। पुनः कीदृशोऽसौ मुनिपुंगवो धर्मश्च (द्विजभजनजिः) द्विजस्य जन्मगर्भसंस्कारतया क्षत्रियस्य यद् भजनं गृहं तत्र जिनः कल्याण-कारिण्युत्पत्तिर्यस्य स तथा—धर्म्भोऽपि द्विजानां ब्राह्मणक्षत्रियविशां नानाधर्म्भोपदेशवचनैभजनाय सेवनाय जिन्जगिति प्रादुर्भावो यस्य स तादृक्षः। पुनः किंप्रकारः स योगिराट् पावनधर्मश्च (शारदारिक्तरकः) शीर्य्यन्तेऽनेकभवकृतपापानि सम्लमनेनेति शारं ज्ञानं, ज्ञानं दद्यति, इति शारदा विद्यापदा सा प्रसिद्धा सरस्वती, तस्यां याऽऽरिक्तरासिक्तिस्तत्र रक्तोऽहिनिशसद्-विद्याध्ययनशीलः। धर्मोऽपि शारदायां सद्विद्यायां याऽऽरिक्तरासिक्तिस्तत्र रक्तोऽहिनिशसद्-विद्याध्ययनशीलः। धर्मोऽपि शारदायां सद्विद्यायां याऽऽरिक्तरानाज्ञानोपकरसामग्र्येकिनिष्ठा तत्र रक्तिक्राधा तल्लीनोऽहिनिशसामायिकपतिक्रमणविद्याध्ययनादिव्यापारेण संलग्नोऽर्थातत्र भविक-जननियोजक इत्यर्थः। पुनः कथंमृतः रा मुनिर्धर्मश्च (दिग्जेता) विषयेभ्य आस्मानं जयित जेता दिशां जेता दिग्जेता—वा दिशो जयित—दिग्जेता—स्वातुलमेधया तत्रस्थान् प्रवल्वन्ति स्वात्त्रमेध्या तत्रस्थान् प्रवल्वन्ति स्वात्ति जेता दिशां जेता दिग्जेता—वा दिशो जयित—दिग्जेता—स्वातुलमेधया तत्रस्थान् प्रवल्वन

## पं. माधवानंद शास्त्री

वादिकण्डीरवान् जयतीति दिग्जेता-धर्म्भोऽप्यहिंसापरमो धर्मः, सर्वे जीवाः समाना इति दयामयदुंदुभिधोषेण सर्वदिग्वर्तिविविधमतावलंबिप्रस्वरवावद्कान् जयतीति-दिग्जेता।

पुनः कीहक्षोऽयं मुनिधौरेयो धर्मश्च-( जेतृजेता ) जयन्ति स्वपाण्डित्येन जनानिति जेतारस्तानिप जयतीति जेतृजेता-कुतकाभिमानग्रसितपाणिसुबुद्धिश्चपांकुज्ञतया विवादैकरतीन् सामान्यबुद्धिमद्भिरजेतृनिप जयतीति जेतृजेता-इत्यर्थः ॥

धम्मींऽपि पुनः कीद्दश अनेकान्तवादप्रतिपादकस्याद्वादमहापंचास्यरवनादेन दिशि दिशि पलायितान् जेतृनपि जयतीति जेतृजेना—-पुनः कथंभूतः स मुनिर्धर्मश्च-(जिप्णुजिह्वैः पूजितः)। जयतीति जिप्णुवीसव इन्द्रस्तद्भुणवर्णने जिह्वा रसनाव्यापारो येषां ते जिप्णुजिह्वा देवास्तैरपि पूजितस्तद्गुणश्रवणजाताह्वाद्वया सत्कृतो धम्मींऽप्यहिंसामयत्वाज्जिप्णुजिह्वः पूजित एव जयति निम्बलरागादिकम्मीरीनिति जिप्णुवींतरागम्तत्र जिह्वा येषां ते जिप्णुजिह्वा देवा भुवनवर्तिनश्च तैः पूजितस्तथाहि समवमरणरचनादिषु तीर्थकगणामितश्चयं दृष्ट्वा करांजलिबद्ध- सुरिभकुसुमवृष्टिवर्षणतया देवैरपि संभावितः किमुत—अन्येः। वा जयति सर्वानिति जिप्णु धनं तद्जन एव जिह्वा वाग्व्यापारो येषां ते जिप्णुजिह्वा नैगमाम्तः पूजितः मादरं भक्त्याचितः पूजादिभिर्वृहितश्च। कथंभृतैर्जिप्णुजिह्वः (मितनुगितिभिः)। मत्या बुद्धचा या नुतिः प्रशंसा कीद्दशोऽयं भुवनभानुरात्माराममुनिरिति तद्गुणप्रशंमाया गितिरिद्वयव्यापारो येषां ते मितनुति- गतयस्तैर्मितनुतिगितिभः।

वा धर्मपक्षे मतेर्ज्ञानस्य या नुतिः स्तुतिः स्वच्छीभूय देवालयगुरुवन्दनादौ या तीर्थेक-राणां स्तुतिर्गद्यपद्यमयवाण्याः स्तवनं तत्र गतिर्गमनागमनं येषां ते तैस्तथोक्तैः।

अथवा मतिनुतिगतिभिरिति विशेषणं हेतुकोटिप्रवेशतया कथंभ्तो मुनिराजो धर्मश्च तथा (मतिनुतिगतिभिः)। मन्या मेधया ज्ञानेन नुत्या स्तुत्या गत्या नानाविधकाव्योपायैर्दिग्-जेताऽतो जेतृ जेता च। इत्यप्यर्थसंगतिः।

तथा जिष्णुजिह्नेरिति पदं म्वतंत्रमेवावधार्यम् ।

पुनः कथंभूतः स मुनिराजो धर्मश्च (दायादयात्री) दायादा नाशवन्तः संसारकारिणो ये कौदुम्बिकास्तेभ्यो यानं यात्रा परोपकृतिपथगमनं यस्य स दायादयात्री। धर्मोऽपि दायादे विभागकरणे सिपण्डादिदेयभागविभागकरणे यात्री शास्त्रीयवचनोपदेशतया सत्यमार्गदर्शकः ॥ पुनः किविधोऽसौ योगिराजो धर्मश्च (स्वलवलदलनः) खानीन्द्रियाणि लान्ति बलात् विषयेषु पातयन्ति—गृह्वन्ति वा खला विषयाः शब्दादयस्तेषां बलं बलाद् भोगेषु पातनं तद् दलति

## अथ स्तुतिकोकः

दलयति वेति खलवलदलनः ॥ धर्मोऽपि खलानां कुपथगामिनां बलं बलात्कारेणावरोधनमस्या-चरणं दलति दलयति सुयुक्तियुक्तयेति खलवलदलनः ।

पुनः कथंभूतो मुनिर्धर्मश्च (लोललीलस्वलजाः)। लोला चंचला या तृष्णा—विषयवासना तस्या या लीला विलासता तया स्विस्मन्नेव स्वीयात्मन्येव लज्जतेऽहो दुरन्तेयं तृष्णा नानायोनिषु जातेनापि शतशो भोगा मुक्तास्तद्दिप नरभवेऽद्यापि वासनाक्षयो न जात इति विचारेणात्मन्येव लज्जत इति लज्जः। धम्मोऽपि लोला विद्युद्वचला चपला या लक्ष्मीस्तस्या लीला-केल्स्तिया स्वे स्वकीये धनादाविष यद्यन्यायतया व्यवह्रयते विधाय परपीडां गृश्चत इति लज्जते किमुत परकीयधनादिग्रहणम्॥

पुनः कथंभूतः स मुनिपुंगवो धर्मश्च (केदारौदास्यदारी) के शिरसि दरमेव दारं यद् मयं मृत्युजन्यं तेन यदौदास्यं व्यापारादौ शिथलीकरणत्वं तद् धर्मोपदेशसुधापानतया दार-यतीति (केदारौदास्यदारी) धर्मोऽपि विशां कृषिकर्मस्वभावजमिति शास्त्रवचनपरिपाट्या केदा-राणि क्षेत्राणि तत्कर्मवन्तो ये जनाम्तेषां कर्षणसेचनवपनादिना बुभुक्षाजन्यं यदौदास्यं जनुषा-मिति तद्दारयतीति ताद्दगः। पुनः कीदृशोऽयं मुनिर्धर्मश्च (विमलमधुमदोद्दामधामममचः)। विमलो नातिशीतो नात्युष्णः मर्वाननुदायी यो मधुर्वसन्तर्जुस्तत्र तेन वा यो मदो हर्षो नाना-विधविकसितलताकुसुमफलाभिदशनजः। तस्योद्दामधामा यः कामस्तत्र ममचः। समायाते वसन्ते कः खलु सकामो न भवेदेते मुनयस्तत्रापि जितकामवेगा एव। अथवा विमलं विशेपमलावच्छित्रं यन्मधु मद्यं तस्माद् य मदो मदावस्था तस्य यद्—उद्दामधामभिद्दिलत्वं तत्र आसमन्तात्प्रमचः। सावधानः सर्वथा त्यक्तविषयः।

धर्मोऽपि-विमलो विमलनाथमभुः स एव मधुर्मभुररसः सर्वजनपेयो दर्शनीयस्तस्माद् यो मदोऽत्यानन्दस्तस्य यद् उद्दाम उत्कृष्टं धर्ममोक्षास्त्र्यं तत्र प्रमतः।

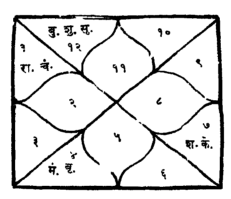
अहर्निशज्ञानध्यानसामायिकपूजादिव्यापारेण जागरूकः । तत्र मोक्षाख्ये व्यापारे भिवकजनियोजक इत्यर्थः । एवमेतद् गुणगणसमलंकृतः स प्रसिद्धो मुनिर्धर्मश्च शतं जीया-दिति कर्तुराशयः । इति संक्षेपतः सरलैकार्थः । अन्ये च बहुर्थाः कृता एव प्रकाशिता भविष्यक्ति समयेन ॥ \*

<sup>ः</sup> अस्य श्लोकस्याऽन्येऽप्येकपञ्चादादर्था अनेनैव पण्डितवरेण साहित्याचार्यश्चीमाधवानन्द्शास्त्रिणाः कृताः सन्ति । तानर्थानन्यत्र पुस्तकरूपेण अस्वालानगरः( पंजाव )स्यश्लीआत्मानन्द-जैन-महा-सभाया व्यवस्थापका हिन्दचनुवादपुरस्मरं प्रकटियव्यन्ति । जिज्ञासुभिरक्षिलक्षीकरणीयास्त इति संज्ञापयिति सुनिक्षरणविजयः ।।



" न्यायाम्भोनिधि जैनाचार्य १००८ श्रीमद्विजयानन्दसूरि प्रसिद्ध नाम श्रीआत्मारामजी महाराज के जन्मशताब्दि स्मारकप्रनथ के लिये " (लेखक-वर्छभविजय)

संवत् १८९३ चैत्र सुदि प्रतिपदा बृहस्पितवार को देश पंजाब जिला फिरोजपुर तहसील जीरा के पास लेहरा प्राम में चउवरे कर्पूरब्रह्मक्षत्रिय सरदार गणेशचन्द्र की स्नी रूपादेवी की कूस.से एक होनहार वालक का जन्म हुआ जिस की जन्मकुंडली यह है:——



यही बालक संवत् १९९३ चैत्र सुदि प्रतिपदा मंगलवार तारीख २४ मार्च ई. सन् १९३६ के दिन हुई जन्मशताब्दि का नायक है।

सज्जनों को विदित रहे कि, मर्हम न्यायांभोनिधि जैनाचार्य १००८ श्रीमद्विजयानंदस्रि प्रसिद्ध नाम श्रीआत्मारामजी महाराज का जन्मशताब्दि महोत्सव नगर बड़ौदा में समाप्त होजाने बाद किसी प्रसंगवश आप की कुंडली देखने से माछम हुआ कि, आप की कुंडली में लिखे हुए बहानुसार आप का शुभ जन्म गुजरात देश की रूढ़ी मुजिब कार्तिकी अर्थात् कार्तिक सुदि प्रतिपदा को जो संवत् शुरू होता है उस मुजिब गुजराती १८९३ और चैत्री १८९४ चैत्र सुदि एकम गुरुवार को सिद्ध होता है; क्योंकि आप पंजाब में जन्मे हैं इसलिए पंजाब के हिसाब से १८९३ गिनने से १९९३ (गुजराती १९९२) चैत्र सुदि एकम को आप को सौ वर्ष पूरे

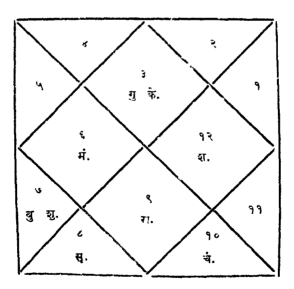
## शताब्दि नायक की जन्मकुंडली

होते हैं मान लिया गया था; परंतु सौमा वर्ष प्रारंभ हुआ समझ लेना. और आगामी संवत् १९२३ गुजराती, चैत्री १९९४ चैत्र सुदि एकम सोमवार तारीम्व १२ अप्रैल सन् १९३७ को एक सौ एक वर्ष की शुरूआत समझ लेनी। मतलब सौमे वर्ष की समाप्ति में जो शताब्दि महोत्सव करना था वह पूर्वोक्त आंति के कारण सौमे वर्ष की शुरूआत में हो गया है.

" जो कुछ होता है अच्छे के लिए " दुनिया की मशहूर इस कहावत मुजिब यदि ख्याल किया जाय तो जो कुछ हुआ है ठीक ही हुआ है! आपका जन्मशताब्दि महोत्सव एक वर्ष तक बलकि इससे अधिक समय तक भी मनाया जा सकता है और उमीद है मनाया ही जायगा! जिसकी पूर्णाहृति पंजाब देशमें ही होती नजर आती है!

प्रसंग से सुप्रसिद्ध ऐतिहासिक व्यक्ति जैनाचार्थ १००८ श्रीमान् विजयहीरस्रिजी की जन्मकुंडली दी जाती है जिसपर से ज्योतिर्विद् विद्वान् समझ सकते हैं कि जगत् मं सुप्रसिद्ध होनहार व्यक्ति के कैसे उत्तम प्रह् होते हैं!

संवत् १५८३ मागमर सुिं नवमी सोमवार को देश गुजरात प्रह्लादनपुर (पालनपुर) में ओसवालजातीय शाह कूरा की धर्मपत्नी नाथीदेवी की कूख से एक होनहार पुत्ररत्न उत्पन्न हुआ, जिसका जन्म लग्न-



यही बालक उन्नति को पाप्त होता हुआ मुगलसम्राट् सुप्रसिद्ध अकवर बादशाह के प्रतिबोधक आचार्य श्री दीरविजयसूरि हुए।

# श्रीपिजधानस सरीश्वराप्टकप





रचयिता--

मुनिराजश्री विचक्षणविजयजी.



धारं धारं त्रतमितकलं ब्रह्म बाल्यानमनस्त्री। वारं वारं विमलवचनं वीतरागस्य विश्वम् ॥ सारं मारं मकलसुखकृन्स्तिम्रक्तामजल्पीत्। पायात्म श्रीमहिनविजयानन्दस्रिः मदा वः ॥ १॥

जोषं जोषं गुरुपदकजं प्राप्तिवद्यो विरक्तः ।
स्तोषं स्तोषं वपुरपगतेच्छस्तपस्यंश्च तीत्रम् ॥
रोषं रोषं व्यसुजदाखलं चान्तरं शत्रुवर्गं ।
देयान्मोदं महितविजयानन्दस्तरः सदा वः ॥ २ ॥

कारं कारं परहितमितिर्धर्भसञ्चारमम्यं । तारं तार भवजलिधर्जनिमनोऽल्पेतरान् यः ॥ हारं हारं व्यहत हृदयान्यत्र हृद्यैर्गुणीयै– भृयातुष्ट्यं महितविजयानन्दस्रिः सदा वः ॥ ३ ॥

नायं नायं नयनिषुणतां श्रोतृलोकं समस्तं । गायं गायं गुरुगुणगणं देवधर्मे गुरौ वा ॥ पायं पायं चरणञ्जरणान् तापतप्तानतृष्यत् । दिञ्चाद्भृतिं महितविजयानन्दस्ररिः सदा वः ॥ ४॥

## श्री विजयानन्दसूरीणामष्टकानि

वन्द्यानामनृतेन वन्दनवचोष्टन्देन संवन्दना—
दादेयानि सुगृह्णतेऽनवरतं दिङ्मण्डले कोविदाः ॥
नासत्यास्तुतिवागग्रुष्य बत तत्सत्यस्तुतेर्वादिने ।
सम्मोदं दिश्चतादमन्दविजयानन्दः सदानन्दनः ॥ ८ ॥
न्यायांभोधिश्रीमद्विजयानन्दाष्टकं पूर्णम् ।
सहृदयमग्रुदयमनमः प्रगृदनिदानं सदोदयताम् ॥ ९ ॥

( 3 )

यो ब्रह्मवतपालनंकचतुरः सद्धम्मेवक्ता महान् । विश्वरूयातयञा उदारहृदयः श्रीवीतरागैकघीः ॥ प्राज्ञम्मन्यकृतर्ककृन्तनिवधौ यक्केखनी विश्वता । न्यायाम्भोधिमुनीन्द्रवन्द्यविजयानन्दश्चिरं नन्दतात् ॥ १ ॥

यः स्याद्वादमहास्रभृजिनवचः प्रोत्थापकाण्ढुण्ढकान् । वादंऽपाम्य जुगोप विश्वविदितं श्रीवीतरागार्चनम् ॥ आक्षेपाँश्च निराकरात्परकृतार्ज्जनागमं तत्त्वविद् । न्यायाम्भोधिमुनीन्द्रवन्द्यविजयानन्दश्चिरं नन्दतात् ॥ २ ॥

यः संसारमहाटवीपरिपटजन्तूञ्जुगोप श्रमात्। तीर्थेशप्रतिपादितागमपथं सन्दर्शयन्मोक्षदम् ॥ सिद्धान्तोद्धमन्थनाप्तविग्तिश्रीवर्धनो वाक्पतिः। न्यायाम्भोधिमुनीन्द्रवन्द्यविजयानन्दश्चिरं नन्दतात् ॥ ३॥

यः पाश्चात्यबुधाँस्तर्दायसमितौ श्रीवीग्चन्द्राभिष्ठं । यीशूमीश इव प्रबोधनपरः संप्रैषयद् धार्मिकम् ॥ यद्यक्तीः प्रविभाव्य राधवतन्जः ख्यातिमामोद् भृशं । न्यायाम्भोधिमुनीन्द्रवन्द्यविजयानन्दश्चिरं नन्दतात् ॥ ४ ॥

## मुनिश्री विचक्षणविजयजी

यः सिद्धाचलतीर्थराजमयजत् श्रीमारुदेवप्रश्चं।
स्तोत्रैर्वाक्पतिनिर्मितैरिव मवभ्रान्तिप्रमेदेच्छया॥
सन्त्वोद्रेकवञाद्थ व्यवसितं ब्रह्मास्म्यहं केवलं।
न्यायाम्भोधिश्चनीन्द्रवन्द्यविजयानन्दश्चिरं नन्दतात्॥ ५॥

यो वैराग्यमहानरेन्द्रमवशं वश्यं विधायाप्यहो!।
चित्तैकाम्यसमृद्धिलुण्टनपरान् क्षेपानजैनीद् भृशम् ॥
शान्त्या चन्द्र इव प्रसादितजनैः सोल्लासमालोकितो।
न्यायाम्भोधिम्रुनीन्द्रचन्द्यविजयानन्दिश्वरं नन्दतात् ॥ ६ ॥

दृष्ट्वा यस्य महाम्रुनेरमयदं सद्धर्मरागं शुभं । आचार्यस्य गुणावलीं च विमलां जैनप्रजाऽदादिमाम् ॥ जैनाचार्य इति प्रसिद्धपदवीं विद्वजनैरादतां । न्यायाम्भोधिम्रुनीन्द्रवन्द्यविजयानन्दश्चिरं नन्दतात् ॥ ७॥

यः सौभाग्यपरम्परामनुभवस्तीर्थाटनं चिक्रवान् । अज्ञानोपहताँश्च जीवनिवहानुद्वोषयन् युक्तितः ॥ श्रीमद्भागवतं पदं स्मृतिपथं नीत्वा च नाकं गतो । न्यायाम्मोधियुनीन्द्रवन्द्यविजयानन्दिश्चरं नन्द्रतात् ॥ ८ ॥

आत्मारामाष्टकमिदं, यः पठेत्प्रयतः श्रुचिः । श्रास्त्रोदितां लमेतात्म-संपत्तिं नात्र संश्रयः ॥



सुप्रसिद्ध शासनप्रभावक स्त्र-परशास्त्रनिष्णात न्यायांभोःनिधि जैनाचार्य श्री १००८ श्रीमद् विजयानन्दस्रीश्वरजी महाराज।

दूंडक दीक्षा-१९१० ( पंजाब ) मालंरकोटला

संवेगी दीक्षा-१९३२, अमदाबाद ( गूजरात )

( श्री १००८ श्रीमद् आत्मारामजी महाराजजी । ) [जन्म-विक्रम संवत्-१८९३, चैत्र शुदि-१, लेहरा ( पंजाब ) ]

स्वर्गवास-१९५२, गुजरांवाला-( पंजाब )

आचार्य पद-१९५३. पालीनाणा-( काठीयाबाइ )



[સ્વ. વિજયાન દસ્તિ જ, જો સાચે જ સંસ્કૃત સાહિત્યના પારગામી હતા તા પછી એમણે હિંદીને પ્રચારનું વાહન કેમ બનાવ્યું ! લોક—કલ્યાજીના ઉપાસક લોકભાષાની અવગણના કરી શકતા નથી. એ દિષ્ટિએ જ, હજી તા પગભર થતી હિંદી ભાષાને, એ સ્વર્ગસ્થ પુરુષે અપનાવી; અને પાતાની સહસ્રમુખી પ્રતિભાવડે એને સમૃહ બનાવી. મુનિશ્રી પુષ્યવિજયજી, સ્વર્ગસ્થની એ પ્રતિભા અને લાકદિતૈષી વૃત્તિના અહિં ટ્રકામાં પરિચય કરાવે છે.]

જયારે જયારે પ્રજાના જીવનમાંથી પ્રાણ ઉડી જઈ પ્રજા નિશ્ચેતન અની જાય છે અને જ્યારે તેને સાચે જ એમ લાગે છે કે પાતે દેશર અંધકારમાં ડ્રબલી જાય છે, ત્યારે ત્યારે તેને પુનર્જવન અથવા નવીન પ્રકાશ મેળવવા માટે પાતાની પ્રાચીન વિભૂતિઓ,—અર્થાત અસ્ત પામી ગએલ છતાં જીવતા-જાગતા પૂર્વ મહાપુરુષા,—ની ઝગમગતી જીવનજ્યાતિનું દર્શન કરવાની ઉતકંઠા થાય છે.

મહાપુરુષાની જીવનજયાતના પ્રવાહા સર્વતાગામી હાઇ તેનું સંપૂર્ણ દર્શન વિવેક-પુર:સર કરવાનું આપણા જેવા સાધારણ કાેટિના દરેક મનુષ્યા માટે શકય નથી હાતું, એટલે એ જયાતનું આધું આધું ય દર્શન આપણ સાૈને થય અને આપણા સામાં નવેસરથી નવ-ચેતન પ્રગટે, એ ઉદ્દેશથી આપણા સાૈની વચમાં વસતા પ્રાણવંતા પ્રજ્ઞાશાળી મહાપુરુષા અનેક ઉપાયા યાજે છે.

આપણા પૂર્વ મહાપુરુષોએ સમ્યગ્જ્ઞાન-સિંદઘાની પ્રાપ્તિ, સમ્યગ્દર્શન-સત્ય વસ્તુની ઓળખ અને સમ્યક્ચારિત્ર-સદ્દ્યુણી જીવનની પ્રાપ્તિ માટે આજ સુધીમાં તિથિઓ, પવીં, કલ્યાણુક મહાત્સવો, અષ્ટાદ્ધિકાઓ વિગેરે જેવા અનેક પ્રસંગા ઉપદેશ્યા-પ્રવર્તાવ્યા છે. એ જ મહાપુરુષોનું અનુસરણ કરી આજના યુગમાં પણ જયંતી, શતાબ્દિ, જાહેર વ્યાખ્યાન આદિ જેવા અનેક શુભ પ્રસંગા ઊભા કરવામાં આવે છે જેથી પ્રજાજીવનમાંથી એાસરી ત્રયેલા બાદ્યા અને આવ્યંતર જ્ઞાનાદિ ગુણાની કર્મ કર્મ પ્રાપ્તિ તેમ જ વૃદ્ધિ થાય.

# विश्वनी भहाविश्वति श्री विजयानं इस्रिवरना अक्षरहेड

ચાલુ વર્ષે આપણી સમક્ષ વિશ્વવિખ્યાત મહાપુરુષ ન્યાયાંભાનિષિ જૈનાચાર્ય શ્રી ૧૦૦૮ શ્રી વિજયાન દસ્વિવર( પ્રસિદ્ધનામ શ્રી આત્મારામજી મહારાજ )ની 'શતાબ્દિ ' ના પ્રસંગ ઉપસ્થિત થયા છે, જે અડગપણ એ મહાપુરુષને પુનીત પગલે ચાલનાર અને એમનાજ— આગ્રાષારી પ્રભાવશાળી—પટ્ટંષર આચાર્ય પ્રવર શ્રી વિજયવદ્મભસ્ત્રિની અપૂર્વ ભક્તિ અને પ્રેરણાને પરિણામે જન્મ્યા છે.

જે મહાપુરુષની શતાબ્દિ ઉજવવાની છે તેમને લક્ષીને તેમના 'સ્મારક શ્રંથ' માં કાંઈ લખવાનું આમંત્રણ તેના ઉત્પાદક તેમજ સંપાદક તરફથી મળે, પરંતુ જે મહાપુરુષને આપણું નજરે નિહાત્યા ન હાય અથવા જે મહાપુરુષને નજરે જોવાનું સફભાગ્ય આપણું પ્રાપ્ત થયું ન હાય તેમના સંબંધમાં કાંઇ પણ લખવા પ્રવૃત્તિ કરવી એ એક દિષ્ટિએ કૃત્રિમ ગણાય; તેમ છતાં ખીજી દિષ્ટિએ વિચાર કરતાં લાગે છે કે મહાપુરુષો સ્થ્લ દેહે બલે આ ફાની દુનિયાના ત્યાગ કરી ગયા હાય તે છતાં તેઓ સ્ફ્રમ દેહે કહા—ચહાય અક્ષર-દેહે કહાે—સદાય આ જગતમાં જીવતા—જાગતા જ હાય છે, એટલે આપણું એ મહાપુરુષને તેમના અક્ષરદેહ ઉપરથા એાળખવા પ્રયત્ન કરીએ તા કૃત્રિમતા નહિ ગણાય.

સ્વર્ગવાસી ગુરુદેવે પાતાના જીવનમાં જે અનેકાનેક સત્કાર્યી કર્યાં છે તેમાં એ ગુરુ-દેવની શ્રંથરચનાના પણ સમાવેશ થઈ જાય છે. તેઓ શ્રોની શ્રંથરચના પ્રતિપાદક શૈલીની તેમ જ ખંડન-મંડનાત્મક એમ બન્ને ય પ્રકારની છે. એ શ્રંથાના સ્ક્ષ્મ રીતે અભ્યાસ કર-નાર સંહેજે સમજી શકે તેમ છે કે એ શ્રંથાની રચના કરનાર મહાપુરુષ કેવા બહુશ્રુત તેમજ તત્ત્વગવેષક દર્ષિએ કેટલા વિશાળ અને ઊંડા અભ્યાસી હતા! વસ્તુની વિવેચના કર-વામાં તેઓશ્રી કેટલા ગંભીર હતા!! તેમ જ ખાસ ખાસ મહત્ત્વના સારભૂત પદાર્થીના વિભાગવાર સંશ્રહ કરવામાં તમને કેટલું પ્રખર પાહિત્ય વર્શું હતું!!!

ગુરુદેવની શ્રથરચનામાં તત્ત્વનિર્ણયપ્રાસાદ, જૈનતત્ત્વાદર્શ, અજ્ઞાનતિમિરભાસ્કર, નવ-તત્ત્વ, જૈનધર્મ વિષયિક પ્રશ્નોત્તર, ચિકાગા પ્રશ્નાત્તર, સમ્યકૃત્વશક્યોહાર, પૂજા-સ્તવન– સજ્ઝાય-ભાવનાપદસંશ્રહ વગેરે શ્રંથા પ્રધાન સ્થાને છે. આ ળધાય શ્રંથા એ ગુરુદેવે જન-કલ્યાણાથે હિદી ભાષામાં જ રચેલા છે, જેના અભ્યાસ અને અવલાકનદારા દરેક સામાન્ય મનુષ્યા જૈનધર્મ તેમજ ઇતિર ધર્માનાં તત્ત્વાને અને તેના સારાસારપણાને સહેજે સમજ શહે.

સ્વર્ગવાસી ગુરુદેવની સર્વવ્યાપી યશ:કીર્ત્તિને નહિ સહી શકનાર કેટલાક મહાનુભાવા, ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણુ એ ગુરુદેવે સંસ્કૃત–પ્રાકૃતાદિ ભાષામાં કાેઇ ગ્રંથની રચના ન કરતાં માત્ર હિંદી ભાષામાં જ બધા ગ્રંથાની રચના કરી છે, એ કારણ આપી તેઓશ્રીમાં ' ખાસ ઊંડા અભ્યાસ ન હાેવા ' ની વાતા કરી આત્મસંતાષ મનાવે છે; એ વાતના પ્રતિવાદ કરવા ખાતર નહિ પણ એ સ્વર્ગવાસી ગુરુદેવમાં વાસ્તવિક રીતે કેટલું ઊંડું જ્ઞાન, કેટલી પ્રતિભા

# भुनिराक श्री पुरुयविकय्क

અને કેટલું ગંભીર આલાચન હતાં, એ જાણવા માટે આપણુ સહજ પ્રયત્ન કરીએ એમાં વધારે પડતું કશું જ નથી.

સ્વર્ગવાસી ગુરુદેવે રચેલા મુખ્ય મુખ્ય ગ્રંથાની અમે ઉપર જે નામાવલી આપી ગયા છીએ તેમાં જે સંખ્યાબંધ આગમ અને શાસ્ત્રોની વિચારણાઓ લરેલી છે એ દ્વારા તેઓ-શ્રીના બહુશ્રુતપણાની તેમ જ વિજ્ઞાન અને ઊંડા આલાેચનની આપણને ખાત્રી મળી જાય છે, તેમ છતાં આપણે તેઓશ્રીના સંગ્રહિત જ્ઞાનભંડારા-પુસ્તકસંગ્રહા તરફ નજર કરીએ તા આપણને તેઓશ્રીના ગંભીર વિજ્ઞાનની સવિશેષ અંખી થઇ જાય છે.

સ્વર્ગવાસી ગુરુદેવના જ્ઞાનભંડારમાં તેમના સ્વહસ્તે સંશાધિત અનેકાનેક શ્રંથા છે તેમાં 'સન્મતિતક' શાસ્ત્રની હસ્તિલિખત પ્રતિને એ ગુરુદેવે પાતે વાંચીને સુધારેલી છે. એ સુધારેલા પાઠાને મુદ્રિત સન્મતિતકના સંપાદકાએ તેનો ટિપ્પણીમાં ઠેકઠેકાણે સ્થાન આપ્યું છે. જે શ્રંથના અધ્યયન માટે હજારા રૂપિયાનું ખર્ચ કરી નાખવા છતાં ય આજે કાે કે જૈન સાધુ ખરી રીતે એમાં પાર પડી શક્યા નથી એ શ્રંથનું વાચન—અધ્યયન, સ્થાનકન્વાસા જેવા અવિદાપ્રધાન સમાજમાંથી આવેલ એક વ્યક્તિ, પાતાની સ્વયંપ્રતિભાને ખળે સન્મતિતક જેવાં શાસ્ત્રોની મહત્તાને સમજ, પાતાના જીવનની ટ્રંક કારકીદીમાં કરે એ કરતાં એ સ્વર્ગવાસી મહાપુરુષની પ્રતિભાનું અને તેઓશ્રીની વિજ્ઞાનશક્તિનું જ્વલંત ઉદાહરુષ્ણ બીજાં શું હાેઇ શકે! જે મહાપુરુષ આવા મહિદિક શ્રંથાના અધ્યયન—મનન માટે જીવતી પ્રવૃત્તિ કરે એ મહાપુરુષમાં તકવિદ્યાવિષયક સ્વયંપ્રતિભાજનિત કેટલું વિશદ પાંડિત્ય હશે એ સ્પષ્ટ કરવાની આ ઠેકાણે આવશ્યકતા રહેતી નથી.

પંજાબ દેશમાં આજે સ્થાન-સ્થાનમાં સ્વર્ગવાસી ગુરુદેવના વસાવેલા વિશાળ જ્ઞાનભંડારા છે. પંજાબ આખામાં દીપતા જ્ઞાનભંડારા જો કાઈ હાય તો તે ગુરુદેવના વસાવેલા આ જ્ઞાનભંડારા જ દીપતા છે. એ ભંડારામાં સાર સાર બ્રંથાના સંબ્રહ કરવા આપણા ગુરુદેવે અથાગ પ્રયત્ન કર્યો છે. ન્યાયવિશારદ ન્યાયાચાર્થ મહાપાધ્યાય શ્રીમાન્ યશાવિજયાપાધ્યાયકૃત પાતંજલયાગદર્શન દીકા, અનેકાંતબ્યવસ્થા આદિ જેવા અનેકાનેક અલભ્ય-દુર્લભ્ય પ્રાસાદબ્રંથાની નકલા આ ભંડારામાં વિદ્યમાન છે. આજે આ બ્રંથાની નકલા બીજે કયાં ય જેવામાં નથી આવતી. સ્વર્ગવાસી ગુરુદેવે પાતાના વિહાર-પરિભ્રમણ દરમિયાન ગામ-ગામના જ્ઞાનભંડારાની ખારીકાઈથી તપાસ કરતાં જ્યાંથી મળી આવ્યા ત્યાંથી તે તે બ્રંથાના ઉતારા કરાબ્યા છે. અહીં આપણે માત્ર એટલું જ જોવાનું છે કે એ ગુરુદેવમાં અપૂર્વ સાહિત્યને પારખવા માટે કેટલી સ્ફર્મેક્ષિકા હતી! જો ગુરુદેવના ભંડારાને ખરાબર ખારીકાઇથી તપાસવામાં આવે તો તેમાંથી આપણે કેટલીયે અપૂર્વતા જોઇ-તારવી શકીએ.

# विश्वनी महाविभृति श्री विजयान हस्रिवरने। अक्षरहेड

સ્વર્ગવાસી ગુરુદેવ તેમના જમાનાના એક પ્રષ્ટવ્ય-પૂછવા હાયક પુરુષ હતા, એટલે તેઓ શ્રીને ગામે ગામના શ્રીસંઘા તરફથી તેમ જ વ્યક્તિગત રીતે પણુ નાની કે માેડી દરેક બાબતના વિધવિધ પ્રશ્નો પૂછવામાં આવતા. અને ત્યારે તેઓ શ્રી તે તે પ્રશ્નોના જે ઉત્તરા આપતા (જેમાંના કેટલાક તે સમયના જૈન ધર્મ પ્રકાશ માસિકના અંકા વિગેરમાં છપાએલા છે) એ જોતાં આપણુ તેઓ શ્રીની ઉત્તર આપવાની પહાતમાં સ્થિતપ્રગ્રપણું, ઉદારતા, નિષ્પક્ષપાતપણું તેમ જ અના મહીપણું વગેરે સ્પષ્ટ રીતે જોઇ શકીએ છીએ. કેટલાક એક જ વિષયના પ્રશ્નોના ઉત્તરો એ ગુરુદેવે પ્રશ્નકારની જિગ્નાસા, પરિસ્થિતિની યાગ્યતા વગેરે ધ્યાનમાં રાખી એટલી ગંભીરતાથી તેમ જ યાગ્યતાથી આપ્યા છે કે જેમાં આપણુને એ ગુરુદેવની સ્થિતપ્રગ્રતા તેમજ અના ચહીપણું નો સહેજે ખ્યાલ આવી જાય છે. આ ઠેકાણું અમે ઉદાહરણું ખાતર,—પર્શુપણુંમાં મહાવીર જન્મના દિવસે શ્રીફળ વધેરવાં એ શાસ્ત્રોક્ત છે કે કેમ શે એ રિવાજ કાયમ રાખવા કે કેમ ? એ ચાલુ રિવાજ અંધ કરી શકાય કે નહિ ? અને અંધ કરવા યાગ્ય જણાય તો શા માર્ગ લેવા ?,—આ પ્રશ્નો સંબંધમાં સ્વર્ગવાસી ગુરુદેવે જે જુદા જુદા જુદા માર્ગદર્શક ઉત્તરા આપ્યા છે (જુઓ, જૈન ધર્મ પ્રકાશ પુસ્તક ૯, અંક ૮ અને ૧૦) તેમ જ તેમાં શ્રીસંઘમાં કાઇ પણ પ્રકારના વિક્ષેપ ઊલો થવા ન પામે તે માટે જે માર્ગદર્શન કરાવ્યું છે એ જોવાની માત્ર ભલામણુ કરીએ છીએ.

અંતમાં ટ્રંકમાં અમે એટલું જ કહીએ છીએ કે જ્યારે જ્યારે પ્રજામાં ધાર્મિક તેમજ નૈતિક નિશ્ચેતનતા પ્રગટે છે ત્યારે ત્યારે તેનામાં પ્રાણ પ્રવા માટે એકાદ અવતારી પુરુષ જન્મ ધારણ કરે છે, તેમ સ્વર્ગવાસી ગુરુદેવે અવતાર ધારણ કરી જૈન પ્રજામાં અનેક રીતે પ્રાણ પૂર્યા છે. જે જમાનામાં તેઓ શ્રીએ ગુજરાતની ધરા ઉપર પગ મૂકયા ત્યારે જૈન સાધુઓની સંખ્યા અતિ અલ્પ હતી, તેમાં શાસ્ત્રન્નો ગણ્યા—ગાંક્યા હતા, દેશ-વિદેશમાં જૈન સાધુઓના પ્રચાર અતિવિરલ હતો તેવે સમયે આ બધી બાળતામાં એ ગુરુદેવે પાતાની પ્રતિભાદારા સંગીન ઉમેરા કર્યો છે. એમની પ્રતિભાને બળે જ શ્રીમાન્ વીરચંદ રાધવજી ગાંધી ચિકાંગાની સર્વ ધર્મપરિષદમાં જઈને જૈનધર્મના તત્ત્વોને વિશ્વના મેદાનમાં રજી કરી શકયા છે.

એ સ્વર્ગવાસી પરમપવિત્ર ગુરુદેવના અગમ્ય તેજને પ્રતાપે આપણે સાે વર્ત્ત માન યુગને અનુરૂપ ધર્મસેવા, સાહિત્યસેવા અને જનસેવા કરવાનું બળ મેળવીએ એટલું ઇચ્છી વિરમીએ.

कुण्ठाऽपि यदि सोत्कण्ठा, त्वद्गुणग्रहणं प्रति ।
ममेषा भारती तर्हि, स्वस्त्येतस्ये किमन्यया ? ॥
आचार्य हेमचन्द्र

दक्षिणविहारी सुनिराजश्री अमरविजयजी महाराजना विद्वान शिष्य---

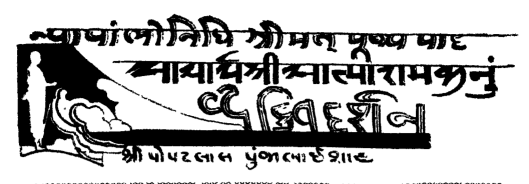


मुनिराजश्री चतुरविजयजी महाराज १.२०,२७,८१

प्रवर्तक श्री कांतिविजयजी महाराजना प्रशिष्यरत्न--



साहित्यसेनी मुनिराजभी पुण्यनिजयजी थु. १



[ લેખક એક યુવાન જૈન ત્રેજ્યુએટ વિચારક છે, અને સાથે સુંદર ગદ્મલેખક છે. વાંકાનેરની હાઇરફલમાં શિક્ષક તરીક કાર્ય કરવા સાથે અવકાશના સમયમાં શિક્ષક કમના ગ્રાંથ, સંવાદો, કાવ્યો અને લેખા પાતે લખે છે. તેમણે શ્રીમદ્ આત્મારામજી આચાર્યનું વ્યક્તિદર્શન, તેમના સાક્ષાત્પરિચય કે દર્શનલાભ ન હોવા છતાં તેમની છમી, અક્ષરદેહ તેમ જ જીવનચરિત્ર પરથી પોતાના અજબ ચિંતનની 'સર્ચલાઇટ' ફેંકી જે ભવ્ય, મનારમ અને પ્રભાવશાળી શબ્દામાં કર્યું છે તે સપૂર્ણપણ વાંચી જવા યાગ્ય છે એટલું જ નહિ પરંતુ યુવક વર્ગે—સાધુ શ્રાવક વર્ગે –હોના મહાદાંએ વિચારવા યાગ્ય છે.

અતેક દરિખિદ્ધી, અનેક ઉપમા–અલંકારથી લેખકે સ્રિજીનું વ્યક્તિત્વ છણ્યું છે, શોભાવ્યુ છે. કાઈક વિચાર સાથે કદાચ કાઇના વિચારબદ થવા સંભવ છે, પરંતુ એકંદરે જોતાં વિચારશ્રેિણ યથાર્થતાને પામી છે. લેખકના વિચાર–સંયમ પદે પદે દેખાય છે, અને તેથી તેઓ વાણીવિલાસના–શબ્દાડ બરીના પ્રવાહમા તણાયા નથી.

મમગ્ર લેખ અથૈતિ વાંચી તેનું મનન કરવા અને તેમાં મુદ્દર પદાવ<mark>લીથી આ</mark>ળેખાયેલા આચાર્યશ્રીના ગુણાના આદર કરવા–વર્તનમાં મૂકવા સર્વ સુત્રને નમ્ર વિન**ે**તિ છ<del>ે સ</del>ંપાદક ]

યુગે યુગે, યુગના પ્રમાણમાં ઘણીવાર સમાજની ધારક શક્તિ પ્રમાણે યુગાવતાર જન્મે છે; કાઇ કાઇ વાર સમાજ-શક્તિથી અધિક પ્રચંડ, સમાજ ઝીલી ન શકે એવું સામર્ચ્ય પ્રગટ થાય છે. એ સામર્ચ્ય માત્ર યુગાવતાર જ નહિ પણ યુગપ્રધાન અવતારે છે. યુગપ્રધાન આખા યુગને દાેરે છે, ફેરવે છે અને તેને પલટા આપીને તેનું નવું સર્જન કરો નાંખે છે. યુગાવતાર યુગને દાેરે છે, તેને પલટા આપે છે અને તેના સંરક્ષક બનીને તેને કાંઇક નવીનતા દે છે. એક હાય છે અજેડ કાંતિકાર, બીજો હાય છે સમર્થ સુધારક: બંને સમાજનાં ધારણાથી ખૂખ ઊંચા હાય છે.

બંનેમાં સુધારકતા અને ક્રાંતિકારત્વ હોય છે જ, પણ વધતા-એાછા પ્રમાણમાં. નિશ્ચય, અડગતા અને સ્વતંત્રતા બન્નેમાં હોય છે, પણ સંરક્ષક-સુધારક ક્રાંતિને પગલે ચડી છેવટ સમાજની સ્થિતિને સુધારવા મથે છે; જ્યારે ક્રાંતિકાર તેને ખીલવી, પલટાવી, સારું હાય તેને પણ નવીનતા આપી તેમાંથી ક્રાંતિ જન્માવે છે. એક સુધારા જન્માવે છે, બીજો ક્રાંતિ અવતારે છે.

# આચાર્ય શ્રી આત્મારામજીનું વ્યક્તિ**દશ**ન

આ બેમાંથી આત્મારામછ કયા વગમાં આવી શકે ? એ પ્રશ્નના ઉત્તર આપતાં પહેલાં તેમની સ્થિતિના-સંયોગોના વિચાર કરીએ.

રાજ્ય સ્થાપનાના હાંશીલા છતાં તેમાં નિષ્ફળ નીવડતાં, ધાડપાડુ ગણાએલા પિતાના ક્ષત્રિય પુત્ર ભાગ્યયાગે વિશ્વક-વૈશ્યના રક્ષણ તળે આવી રહ્યો. તે જ અરસામાં લગભગ પંજા- ખકેસરી રણજીતસિંહનું મૃત્યુ થયું. પંજાબના વિશ્વહા થયા અને ઇસ્લામ યુગમાં સાથી પ્રથમ પરદેશીઓને શરણે જનારા પ્રાત હારેલા, થાંકેલા યાહા જેવા સાથો છેલ્લા વિદેશીઓને તાએ થયા. એ સમય પંજાબના જ નહિ પણ આખા ભારતના સંક્રાન્તિકાળના આરંભ-યુગ હતા. કીત્તા સમજણી ઉમરના થયા તે વેળાયે પંજાબના વિશ્વહ પૃરા થઇ ગયા હતા અને લારેન્સ ભાઇઓ પંજાબને થાળે પાડતા હતા. અહાર વર્ષની વયે દીક્ષા લીધા પછી ત્રણેક વર્ષે બળવા થયા અને શન્યો. તે કાળ અશાંતિ, અવ્યવસ્થા અને અવિધાસના હતા. ધર્મ- ભયની ખૂમ તા ચામેર પડી રહી હતી, એટલે ધર્મરક્ષણનું ઝનન તે કાળે ભારતના જીવનમંત્ર થઇ ચૂક્યું હતું.

આત્મારામજીનું વ્યક્તિત્વ, એ અશાંતિ, અવિધાસ અને અવ્યવસ્થા તેમ જ હિંસાના તાંડવથી ત્રાસી ઊઠશુ અને છેવટ ધર્મ અનુને ઘડાયું. એ ઘડતરને અહિંસક ધર્મે જીદી દિશાએ વાત્યું, એટલામાં એને અનુકૃળ સન ૧૮૬૧ થી વિકટારી આને શાંતિયુગ બેઠા તે દ્દરમ્યાન આત્મારામે અલ્યાસ કરી લીધો હતા અને ધર્મ-જાગ્રતિનાં સાચાં સ્વપ્તની ગ્રાંખી તેને થઇ ચૂકી હતી.

બળવાનાં પરિણામની અને શાંતિયુગની અસર તેનામાં સંગઠનના વિચારરૂપે, શરીરને ધર્મ અર્થે સળળ બનાવવાના આચાર ઉપદેશરૂપે અને ધાર્મિકતાના સાત્ત્રિક ઝન્નરૂપે પરિ-ઘમી કયાન દસ્વામીને બળવાને પરિણામે નિ:શસ્ત્ર, નિરાધારી, કુસંપ અને સ્વાભિમાનના દ્વાપ દેખાયાં એટલે એમને આર્યત્વનું ઉગ્ર અભિમાન, સંગઠન, શુદ્ધિ અને બળશાલિત્વ માટે શસ્ત્ર શિક્ષણ-એટલાં તત્ત્વ પ્રજાના ધર્મીદાર માટે આવશ્યક લાગ્યાં.

આત્મારામજી મહારાજ ઉપર પાછી ગૂજરાતના શાંત વાતાવરણની અસર પણ થર્ધ અને એથી એમણે જૈનશાસનની સેવા સ્વીકારી

તે કાળે જૈનશાસન છિન્નભિન્ન હતું: એક તરફ યતિવર્ગ, બીજી તરફ સંવેગી સુધુ વર્ગ અને ત્રીજી તરફ સ્થાનકવાસી સંપ્રદાય એ ત્રણે શ્વેતાંબર જૈન શાખાને વીંખીપીંખી રહેલ હતા. કુસંપ, શિથિલાચાર અને શાસ્ત્રોના અવળા વિચાર ને આચારનાં ગાયાંમાં જૈન જનતા ગળક્યા કરતી હતી. આ બધું જોઇને આત્મારામજીના આત્મા કકળી ઊદ્યો અને તેમણે, પોતાને જે સત્ય જશાયું હતુ, પોતે જે શાસ્ત્ર–શાસનને સંપૂર્ણ માન્યું હતું તેના ઉદ્ધાર કરવા કમર કસી, અને એ ઉદ્ધારની યાજનામાં એમનું જીવન ખર્ચાઇ ગયું અને ઘણેક અંશે તે કાળે તો તેમના ઉદ્દેશ સફળ પણ થઇ ચૂકચો

# શ્રી પાેપટલાલ યુંજાભાઈ શાહ

આવી રીતે તેમના ઉપર યુગળળની અસર થઇ અને તેમનું વ્યક્તિત્વ તે પ્રમાણે ઘડાયું. આત્મારામજી આમ પ્રખર અને પ્રચંડ ક્રાંતિકાર નહિ, પણ સુવ્યવસ્થારઢ સુક્રાંતિના બીજ-વાળા સુધારક બન્યા.

તે યુગે હજી વિલાસનાં દર્શન કયા ન હતાં; સટાેડીયાે વેપાર, ઝીંંબાં અને હિંસક વસો તેમ જ ખાનપાનના સ્વચ્છંદ હજા તે ટાંબે પ્રવેશ્યાં ન હતાં. વળી શ્રમ, શસાબળ અને સંતાષી જીવનથી સ્વાભાવિક રીતે જ શરીરબળ ટકાવી રાખવાની કળાના પણ તે વેળાએ હજા લાપ થયા ન હતા. એટલે શીખ-ક્ષત્રિયપુત્ર દોત્તાનું શરીર ખૂબ જ વિકસ્યું હતું. દીક્ષિત આત્મારામજીને પછી વિહારના શ્રમ, અપરિશ્રદ્ધી સાધુજીવન અને કડક સયમ સાંપડ્યાં, એટલે એ શરીર સુદઢ રહ્યું.

આચાર્ય શ્રી વિજયવલ્લભસૂરિજીને એમના અંગત જીવન પરિચય હતા. તેઓશ્રી લખે છે કે—

इस छनीमें प्रशस्त छलाट, अलौकिक तेज भरें शांत स्वरूप. दीर्घनयन, शरीरमें देवभावका प्रभाव, मुखमंडलमें सर्व जीवोंको अभय करनेवाली अपूर्व शोभा है।

વિશાળ કપાળ, પ્રતિભાવ તું મુખ, માંસલ ગાત્રા અને તેજલર્યાં જ્ઞાનાતુર નયના-એ એમની દેહ વિભૂતિ. એ વિભૂતિમાં એમનુ પંજાળી વ્યક્તિત્વ ઢાંકશું રહી શકે તેમ ન હતું. એક ભારથી ચગદાઇ ગયેલા-દુર્ભળ પ્રાણીના બાજો ઉપાડીને તેને બચાવવામાં કે સમશેર- ધારી ભીલનું કાંડુ હચમચાવીને તેને વગડામાંથી ગામમાં ઢસડી જવાનાં અહિંસક શાર્યમાં એ વ્યક્તિત્વના કાંઇ અનાખા જ પ્રભાવ દેખાઇ આવે છે.

એમના સ્વભાવ વિનાદી અને તાત્ત્વિક પણ હતા, તે એમની વાતા પરથી અને ચર્ચા પરથી દેખાઇ આવે છે નિર્દોષ વિનાદ આ સાચા આત્મારામનુ લક્ષણ છે. આજ ગાંધીજી પણ એ વિનાદને ઘણીએ વાર બહેલાવે છે, એમ આત્મારામજી પણ પાતાની સાધુ–મંડળીમાં વિનાદ કરતા.

એમના વ્યક્તિત્વમાં ધ્યેય-પ્રાપ્તિના તનમનાટ એટલા જ દેખાય છે. એમનામાં ફ્રાંતિકાર જેવી શક્તિ બીજરૂપે હતી. ચાલતે ચીલે ચાલે તે સામાન્ય માનવી, સુધારક કે ફ્રાંતિકાર બની શકે નહિ. સાત્ત્વિક અસંતાષ, આત્મિક ઉગુપના ખટકા, એ હરકાઇ સાચા ફ્રાંતિકારમાં જન્મથી જ હાય છે. એટલે જ દીત્તાની બાળજિજ્ઞાસા રમતગમતમાંથી જ્ઞાનની આંતુરતામાં પરિશ્રુમી. અમરસિંઘજીના પ્રયત્ના શિખ પંચ માટે, એ ફ્રાંતિના બીજને વિકસાવવા માટે જ હતા, જીવગુમત્લજીએ પણુ એ બીજનાં દર્શન કરીને જ દીત્તાને આત્મારામ બનાવ્યા હતા; પશ્રુ જેના ભાગ્યમાં શીખપંચના મુખી થવાનું સરજાયું નહોતું, લગ્ન, સંસાર-સુખ કે જોધમલની મિલ્કત જેને જીતી શક્યાં નહિ, પાલક માત-પિતાના સ્નેહ જેને પલાળી-ખાળી શક્યા નહિ, એ સ્નેહને તરજાડીને દીક્ષા લેવા જેટલી પામરતા જેણે બતાવી નહિ અને છતાં એ જ સ્નેહને વિશાળ બનાવીને દીક્ષા લેવાની આનંદપદ અનુમતિ મેળવવામાં જે શક્તિશાળી થઇ શક્યા—એ આત્મારામને ન સંતાષી શક્યા જીવણમલ્લજી, ન આકર્ષી શક્યા અમરસિંઘજી

# **આ**ગાર્ય શ્રી **આત્મારામછ**તું વ્યક્તિદર્શન

કે ન છતી શકયા ચંદનલાલછ. એમના આત્મા સ્વતંત્રતાના ચાહક અને શાધક હતા, એટ**લે** એને પાતે જ્યાં હતા ત્યાં મળ ન પડી.

આત્મારામ જ્યારે મુંઝાય છે ત્યારે સ્વતંત્રતા માટે તલસે છે અને એનું દ્વાર જેવા મથે છે. એની એ સ્વતંત્રતાને બાધક કાેઇપણ તત્ત્વને એ ગણકારતા નથી તેમજ એનાથી કરતા કે અચકાતા નથી.

આત્મારામજીએ એ દશા અનુભવી આઠ દશ વર્ષ સુધી, અને એમાંથી છૂટવાની તમ-ન્નાને સંતાષવા શાંત પ્રયત્ના આદર્યા. એમનામાં ફાટી નીકળતા પ્રલયના ધામ જેવી જ્વાલા-મુખીની દશા નહેાતી, પણ ધરતીક પની ગરમ થથરાટી અને એ થથરાટીમાંથી ઉત્પન્ન થતી માર્ગ કાઢવાની તીવતા ભારાભાર ભરી હતી. એ તીવ્રતાએ એમને વ્યવહારુ બનાવ્યા.

પૂરી તૈયારી વિના સ્વતંત્રતા માટે ફાંફાં મારનાર પાછા પડે છે અને તેની એડીઓ વધારે મજબૂત બને છે. ઉતાવળા કુદકા આપઘાત કરાવે છે, એ સત્ય આત્મારામજી સમજતા હતા તથી તેમણે વડવાનલભર્યા સમુદ્રની શાત ગંભીરતા સેવીને પાતાનું કર્તા વ્ય ચાલુ રાખ્યું. છતાં જેમ એ સાગર પણ ટાણે—ટાણે તાફાની થઇ તર ગ ઉછાળે છે, પવનને સુસવાવે છે અને એમ કાઇ કાઇ વાર વડવાનલને ગુપ્ત રાખીને પણ પાતાની ગંભીરતા છાંડે છે અને પાતાનું ઉગ્ર સ્વરૂપ દેખાંડે છે તેમ આત્મારામજી પણ વ્યાકરણ ભણવામાં, પાતાના સાધ્ય તરફ કૂચ કરવામાં કાઇ કાઇ વાર અડગ અને ઉગ્ર બની જાય છે

मेटले क मेमा प्रतिज्ञा धरे छे है:-

" मैं अपनी शक्ति अनुसार भव्य जीवों के आगें मत्य सत्य बात प्रगट करूंगा, जीसको रुचेगा बोह प्रहण कर लेवेगा, जीसको न रुचेगा उसकी सत्यके खातर मैं परवा न करूंगा।"

છતાં તેઓ વ્યવહારકુશળ છે. એ કુશળતા આત્મવંચના માટે નહિ પણ આત્મિક તૈયારી માટે રખાય છે. તેમના વિનય હાર્દિક છે છતાં કાેઇને પણ સાફ સાફ કહી દેતાં તેમને આંચકા આવતા નથી. એમના પૂજ્યને આડા કરીને પાતાના પૂજક ખુદિ બતાવતાં, વિનયથી વંદણા કરીને પરસ્પર ભક્તિ—પ્રેમ વધે એવું સાચું વર્તન એ આદરે છે; પણ જ્યારે પૂજ્ય એમના દાષ કાઢે છે અને આલાચના લેવા કહે છે ત્યારે એમના સ્વતંત્ર સ્વભાવ કકળી ઊઠીને એમને સુણાવી દે છે કે:—" કાં તા આપના શ્રાવકા આલાચના લે અને કાં તા આપ લ્યા. હું દાષિત નથી."

આમ વિનય, વ્યવહારકુશળતા અને સ્વતંત્રતા એ એમનાં સ્વભાવનાં લક્ષણા છે. એક સત્યાત્રહીને છાજે તેમ એ પૂજ્ય અમરસિંઘજી સાથે વિનયવર્તન આદરે છે, પણ જ્યારે અસ-તુની વાત આવે છે ત્યારે એ એટલી જ નીડરતાથી વિવેકપૂર્વક સાચી હકીકત સંભળાવી દે છે.

એમના આત્મા સ્વતંત્રતાના ભૂખ્યા છે. સાચી ભૂખ પાતાની બુદ્ધિના ઇજારા કાઇને આપે નહિ. તે ખૂદ ભગવાનનાં વચનને પહ્યુ કસાટીએ ચડાવે અને તેમાં કંઇ પહ્યુ દોષ ન



શ્રી પાપટલાલ પુંજાભાઇ શાહ ક, ત. વાંકાનેર.



ડાં. ભગવાનદાસ મનઃસુખભાર્ધ મહેના m. B. B. S. િયુ ૮૦, ૪૪

# શ્રી. પાપટલાલ મુજબાઈ શાહ

આવે તો જ માને; કારણુ કે ભગવાનનાં વચનામાં પણુ કાઇક વાર કાઇએ ભ્રમ ભ્રભા કર્યો હાય અને તેના ખાટા અર્થ કર્યા હાય તા ?

એટલે સાંપ્રદાયિક ચીલે ચાલવાના રાહ તા એવા આત્માના સ્પર્શ કરી પણ શકે નહિ. એટલે જ તે એક સાધને કહી દે છે કે:—

" मैं कोई गुरुका, दादागुरुका बंधा हुवा निह हुं; मुजे तो महावीरस्वामीके शास-नके शाकोंका मानना ठीक हैं। यदि कीसिके पिता, पितामह कूपमें गीरे हुवे तो क्या उसके पुत्रको भी कूपमें ही गीरना चाहिये ?"

એ જ અડગ સ્વતંત્રતા મેજરનામાને ઉડાવી દે છે અને ગુરૂને શાંત પાડતાં આવા-સન દે છે કે:—

# " कुछ चिंता निह, आप फीक मत करो, मैं मेरा संभाल लडंगा।"

એ જ સ્વભાવ છેવટ સુધી રહે છે અને તપગ<sup>ર</sup>છમાં આવ્યા પછી, તે સંઘના સા**ધુઓ**ને અને અગ્રેસરાને કહી દે છે કે:—

# " रूढिओने हुं तपगच्छनी समाचारी मानवा तैयार नथी।"

આમ એમના અસંતોષ અને સ્વતંત્રતા છાનાં રહેતાં નથી, ઢાંકચાં રહે તેવાં લાગતાં નથી. છેવટ એમને બળવાની તૈયારી કરીને ખુલ્લા વિરાધ કરવા પડે છે એ વિરાધને માટે તૈયાર થઇ, તેની સામે ગમે તે મુશ્કેલીઓ આવે તે સહવા પાત તૈયાર થઇ જાય છે.

ભળવાની હિંસાથી એ ત્રાસી ઊઠે છે, અને પરિણામે એમની વૈરાગ્યભાવના ઉત્કટ થાય છે; પહ્યું એથી તે શુષ્ક, આધ્યાત્મિક એકલતાની ઓથે જવાની સાફ ના પાટે છે. એને હૈયે તા જાગે છે શાસન–ઉદ્ધારના ક્રોડ, અને એને ખાતર એ વ્યવસ્થાનાં પગરણ માંડે છે. એમને એકલાને આત્માના ઉદ્ધાર જોઇતા નથી, એમની ઇ²છા તા ખને એટલાને "શાસન–રસી" કરવાની થાય છે. નથી એમનામાં શુષ્ક ક્રિયાજડતા આવતી કે નથી એમનામાં શુષ્ક જ્ઞાનજડતા ઉત્પન્ન થતી. એટલે જ એ શ્રાવક અને સાધુઓની ધાર્મિક ક્રિયાના શુદ્ધ આશ્રદી ખને છે અને શાંતિસાગરને તેમજ હુકમ સુનિને નિરુત્તર કરી દે છે.

એ યુગ એટલે નવા નવા પંચાના જમાના, ખંડન-મંડનના કાળ. એમના પર એની અસર પ્રબળપણે થાય છે. હિંદુત્વને, આર્યત્વને શુદ્ધ કરવા જેમ દયાનંદ ખંડન-મંડનની હાકલ કરે છે તેમ જૈનશાસનને ઉદ્ધારવા આત્મારામજી પણ એવા જ પડકાર કરે છે. એમના પડકાર એકલા સ્થાનકવાસી સામે જ થતા નથી, પણ એમની યુક્તિએ સર્વ ધર્મીને દઝાડે છે. વળી એ જૈનશાસનમાંથી યતિવગ ને, શિથિલાચારી મૂર્તિપૂજકાને તેમ જ અમૂર્તિપૂજકાને, હુકમ સુનિઓને અને શાંતિસાગરાને પણ વીણી વીણીને ખંડન-મંડનની યુક્તિથી ઢીલા કરી નાંખે છે.

### આચાર્ય શ્રી આત્મારામછતું વ્યક્તિદર્શન

પણ એ માત્ર ખંડનથી જ અટકીને ઊભા રહેતા નથી. મકાન પાડવાતું કામ જેટલું સહેલું છે તેથી કઠણ મકાન ચણવાતું છે અને એગી યે વધારે મુશ્કેલ કામ તો છે સારું જાૂતું સાચવીને તેની સાથે કે ઉપર નવું ચગૃતર ઊભું કરવાતું. આત્મારામજીએ ખાસ નવું કાંઇ કર્યું નથી, પણ જાૂતું સારું સાચવી રાખીને, નકામું ને નબળું પાડી નાંખીને તેને સ્થાને નવું ચણતર જરૂર જોયું ઊભું કરવાના સબળ પ્રયાસ સેવ્યા છે.

એમના સમકિતશલ્યાહાર ગ્રથ કે એમના અજ્ઞાનિવિમરભાસ્કર ગ્રંથ ખૂબ યુક્તિથી ભરેલા ખંડનનાં ઉદાહરણ પૂરાં પાંઢે છે, તો એમના તત્ત્વનિર્ણયપ્રાસાદ ખંડન ઉપર નિર્ણયાત્મક મંડન કરે છે. અને એમના જેનતત્ત્વાદર્શ તા ખંડન–મડન ઉપરાંત વ્યવહારના પણ ઉત્તમ ગ્રથ થઇ પડે છે.

એ ગ્રંથના કેટલાક ભાગ એટલા સુંદર છે કે તેના લેખકને જૈનશાસનના અર્વાચીન મનુ કહીએ તો જરા ય અતિશયોજિત ગણાય નહિ શ્રાવકના—ગૃહસ્થ ધર્મના આચારવિચાર અને રહેણીકરણી, તેમ જ સાધુતાના આચારવિચાર અને તે સર્વ વ્યવહાર સાથે તત્ત્વના મેળની ગુંથણીમાં એમનું અનેકાંગી જ્ઞાન, વિશાળ વાચન અને મનન તેમજ શાધાત ધર્મ સાથે મેળ ખાતી સાચી વ્યવહારકુશ મતા એ સર્વ એ ગ્રંથના રચનારના ભાઢિક, વ્યવહાર, તાર્કિક અને સયુજ્તિક વ્યક્તિત્વની પ્રમળ છાપ તટસ્થ વાચનાર પર પગુ પાડ્યા વિના રહેતાં નથી.

મુંબઇ વિગેરે સ્થળાના વિરાધને પી જઇને એ શ્રી વીરચંદ ગાધીને અમેરિકા માેકલે છે એમાં પણ એમની શાસન-સંવાની ધગશ અને નીડરતાથી એમની નસે-નસ તરબાળ થઇ રહી હોય એમ દેખાય છે.

બે જ મહિનામાં એક અર્ગ્નજી ભણેલા યુવકને જૈન તત્ત્વના નિશ્ચયનય અને વ્યવહારનય બેલડીના આખા સાર ગળે ઊતારી દઇ, તેને જગતની સવ ધર્મ પરિષદ્ માટે તૈયાર કરવા અને તેનાં યશપ્રાપ્તિની ઇચ્છા વગર પણ અઢળક યશ કમાવા એ જેવી તેવી બુદ્ધિપ્રતિ-ભાતું-જેવા તેવા વ્યક્તિત્વનું કામ ન હાય!

યૂરાેપીય વિદ્વાનાની શાંકાનાં સમાધાન પણ એટલી જ કુશળતાથી એ કરે છે અને જેન-મત, બાહિમતની શાખા નહિ પણ એક બિન્ન સનાતન ધમ∸શાસન છે, એમ - સાળીત કરી શકે છે, એ એમના વ્યક્તિત્વની ગ્રાનસમૃહિતા દર્શન કરનારને સાનંદ સતાષ આપી રહે છે.

જૈનસાધુની નમ્રતાનાં અને સ્વતંત્રનાનાં તા એ વ્યક્તિમાં આદર્શ દર્શન થાય છે. ધ્રાંગધાનાળા છે અન્યુઓને દીક્ષા દેતાં તેમને ગહુ જ પસ્તાવા થાય છે અને તેમાં તેમ જ અનુ પ્રસંગે પોત પાતાની અપૂર્ણતા-પાતાના શળ્દામાં નાલાયકી અને તુચ્છ બુહિ-કબૂલે છે, તે પણ કેવળ વ્યવહાર કે સભ્યતા ખાતર કે અમદાવાદના અગ્રણીને રાજી કરવા ખાતર નહિ પણ સાચે દિલે પાતાના આત્માને સંતાવવા. પણ એ જ નમ્રતાના નિશ્ચયાત્મક નિરધાર બાળૂ બદ્રીદાસજ જેવા ધનપતિની નમ્ર અરજ પણ ફેરવી શકતા નથી આજના મુનિરાં આ છે ગુણાના, બૂલ માટે શ્રાવકને શું? ગમે તેને મિચ્છામિ દુક્ક દેતા અચકાય નહિ અને સાચા સ્વતંત્ર નિરધારને ગમે તેવા ધનપતિની શહમાં તણાઇને પણ ફેરવે નહિ-એવા સ્વભાવના-સમન્વય કરે તો આજની

# શ્રી. પાેપટલાલ પુંજાભાઈ શાહ

કેટલી ય અરાજકતા એની મેળે નાશી જાય. આત્મારામજીની ઇચ્છાશક્તિ, નિરધારપાલન અને કઠણ વિનયરક્ષા જો આજ હાય તો જૈનશાસનમાંથી, બ્રાવકા સાધુને પંપાળ અને સાધુઓ શ્રાવકને પંપાળે એ લાચાર સ્થિતિ પલટાઇ જઇ જૈનશાસનનાં તેજ ઐાર ઝળહળી ઊઠે.

ખાખૂછ પાતે જ કહે છે કે:--

"મને તો મહારાજ છની નિશ્ચયાત્મકતા જોઇ ખહુ જ આનંદ થયા. આવા નિશ્ચયબળ-વાળા અને શ્રીમંતાની પરવાહ નહિ રાખનાર મુનિનાં દર્શન ખરેખર વિરલ હોય છે. અમારી લાગવગથી કે ભક્તિથી ચલિત થઈ જાય તે મુનિઓ શું પરાક્રમ કરી શકે? મને તો આત્મા-રામજીનું નિશ્ચયબળ જોઇને ખહુ જ સંતાષ થયા છે."

સુનિઓના આચારવિચાર માટે પાતે ખૂબ જ કડક રહે છે, એટલું જ નહિ પણ પાતાને વંદણા કરવા આવનારમાં પણ પાતે એટલી જુસંયમની–ખાનપાનની–કડકાઇ ઇચ્છે છે અને વ્યવસ્થા કરે છે. આજ વાંદવા આવતા મહેમાના અને સાધુઓને એમનું વ્યક્તિત્વ સ્પષ્ટ કહી રહ્યું છે કે:—

" વાંદવા આવે તેને માટે કે મહેમાના માટે સાદું દાળ, રાેટીનું જ ભાજન જોઇએ."

વચનની કિમ્મત, જે બાલાય તે પળાવું જ જોઇએ એવા આશ્રહ પણ તેમનામાં એટલા જ તીવ્ર છે, અને એમાં પણ સ્પષ્ટતા તરી આવે છે ગુરુજી ના પાડશે એમ માનીને ઇચ્છા નહિ છતાં, ચામાસાની હા પાડનાર એમના સરલ શિષ્ય મુનિશ્રી હર્ષ વિજયજીને પોતે કહે છે કે.—

" જો એવું હતું તા પહેલા હા કહેવી નહાતી બાલતાં પહેલાં વિચાર કેમ ન કર્યો? તમે ઘાઘાના ગૃહસ્થાને જ વચન આપ્યું છે તે પાળવું જ જોઇએ હવે બીજી વાર વચન કાઢતાં પહેલાં વિચાર કરજો. તમારા શબ્દોની તમે પાતે કંઇ કિમ્મત ન આંકા તો બીજાની પાસે તો એની કુટી બદામ પણ કિમ્મત ન અંકાય."

પાતાની વચનગુસિની કેટલી કિમ્મત ? એની કેટલી સળળ અને સફળ રક્ષા ?

જેટલી શબ્દની કિમ્મત એટલી વ્યાક્તત્વની પ્રતિભા, એ સૂત્રને જીવનમાં ઊતારવા માટે વચનગુપ્તિની સંભાળ રાખવાની અને રખાવવાની કેવી પ્રચંડ ઉદ્દેશષણા ?

આપણુ એમની છળીનાં દર્શન કર્યાં, આપણુને એમની પ્રકૃતિની અને આત્મસ્વભાવની ઝાંખી પણુ થઇ ગઇ અને સાથે સાથે એમના અક્ષરદેહમાંથી પણુ થાડુંક દર્શન આપણે કરી **લી**ધું.

હવે એમના વિચાર-વ્યક્તિત્વનાં દર્શન કરવા એમના અક્ષરદેહને શાધીને તેમાંથી થાડુંક જ જાણીએ.

જૈનદર્શન અને જૈનશાસન માટે જ એમનું જીવન છે એ આપણે જોઇએ છીએ. જૈનદર્શનને એ પાતે "ષડ્ દર્શન જિન અંગ ભણીજે" એમ કહીને સવ દર્શનના સર-વાળા માને છે અને એમાં પાતે સ્યાદ્વાદ શૈલીના આશ્રય લઇને આબાદ સક્ળ નીવડે છે.

# આચાર્ય શ્રી આત્મારામજનું વ્યક્તિદર્શન

પણ જૈનશાસન માટેની એમની વ્યવહારુ ધગશ પણ એટલી જ તીવ છે. એ પાતે માને છે કે શાસન વિના દર્શન પ્રત્યક્ષ કેવી રીત ઘઇ શકે ? તથી જૈન શાસન માટે, તેની પુનર્રચના કાજે, તેના સંરક્ષણ અને સંગઠન માટે ખૂબ ખૂબ આજ્ઞાઓ આપે છે અને પળાવે છે.

જૈનશાસનની દશા માટે પાત કહે છે કે:-

" जैनियोमें विद्याका जैसा चाहियें वैसा प्रचार और प्रेम नहीं है, ऐक्यता नहीं है, साधुओमें भी प्राय: परस्पर इच्यी बहुत है; यह व्यवहार जैनीओंका हैं, जैनवर्मका नहीं।"

સંગઠન એમના વ્યાખ્યાન-ઉપદેશ-ના મુખ્ય સૂર છે. ખંડન-મંડનના મારચામાં એ સાદ ન પડાય કે ન સંભળાય તા કાઇ સંઘ કે સમાજ પાતાની અસ્મિતા કે અસ્તિત્વ ટકાવી શકે નહિ. એટલા માટે તેઓ પાકારી પાકારીને કહે છે કે:--

" अपणे सरीखी जीनकी सुवृत्ति होवे, उनके साथ एक चित्तसें सुख, दुःख, व्यसन-कष्ट, राजउपद्रवादिमें बराबर संगठित रहे; गाम, नगर (देश) निवासीओंसें फटे नहि, निःपक्ष हो कें करें।"

આમાં પાતાની જાતિના જ નહિ પણ સાર્વજનિક સંગઠન ઉપર ભાર મૂકર્યો છે. વળી પાતે આગળ કહે છે:—

" अपनी जातिवालोंके कष्टकी उपेक्षा न करे, नथा सश्चा माननीयका मानभ्रंश न करे। दिरी, पीड़ित, साधर्भिक जातिमें बुद्धि और गुणो करके बड़ा होवे उसकी पारुना करें।"

એમનામાં ખંડન-મંડનનું ઝનૂન છે. એ ઝનૃન વાદવિવાદમાં ઉગ્ર બને છે, સામા પક્ષની દલીલા તાડી-ફાડી નાંખી ફેંકી દેવામાં શૂર બને છે અને જૈનદર્શનનું સત્ય પ્રતિપાદિત કરવામાં મસ્ત બની રહે છે; છતાં એમના સ્વભાવની શાંત સાત્ત્વિકતાને એ ઝનૃન અબડાવી શકતું નથી. પરમતાવલં બીના મતદર્શનને વિવાદથી જીતવા પ્રચંડ તાર્કિક અને અહિંસક ઝનૃની અનનાર આત્મારામજી પરમતવાળા સાથેના વર્તનના વ્યવહારુ બાધ જીદી જ રીતે આપે છે. એમાં જ એમની જૈનદર્શનની સાચી અહિંસક શ્રહા ઝળકી ઊઠે છે. એ શ્રહાના આચાર એમના તર્કવાદને સખળ સમર્થન આપી રહે છે. એ ઉપદેશમાં સત્યાગ્રહી ઉદારતાની-સમભાવી દયાલર્યા સાજન્યની લહેરા ઊડો રહે છે. તેઓ કહે છે કે:—

" परमतवालोंके साथ, परतीर्थी के साथ उचित व्यवहार करें, उचित कृत्यसें यथा-योग्य दान करें; अन्यमतवालोंके साधु—संत आवे तो उनको उचित दान करें, भिक्षा देवें, आसन, दान देवें, ऊठकर सन्मान करें।"

આગળ વધારે સ્પષ્ટ કરતાં કહે છે કે:--

" परमतवाला कीसी कष्टमें पडा होवे, तदा उसका उद्घार करें, कामना पूछनादि करें, पीछे जो कार्य वो कहें सो कार्य उचित होवें तो पूरा कर देवें। दुःखी, अंधा, बधीर, रोगी, प्रमुख लोकोंकी पीडाकों यथाशक्ति मित्रभावसें प्रतिकार करें, क्योंकि जो आवकादि पूर्वोक्त लौकिक उचिताचरणमें कुशल नहिं होवे तो वो जिनमतमें भी क्यों कुशल होवे ?"

વર્ણુ-વિભાગ કે જાતિ-ભેદ જૈનશાસનમાં છે જ નહિ; અહિંસાપ્રધાન ધર્મમાં એ હાૈઇ શકે નહિ. એટલા માટે તે કાળે પણ તેઓશ્રી રાચી હકીકન રજી કરતાં કહે છે કે:—

" અસલ્ય-હીન જાતિઓને-જે ખૂરી માને છે તેમને અમે બુદ્ધિમાન કહેતા નથી, કારણ કે અમારા એવા નિશ્ચય છે કે બૂરાઇ તો ખાડાં કર્મ કરવાથી થાય છે. જો બ્રાહ્મણ, ક્ષત્રિય, વૈશ્ય બૂરાં કામ કરે તા તેમને અમે પણ અવશ્ય બૂરા માનશું. નીચ ગાત્રવાળા સાથે જે ખાનપાનના વ્યવહાર રાખના નથી, તે તા માત્ર કુળ-રૂદિ છે. એ લાકોની જે નિંદા કરે છે તે ખરા અજ્ઞાની છે. તેમને જે અસ્પર્ય માનવામાં આવ્યા છે, તે પણ કુલાચાર જ છે."

વળી પાત જૈનુધર્મને માનતી જાતિયાના અરસ્પરસ વર્ણાચાર વિષ કહે છે કે:--

" जातिका मद करना अच्छा निह है। जितने मनुष्य जैन धर्म पालते होबे तिन सब के साथ अपने भाइसे भी अधिक प्यार करना चाहियें, जिससे साथ खानेपीने की जैन शास्त्रानुसार कुछ अडचण मालूम निह होती है।"

વર્ણ-લેદ વિષે વધારે સ્પષ્ટતાપૂર્વક અને ભારપૂર્વક માત્ર જૈના માટે જ નહિ, પણ સર્વ માટે કહે છે કે:---

" इस कालके वैदय लोक अपने समान कीसी दूसरी जातिको नहि समजते हैं, यह अडचल है।"

" जैन शास्त्रोंमें तो जिस कामके करने सें दूषण छगे सो बातकी मनाइ हैं। अब भी कोई समर्थ पुरुष सर्व जातियोंको एकठी करे तो क्या विरोध है ?"

" जो अपनी जातिको उत्तम मानते हैं, वह केवल अज्ञानसे रूढि चली हुई माळूम होती है।"

જીવનમાં નીતિ અને વ્યવહારશુદિ વિના ળધું નકામું છે, એમ સાચા ધર્માર્થી સુધારકને લાગ્યા વિના રહેતું નથી. સાચો સુધારક પ્રથમ નીતિ અને વ્યવહારશુદિ માટે જ તૈયારી કરે છે અને પછી પાતે પાતાનું વિશેષ કહેવાનું કહે છે. નીતિ અને કડક વ્યવહાર-શુદિ એ આત્મધર્મના પહેલા એકડાં છે. એટલા માટે જ આત્મારામજ વેપારની વાત કરતાં, પહેલી એક ચેતવણી આપી દે છે કે:—

" क्षत्रिय जातिका व्यापारी राजा प्रमुख होने तिसके साथ व्यापार न करें। धर्मी-जनोसें ही व्यवहार-व्यापार करना चाहिये।"

# આચાર્ય શ્રી ખાત્મારામજીનું વ્યક્તિદર્શન

ત્યારપછી પાતે વ્યવહારશુદ્ધિ માટે ઉદ્દેશવણા કરે છે કે:-

" सबे श्रावक न्यायसें झघडा मिटावे, निर्लोभी पक्षपात रहित होवें।"

વ્યવહાર ને વ્યાપાર માટે જૈનશાસનના ઉપાસક વેપારીઓને પાતે સાદ પાડીને સંભ-ળાવે છે કેઃ---

" दुर्भिक्षे अन्नका अधिक भाव न लेवें, अधिक न्याज न लेवें, कीसीका गीर पड़ा धन न लेवें, खोटा तोल, खोटा माप, न्यूनाधिक वाणिज्य, रममें भेल-संभेल न करें, वस्तुका अनुचित मौल न लेवें, अनुचित न्याज न लेवें, घसा हुआ खोटा रुपकादि कीसीकों खरे में न देवें, दुसरोके न्यापारमें भंग न करे, प्राहक न बकावे, वानकी और न दीखावे. पर-वंचनपणाको वर्जे, परवंचन के साथ वेपार-न्यवहार-न करें, जूठ सर्वथा न बोलें और न्यायसें धन उपार्जन करे।"

આ વ્યવહાર અને વ્યાપારશુદ્ધિ માટે સાદ પાડીને તેની માનવતા માટે કેટલી આવ-શ્યકતા છે તે સમજાવતાં કહે છે કે:—

" व्यवहारशुद्धि जो है सो ही धर्मका मूल है; जिसका व्यापार शुद्ध है उसका धन भी शुद्ध है, जिसका धन शुद्ध है उसकी देह और वृत्ति शुद्ध है, जिसका आहार शुद्ध है उसकी देह और वृत्ति शुद्ध है वो धर्मके योग्य है। जो व्यवहारशुद्धि न पाले, व्यापार शुद्ध न करें वो धर्मकी निंदा करनेसें स्वपरकों दुर्लभवोधि करते है।"

દેહધારી માનવી તરીકે, ગુરુ તરીકે, સુધારક તરીકે, ખંડન-મંડનના એક કર્ણુ ધાર તરીકે, સાધુ તરીકે, આત્મારામજીના વ્યક્તિત્વની ઝાંખી-તેનાં અપૂર્ણ દર્શન-થઇ રહ્યાં એ દર્શન પણ પ્રત્યક્ષ નહિ પણ પરાક્ષ રીતે કરવાનું જ આપણા ભાગ્યમાં લખાયલુ છે, અને તે પ્રમાણે એમની છબી, એમના અક્ષરદેહ અને એમના જીવનચરિત્રો પરથી એમના વ્યક્તિત્વનાં દર્શન આપણે કર્યાં.

એ દર્શનમાં પ્રતિભા, પ્રતાપ અને શક્તિ, તજિસ્વતા, તર્ક અને યુક્તિ ઝળહળે છે, એ ઝાંખીમાં શાસનસેવા, કાર્યતત્પરતા, અભ્યાસનાં ઊંડાણ, તલસ્પર્શી વિચારપ્રેણી અને રહેણી–કહેલીની એકરૂપતા પ્રકાશી રહે છે, અને એમ એમનુ વ્યક્તિત્વ અસામાન્ય સુધારકતાથી, નિઠર વક્તૃત્વથી, દઢ નિશ્ચયળળથી, સાદા સંયમથી, મહાવીરદેવ પ્રત્યેની સાચી શ્રહાથી નેમ જ ઉદારતા, વ્યવહારકુશળતા અને વ્યવહારકુહિની અખૂટ ખેવનાથી ખીલતું દેખાય છે.

છતાં એમના લાભ જૈનશાસને બહુ એછા લીધા છે-લઇ શકાયા છે, કારણ કે એવા વ્યક્તિત્વની પૂરી એાળખાણ અને તેના પૂરેપૂરા લાભ જીઠાવવાની શક્તિ કે પાત્રતા તે વખ-તના સંઘમાં ન હતી. ખરી રીતે આજની અરાજકતાનાં તે કાળે બીજ વવાઇ ચૂક્યાં હતાં. આત્મારામછના સમર્થ વ્યક્તિત્વે તાે થાડીકવાર આભને થાભ દઇ એ પતન અટકાવી રાખ્યું અને એમ કાેઇ ભાવી આત્મારામનું એ સાચું માર્ગદર્શક થઇ ગયું.

# શ્રી. પાપટલાલ યું જાભાઇ શાહ

કેટલીક વાર ઓછી શકિતની કે ઓછી પાત્રતાની સેવા સ્વીકારતાં સેવકને પાતાની શક્તિને ગાપવવી પડે છે અને એ ગાપનને પરિણામે એ શક્તિઓના વિકાસ અને પમરાઢ અટકે છે. આત્મારામજી મહારાજને પણ એમ જ થયેલું; નહિ તો તેઓ ઐાર ઝળકી જ્ઞકત.

છતાં જેટલી સંચાગાને વશ કરવાની તેમનામાં ત્રેવડ દેખાય છે તેટલી તેમને પલટા-વીને જાદું જ સ્વરૂપ આપવાની પ્રતિભા ઝળકતી નથી. સંચાગાને અનુકૂળ બનાવી, પાત્ર પ્રમાણે દાન દેવા ઝરમર ઝરમર વરસવાની જેટલી તમનામાં ઝાલક જણાય છે તેટલી મુશળધાર વરસી, જે આવે તેને ઉથલાવી–ઘસડી–ઢસડી–તાણી જવાની પ્રચંડતા માલૂમ પડતી નથી.

અને તા પણ એમનું વ્યક્તિત્વ નીરખનારનાં મનમાં "તા " ઠીકઠીક ખંડા થઇ જાય છે.

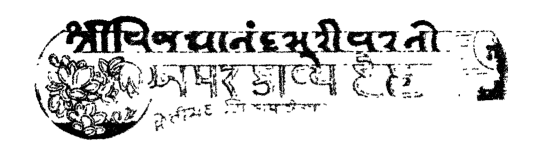
' જો તેઓ ખંડન-મંડનમાં ન પડ્યા હાત તા ?' ' જો તેઓ વાણીઆ, વેપારીઓના પૂજ્ય ન ખન્યા હાત તા ?' ' જો તેઓ આજના ગાંધી યુગમાં જન્મ્યા હાત તા ?'

પણ એ 'તાં'ની ઉત્તર આપવાની માનવીની શક્તિ ન હાેય, અને એવા 'તાે 'ની કલ્પનામાં રાચવાની તેને જરૂરે ય ન હાેય.

વ્યક્તિ જે કાળે અવતરી, ઊગીને ઊભી થઇ તે કાળ પ્રમાણે તેનું વ્યક્તિત્વ કેટલું વિકસ્યું તે જોવાના જ આપણુંને અધિકાર છે એ વ્યક્તિત્વ આપણે આજ પરાક્ષ રીતે જાણીને જોઇએ છીએ તેવું છે. એની ઝાંખી આપણા અધિકાર પ્રમાણે આપણે કરી શકીએ તેવી છે.

એમના વ્યક્તિત્વમાં ભડ-ભડ બળતા અને લાવાથી બાળી દેતા જ્વાળામુખીની પ્રલય-પ્રચં-ડતા નથી, પણ ફાટફાટ થતા ભૂક પની વિનાશકતા છે; એમાં જે આવે તેને બાળીને ખાખ કરી નાંખે એવા ઉનાળાના મધ્યાહ્વ સૂર્ય નાં ધામ-ધખારા નથી, પણ ઠંડીને દ્વર કરી, વાદળાંને ધીમે ધીમે વીખેરી, ઝાકળ ને ધૂમસને શાષી લેવાની બાલ-રિવની ધીમે વધતી મક્કમ ગરમી છે; એમાં બરફની શિલાને ઘસડતા, પચ્ચર પહાડ ને ખડકને વિદારતા, ઉપરથી નીચે પાતાળ ફાડવા ધાધ છાડતા, માટ! મેદાનની રેતીને ઘસડી જતા અને તેની પથરાળી ભૂમિને લીલીછમ બનાવવા તેના પર વિશાળકાંપના થરના ઘર પાથરી દેતા અને અનેક હસ્તે સાગરને લેટતા મહાનદની પ્રખર વિશાળતા નથી, પણ કાંટાને ઘસડતી, ઝાંખરાને ઢસડતી, ખડક વચ્ચે થઇને ધીમા માગ' કાપતી, કૈકના મેલ હરતી, પાસેનાં ખેતરાને નહેરા જેવા નાના હાથવડે પાણી પાતી અને જરૂર પડ્ય કાઇ કોઇ વાર તોફાનથી ગાજતી અને સાગરને-ધ્યેયને, એકલીનતાથી શાંતિપૂર્વક લેટતી નદીની મીઠી પ્રબળતા છે; એમાં એક તડાકે કે એક તીરે હરિફને હરાવનાની સચારતા નથી, પણ એક પછી એક તીર છાડી વાદીને હંફાવવાની સાચી શ્રસ્વીરતા છે.

આપણું એ પરમ દર્શનથી ધન્ય ત્યારે જ બનીએ કે જ્યારે એમનું કર્યું કાંઇક કરીએ, આપણું એમની શતાબ્દિ ત્યારે જ ઉજવી કહી શકીએ કે જ્યારે એમની સુધારકતા, ઉદારતા અને સંગઠન–ઝંખનાને પાર પાડી શકીએ.



[આ લેખમાં ચરિત્રનાયક શ્રી આત્મારામજીની કવિતાનાં રતુતિ-ગાન લેખકે કર્યા છે. તેની થાડી વાનગી આપી છે અને છેવટે તેના સમગ્ર કાવ્યસાહિત્યની વૈજ્ઞાનિક ચર્ચા **હચ્છી છે.** લેખ વાંચવા જેવા છે. લેખક પ્રસિદ્ધ વ્યક્તિ, ગ્રાંથકાર અને નિળધકાર પણ છે.–સં**પાદક** ]

કવિત્વ જયારે એના પૂર જેમમાં જામેલું હોય છે ત્યારે એ મસ્ત થાય છે અને પછી એમાંથી જે શખ્દ-ચિત્ર પ્રકટ થાય છે તે પદલાલિત્યથી ભરપૂર હોય છે. એમાં શખ્દાલંકાર અને અર્થાલંકાર એવી સુંદર રીતે મઘમઘાયમાન થાય છે કે બાલનાર અને સાંભળનારનાં રામરાય વિકાસ પામે છે, એની ઊર્મિઓ જાગૃત થાય છે અને એ અનિવાચ્ય સુખના અનુભવ કરે છે. કવિત્વની પ્રસાદી એની હૃદયંગમતામાં છે, એની ભાષા-વિશિષ્ટતામાં છે, એના રસમાધુર્યમાં છે, એની શ્રુતિપેશલતામાં છે, એની ઝમકમાં છે, એના પ્રવાહની છટામાં છે. એવી કાવ્યપ્રસાદી જેને જન્મપ્રાપ્ય થઇ ગઇ હોય છે એના પ્રવાહની છટામાં છે. એવી કાવ્યપ્રસાદી જેને જન્મપ્રાપ્ય થઇ ગઇ હોય છે એનામાં નૈસર્ગિક મધુરતા અને કાવ્યચમત્કૃતિ એવી સુકર અને સહજ થઇ જાય છે કે એનાં ગય કવના જયાં જયાં ગવાય છે ત્યાં ત્યાં રસની છોળા ઊડે છે અને આખા વાતાવરશ્વમાં એમ વ્યાપી જાય છે.

એવા રસસિદ્ધ નૈસર્ગિક કવિ જયારે સહુદય હાય છે, જયારે એના આત્મા અંદરથી જાગતો હાય છે, જયારે એની ભાષામાં કુદરતી સાંદર્થ હાય છે ત્યારે એ ઊર્મિઓને ઉછાળે છે અને ગાનાર તેમજ સાંભળનારને રસમાં લદબદ કરી મૃકે છે. મર્મ સ્પર્શી કવના સુંદર સંગીતના સાજ સાથે ગવાતાં હાય ત્યારે અંતરાતમા અનેરા સ્વાદ અનુભવે છે, અને એક અતિ સુંદર પરિસ્થિતિ જામી જાય છે. એવાં શબ્દચિત્રા એકલાં ગાવામાં લાવે તા પણ દુનિયાની ઉપાધિને ભૂલી પ્રાણી રસમગ્ન થઇ જાય છે અને જાહેરમાં હારમા-નિયમ, વાચાલીન, વીણા, સારંગી અને નરદાંના યાગ તેમાં ભળે ત્યારે એ કાનને મંત્રસુગ્ધ કરી નાખે છે.

એવા પ્રકારના ગેય કાવ્યની શબ્દ-ચમત્કૃતિના સાક્ષાત્કાર કરવા માટે એક વિશે-ષણુ લક્ષ્યમાં રાખવા યાગ્ય છે. શબ્દ-ચિત્ર જો સર્વ ગુણસંપન્ન કાવ્યમય હાય અને એમાં

#### થી. માતાવાંદ બિરધરલાસ કાપડિયા

લાવ હુદયંગમ હોય તો એક વાર સાંભળ્યા પછી એ વાર વાર ગાવાનું કે સાંભળવાનું મન થાય છે અને જ્યારે જ્યારે અંતરાત્મા આનંદઊર્મિ અનુભવતો હોય લારે તેના કાનમાં એના ઝલ્યુઝલ્યાટ થયા કરે છે, એ એવા ઊર્મિ-કવનને વાર વાર ગાયા કરે છે અને છતાં એ શબ્દ-ચિત્રના પુનરાવર્તનમાં એને વધારે ને વધારે મન આવતી જાય છે.

પૂજ્યપાદ શ્રી માત્મારામછ મહારાજે જે કવના ગુંચ્યાં છે તેમાંના ઘણાંખરાં આવા પ્રકારનાં છે. તમે એક વાર એને સાંભળ્યા હોય તો તમને તેમાં એવા પ્રકારના રસ જામશે કે તમે એને વારંવાર ગાયા કરશા. જ્યારે તમે એકાંતમાં આનંદ લેતાં તે પદ્યોને સંભારશા ત્યારે તમને પૃથ્મ લહેર આપશે અને સાથે અંતરાતમાં, જાણે કાઇ અપૂર્વ ઉદાત્ત દશા અનુભવતા હાય એમ લાગશે.

આ હકીકતને અંગે એક બે દાખલાઓ લઇએ તે પહેલાં અત્ર સ્પષ્ટ કરવું યાંચ્ય લાગે છે કે એમણે બનાવેલી પૂજાઓ અને સ્તવનામાં આ ભાવવાહી શબ્દ-ચિત્ર જરૂર દેખાય છે. એમાં પણ પ્રત્યેક પૂજાની આંકણી(કારસ)નાં પદા તા અનુપમ શબ્દચિત્ર છે. એમના ચરિત્ર પરથી જણાય છે કે એમણે સંગિતના રીતસર અભ્યાસ કરેલ નહાતા, કાઇ વખત આજુબાજુમાં સંગિતકાર ગાય તે પરથી મેળવેલું જ્ઞાન માત્ર એમને હતું; છતાં એમણે જે શબ્દ-ચિત્ર આલેખ્યાં છે તે વિચારતાં એમ લાગ્યા વગર રહે તેમ નથી કે તેમનામાં નૈસર્ગિક કાવ્યશક્તિ હતી. અને તે ઉપર ઉપરની નહિ પણ ખરેખરી રસસિદ્ધ ગેયશક્તિ હતી.

# "' તુમ ચિદ્ધન ચ'દ આન'દલાલ તારે દરશનકી **ખલિહારી** ' લાલ તારે દરશનકી ખલિહારી. "

આ પદ દશ-વીશ વખત એની અસલ લે'માં ગવાય ત્યારે એની મજ એાર છે, એમાં ભાવ એાર છે, એની શાંતિ એાર છે. એ ગાતાં અંતરાતમા મહાન ઉદાત્ત ભાવના અનુભવે છે અને ધીમે ધીમે જાણે પાતે જ પ્રભુમય હાય એવી દશા અનુભવે છે. આવી રસસિદ્ધ કવિતા નૈસર્ગિક અક્ષીસ વગર નીકળતી નથી. એ આખા પૂજાપદમાં અનેરી સૌરભ છે, વિશિષ્ટ આત્મા-વલાકન છે, અસાધારણ રસપુંજ છે. એમાં જયારે 'પુદ્દગલસંગ નિવારી' અને 'અલખનિરંજન જેમાંતિ સ્વરૂપી' એ પદા આવે છે ત્યારે અંદર એક જાતના સ્વયંપકાશ થાય છે અને અપૂર્વ શાંતિ જામે છે. તમે કાઇ વખત શૃંગારનાં કાવ્યામાં મસ્ત થયા હશા, પણ આત્મસન્મુખ કાન્ય શાંતરસની છણાવટ કરે ત્યારે જે સહજાનંદ પ્રાપ્ત થાય છે તેના પ્રત્યક્ષ સમત્કાર નીરખવા કે અનુભવવા હાય તો આવાં જ કાવ્યા તમને ડાલાવી શકે. મદમસ્ત માહરાયની જાળ તા એવી ફેલાયલી છે કે એ પાતાની જાળમાં સફળ રીતે પ્રાણીને પકડી શકે છે, પણ જિંદગોની જંજાળને વિસરી જઇ આત્મરમણતા કરાવે તેવાં કવના બહુ અલ્પ છે, આત્મા ડાલાવે તેવાં કવના તેથી પણ અલ્પ છે અને તેવાં પ્રકારનાં કવના નેસર્ગિક કવિનાં હાઇ ખાસ નાંધવા લાયક છે.

# શ્રીમ [વિજ્યાન દસ્રી ધરના અમર કાલ્યદેહ

હવે તમે 'આઇ સુંદર નાર કર કર શૃંગાર' ગાંએા કે 'નાચત સુરવૃંદ છંદ, મંમલ સુષ્યુકારી—નાચત સુરુ ' ગાંએા. પ્રત્યેક પદ્મ તમારા હુદયની અંદર ઉતરી જશે, વિશિષ્ટ દશાના અનુભવ કરાવશે અને કાનમાં ગુંજરવ કરાવશે. આવા પ્રકારની ડાલનશક્તિ અને પ્રતિભા જે કવિમાં હોય તેને કશું સ્થાન ઘટે તે કહેવા કરતાં કલ્પી લેવું વધારે યાગ્ય થઇ પડશે.

'મેરે જિછું દકી ધૂપસેં પૂજા, કુમતિ-કુગં ધી દ્વર હરી રે'—આ કવનમાં એવી મજા છે કે એને પચાસ વાર ગાઓ તો પણ તમને તૃપ્તિ થાય નહિ અને દરેક વખતે તમારા અંતરમાં નવા નવા ભાવ પ્રકટે, ઉછળે અને તમને પ્રમાદ કરાવે. આનું નામ તે કાબ્ય. ખાલી જોડકણાં કરીને છેવટે પાતાના નામના ઉલ્લેખ કરવા એમાં કવિતા નથી, ગેયતા નથી, માધુર્ય નથી, રસ નથી અને ઊર્મિનું સંચલન નથી.

એમના કાવ્યથી જો એમના અંતરાત્મા એાળખી શકાતા હાય તો એ અતિ ઉદાત્ત ભાવમાં સર્વદા મસ્ત રહેતા હશે એમ લાગ્યા વગર રહે તેમ નથી. વાણી અંતરદશાના આવિલાવ છે, શબ્દ-ચિત્ર અંતરાત્માનું પ્રદર્શન છે, અને પ્રાણીને સમજવા માટે એના હૃદયના ફાટાગ્રાફ છે. આ રીતે શ્રી આત્મારામજી મહારાજને સમજવા માટે તેમનું એક કવન સુંદર પ્રસંગ પૂરા પાઉ છે. તેઓશ્રી શત્રું જય ગિરિ પર યાત્રા માટે પધાર્યા ત્યારે તેમણે ગિરિમાંડન શ્રી આદિનાય સન્મુખ ઊભા રહી એક સ્તવન-કવન ઉચ્ચાર્યું છે. એ પ્રથમથી બેસીને ઘડી રાખ્યું હાય તેવું નથી, પણ અંદરથી તેજ વખતે નીકળી ગયું હશે એમ જણાય છે. એમાં જાણે પાતે અને ભગવાન બે જ આત્માઓ દુનિયામાં હાય તેમ એકાગ્રતા કરીને તેમણે ભગવાન સાથે વાતા કરી છે, તેમાં તેમણે અંતરપ્રાણ રેડ્યા છે. એ કવનની આખી ભાષા કુદરતી, સાહજિક, મર્મગ્રાહી હાઇ તેઓશ્રીને યથાસ્વરૂપમાં અતાવે છે અને બહુ સંક્ષેપમાં એમની આખી જીવન-ભાવના વ્યક્ત કરે છે.

' મનરી બાતાં દાખાંજ મ્હારાજ હો, ઋખભજ થાને મનરી બાતાં દાખાંજ મ્હારાજ,'

આવી રીતે શરૂઆત કરી શ્રી આદિનાય-ઝષલદેવ સન્મુખ મનની વાતો કરવા લાગી જાય છે. પછી પાતે કયાં કયાં રખડી-લટકીને અહીં શાંતિ મેળવવા આવ્યા છે તેના મુદ્દામ અહેવાલ આપે છે. જૈનધર્મ અને તત્ત્વરૂચિની પ્રાપ્તિ પાતાને થઇ એ જાણે મહાન સામ્રાજ્ય મળ્યું હાય એવી રીતે હકીકત રજી કરી, પછી એક અતિ મુંદર કખૂલાત & છે. લગવાનને કહે છે કે-' સાહેબ! આમ મારાં સર્વ કાર્ય સફળ તા થઇ ગયા, પણ મન-મર્કટ હજી માનતા નથી, સમજાવ્યા સમજતા નથી અને જ્યાં ત્યાં દાેડાદાેડ કરી મૂકે છે. 'એમણે એમાં ચાર અગત્યની વાતા કરી છે:—

- ૧. મન હું ઇંદ્રિયના વિષયા તરફ લાલગુ રહ્યા કરે છે.
- ર. મન હુજી માયા–મમતા છેાડતું નથી.

### શ્રી. માતામંદ ગિરધરલાલ કાપડિયા

- 3. જ્યારે મારા મહિમા થાય છે, મારી પૂજા થાય છે ત્યારે મનડાને એ વાત ગમે છે.
- ૪. હું નિર્જુ છુી છું છતા જાણે ગુણવાન હોઉં એવી વાત એ સાંભળે છે ત્યારે એ રાજી થાય છે.

આવી રીતે મન-મર્કેટ પાતાની ચપળતા છાડતું નથી એવી ક્રિયાદ કરે છે. પાતે મહિમા-પૂજાને યાંગ્ય હતા એ નિર્વિલાદ વાત છે, છતાં એ મહિમા-પૂજાને કઇ નજરે જોતા હતા એ ખાસ નાંધવા જેવું છે. એમને હૃદયથી એના ત્રાસ હતા, એ પાતાની જાતને એવી મહિમા-પૂજાને યાંગ્ય થવાની ફિકરમાં જ રહેતા હતા. ગુલુપ્રાપ્તિ અને ગુલુ-વત્વની આ અચૂક નિશાની છે. પાતાની લઘુતા વિચારનાર જ ગુલુપ્રાપ્તિમાં પ્રગતિ કરી શકે છે. એટલે છેવેટે ભગવાનને વિગ્નપ્તિ કરે છે કે-' સાહેબ! મન વાંદરું પાતાને વેર આવે, એવું શીખવા.' અત્યારે એ પરભાવમાં રમલ્લ કરી રહ્યું છે, એને હજા આદ્યાં અમાં મજા આવે છે, એને હજા માન ગમે છે, એને બદલે એ સમતારંગે રંગાઇ જાય અને એ પરભાવ છોડી સ્વભાવમાં આવે એવું આપ કરી આપા.

આ આત્માનું ભવ કાને થાય ? આ વિમલા આત્મદશા કચો આત્મા અનુભવે ? અનુ- ભવી યાંગી આનં દલનજીએ કહેલ છે કે-' મનડું કિમ હી ન ખાઝે, હો કું શું જિન મનડું કિમ હી ન ખાઝે.' અને છેવટે પાતાનું મન વશ આવે એવી માગણી કરી; તેને મળતી આ દશા છે. એ દશા સામાન્ય રીતે બહુ અગમ્ય છે, સાધારણ રીતે એ દશાની વાતા સુઝે છે પણ એને માટે ચિંતા બહુ એછાને થાય છે. અપૂર્વ ગેયતા સાથે આ હુદયના ભાવ જે મહાન વિભૂતિને થાય તેની અંતરદશા કેવી વર્તતી હશે તેના સહજ ખ્યાલ આવે તેમ છે. ત્યાં ભગવાનને કહે છે કે-' સાહેબ! હું છઠ્ઠી વાર તમારી પાસે આવ્યા છું અને તમે દુનિયામાં કરુણાસસુદ્રનું બિરુદ પ્રાપ્ત કર્યું છે તા મારી તા એક નાની સરખી જ માગણી છે. આટલી તા જરૂર આપા.' અને પછી મનને ' નિજ ઘર ' આવવાની–લઇ આવવાની નાનકડી (?) માગણી કરે છે. એ નથી માગતા સારી ભિક્ષા કે નથી માગતા સવર્ગનાં સુખ; નથી માંગતા રાજ્યવૈભવ કે નથી માગતા શારીરિક સુખાકારી; એ નથી માગતા માટાં સામયાં કે નથી માગતા લિધસિહિ. પાતે હૃદયની મુંઝવણ ભગવાન પાસે રજી કરે છે અને સાવ સાદી પણ ઉચ્ચાહી માગણી રજી કરે છે અને તે દ્વારા આડકતરી રીતે પાતાના અંતરાત્મા કેવા આદર્શી સેવી રહ્યો છે તે વ્યક્ત કરે છે.

આ રહ્યાં એમાંનાં થાડાં કવના:---

X

મનરી આતાં દાખાંછ મ્હારા રાજ હેા, રિખભજી થાને, મનરી આતાં દાખાંછ; કુમતિના ભરમાયાજી, મ્હારા રાજ રે, કાંઇ વ્યવહાર કુળ મેં, કાલ અનંત ગમાયા જી મ્હારા રાજ.

# श्रीमह विकयानं इस्रीश्वरते। व्यवर डाज्यहेड

સઘળાં કાજ સરાયાં છ મહારા રાજ,

મનઉા મરકટ સમજે નહિ સમજાયા છ મહારા રાજ.
કુવિષયાસંગ ધાવે છ મ્હારા રાજ હો,

મમતા માયા સાથે નાચ નચાવે છ મ્હારા રાજ.

મહિમા પૂજા દેખી મન ભરમાવે છ મ્હારા,

નિરગુણીઆને ગુણીજન જગમેં કહાવે છ મ્હારા.

કરુણાસિંધ જગમેં નામ ધરાયા છ મ્હારા,

કરુણાસિંધ જગમેં નામ ધરાયા છ મ્હારા,

મન–મરકટકું શિખા નિજ ધર આવે છ મ્હારા,

સંધળી વાતે સમતા રંગ રંગાવે છ મ્હારા રાજ.

અનુભવ રંગ રંગિલા સમતા સંગી છ મ્હારા,

આવમ તાજ અનુભવ રાજા રંગી છ મ્હારા રાજ.

આ પદ્યમાં આપ્યું હૃદય ગાન કરી રહ્યું છે.

આ પ્રસંગે એમના થાડાં અન્ય કવના પણ વિચારી જઇએ, એથી હૃદયની પ્રતિભા માલૂમ પડશે. અંગ્રેજી વાજાની ચાલમાં ગાય છે કેઃ—

> મ્યાન'દ કંદ પૃજતાં, જિનંદચંદ હું, માતી જ્યાનિ લાલ હીર, હંસ મ્યં'ક જ્યું; કુંડલું સુધાર કરણ સુકૃટ ધાર તું. મ્યાનંદ૦ સુરચંદ કુંડલે શાભિત કાન હું; મ્યાંગદ કંઢ કંઢલા સુનીંદ તાર તું. મ્યાન'દ૦

આપું પદ્ય જ્યારે તાલ સૂર સાથે ગાવામાં આવે છે ત્યારે હુદયમાં એના થણુકા પડે છે, કાના ઊચા થાય છે અને ચિત્તવૃત્તિ અનન્યાનંદ અનુભવે છે.

એક પ્રસંગે ઉસ્તાદ ગવૈયા પાસે કવિવરના 'પીલુ ' સાંભાવી.

મેરે જિનંદ કી ધૂપસે' પૂજા, કુમતિ-કુગંધી કૃર હરી રે-મેરે જિનંદ કી૦ પછી લય આગળ ચાલ્યાઃ—

> રાેગ હરે કરે જિનગુણ ગ'ધી, દેહ જ'જિર કુગુરૂ કી બ'ધી, નિર્મળ ભાવ ધરે જગધંદિ મુજે ઊતારાે, પાર મેરા કિર– તાર કે અધ સબ ક્રૂર કરી રી. મેરે જિન'ક કીં

### શ્રી. માતામંદ ગિશ્ધરક્ષાલ કાષડિયા

આ દુકયગાન હતા પણ વિસરાતું નથી. એમના 'જિનશુલુ ત્રાવત સુરસું દર્શ 'ના શ્રીરાગમાં શુંગાર અને શાંતરસની એવી અદ્ભુત મીલાવટ છે કે એ ગાતાં કે સાંભ-ળતાં અંતરતમામાં રસનાં ટપકાં પડે છે. તેઓ શ્રીતું પ્રત્યેક પદ્ય ખૂબ રહસ્યમય હાય છે અને અંતરના ઊંડાલુમાંથી નીકળેલ હોઇ તલસ્પર્શી હોય છે. પ્રત્યેક કાવ્યની શરૂઆત કાવ્યમય ભાવભરો હોવા ઉપરાંત એના અંતમાં આતમા અને અનુભવની વાત એવી વેધક રીતે મૂકેલી મળી આવે છે કે વર્ષો પછી એનાં શ્રવણ, ચિંતવનમાં નૃતન નૃતન માર્મિકતા અને રમણીયતા અંદરથી ઝળકયાં જ કરે છે. એની જેટલી મજા જાહેર પૂજન કે અન્ય જલસામાં આવે છે તેટલી જ એકલા એકલા એને ગાયા કરવામાં પણ આવે છે અને એક વારનું એનું શ્રવણ કાનમાં વારંવાર શુંજારવ કર્યા કરે છે.

કવિત્વની ધૂન તેએાશ્રીના દરેક પદ્મમાં દેખાયા વગર રહે તેમ નથી. વીશસ્થાનકમાં 'ક્રિયા ' પર વિવેચન કરતાં માઢ રાગમાં:—

' થારી ગઈ રે અનાદિની નિ'દ, જરા ટુક જોવા તા સહી; જોવા તા સહી, મેરા ચેતન જોવા તા સહી.' થારીલ

પછી એવી મસ્તી જમાવી છે કે તે પદ્યમાં જ્ઞાન અને ક્રિયાના અરાબર સહયોગ સાધ્યો છે અને છતાં અતિ વિશિષ્ટ ગારવ જાળવી રાખવા સાથે ક્રિયાને સસુચિત સ્થાન જ આપવામાં આવ્યું છે. એ આખા પદ્યનું ગેયસ્થાન અતિ ઉચ્ચ છે અને ભાવ અપ્રતિમ છે. ખાકી તો એમની કુમરી જોઇએ કે ખમાચ જોઇએ, ધ્રુપદ જોઇએ કે જોગીએ રાગ જોઇએ–સર્વત્ર અલંકાર અને વિશિષ્ટ તત્ત્વ ઝળકી રહે છે.

એક છેવટના દાખલા આપી આ વિવેચન પૂર્ણ કરીએ. એક અતિ મધુર સિદ્ધા-ચલમંડન આદિનાથનું સ્તવન ખનાવી કવિવરે હાથ ધાઇ નાખ્યા છે. મરાઠી ચાલમાં એ અતિ અફ્લુત ગેય વસ્તુ કાવ્ય-ચમત્કૃતિના નમૂના છે.

'ઋષભ જિનંદ વિમલગિરિમંડન, મંડન ધર્મ-ધ્રેસ કહીએ; તું અકલ સરૂપી, જારકે કરમ ભરમ નિજ ગુષ્યુ લહીએ. ઋષભાવ ૧ અજર અમર પ્રભુ અલખનિરંજન, ભંજન સમર સમર કહીએ; તું અદ્ભુત યાદ્ધા, મારકે કરમ ધાર જગ જસ લહીએ. ઋષભાવ ૨ અવ્યય વિભુ હશ જગરંજન, રૂપરેખ વિન તું કહીએ; શિવ અચર અનંગી, તારકે જગજન નિજ સત્તા લહીએ.' ઋષભાવ ૩ ત્યારપછી ભગવાનને ભક્તિપૂર્વક આકરા ટાયા માર્યો છે:—

શતસુત માતા સુતા સુહંકર, જગત્ જયંકર તું કહીએ; નિજ જન સભ તાર્યે, હેમાંસે' અંતર રખના ના ચહીએ. ' ઋષભા ૪

# श्रीभइ विजयानंदस्रीश्वरते। अभर अव्यदेख

અરે સાહેળ! તમારા સા દીકરાને તાયાં, તમારી માતા ને પુત્રીઓને તારી, જગતમાં જે કાઇ આપનાં 'નિજ જન ' થયાં એ સર્વને તાર્યા અને અમારા આંતરા રાખવા આપને ઘટે ? આ અલંકાર છે, એ વાકચમાં શબ્દાલંકાર તેમ જ અર્થાલંકારા છે. એ આખા લયની પરાકાષ્ઠા છેવટે આવે છે:---

' મ્યાતમ ધટમે' ખાજ પિયા રે, ગાદ્ય ભટકતા ના રહીએ; તું અજ અવિનાશી ધાર નિજરૂપ, આનંદધન રસ લહીએ.' ઋષભ૦ ૧૨

આપા અધ્યાત્મ અને યાંગશાસાના આ વાકચમાં સાર છે, એમાં વિશિષ્ટ લબ્યતા છે, આંતર યાંગ છે, નૈસર્ગિક સરળતા છે અને છેશા મહાન યાંગી( આનંદલન )ના નામનું આડકતરૂં સ્મરણુ છે. આ પદ્યના ઉચ્ચભાવ ઉપરાંત એના પ્રત્યેક પદમાં કાવ્ય છે, રસ છે, અલંકાર છે અને સ્થાયી ભાવાનું સામ્રાજ્ય છે. અને ત્યારપછી પ્રથમ જિનેશ્વરને 'આત્માનંદી'નું અત્યંત ઉપર્યું કત વિશેષણુ આપતાં લઘુલાલવી કળાથી પાતાના અન્ને નામ જણાવી દીધા છે અને પછી 'સિદ્ધાચળરાજા ' ઉદ્દેશીને આનંદરસનું પાન કર્યું –કરાવ્યું છે.

જે થાડાં પદ્યો તેમના અહાર પડેલાં સાંપડે છે તે વિચારતાં તેમનામાં અસાધારભુ વાકય-રચનાશક્તિ, મધુરતા અને સાહજિકતા પ્રાપ્ત થાય છે. તેમાં કુદરતની સરળતા અને મધુર્ર ઉન્માદ દેખા દે છે અને આંતરવેદના તથા સાધ્યસામિપ્યતા તરવરી રહે છે. એમણે એક પણ સ્થાને રસની ક્ષતિ થવા દીધી નથી, લઘુપાર્થિવતા આવવા દીધી નથી, અધા- ગામિત્વ આવવા દીધું નથી.

નેસર્ગિક કવિ જ્યારે સહુદય હોય ત્યારે એનો પ્રતિભા કેવું કામ કરે છે એનો આ તો માત્ર વાનકી છે. ખાકી એમનાં પ્રત્યેક કવના, શબ્દ-ચિત્ર અને અંતરાદ્ગારના નમૂના છે, ભાવથી ભરેલાં છે, પ્રેરણાથી આળેખાયલાં છે, શાંતિથી છવાયલાં છે, ઊડાણમાંથી નીક- ળેલાં છે અને આત્મિક પ્રગતિનાં દર્શક છે. એ રસસિદ્ધ કવિનો પ્રત્યેક કૃતિ વિસ્તારથી ઉલ્લેખ અને ચર્ચા માળે છે. એ પ્રત્યેક ભાવવાહી કૃતિઓ એક વાર વાંચી-સાંભળીને દ્વર કરી નાખવા યાગ્ય નથી. એનું સાહિત્યમાં અમર સ્થાન છે અને એને વિશેષ અપનાવવામાં સ્વપરહિત રહેલું છે.

' સાહિત્ય ' શખ્દ સંકુચિત અર્થમાં કાવ્યની વૈજ્ઞાનિક ચચા કરે છે. એવા પ્રકારની સાહિત્યકીય ચર્ચા આચાર્યશ્રીના કાવ્ય સાહિત્યની થાય તા એના પ્રત્યેક અંગ–ઉપાંગમાં એવી ઉચ્ચ શ્રેષ્ઠતા નિ:શંકપણે પ્રકટે તેમ છે. એમના કાવ્યદેહ અમર તપા!



[ જીવનના સાવ સાદા પ્રસંગા પશુ, એના અંતરાળનાં ઢંકાએલી ભબ્યતાના ખળે, ઐતિહાસિક અની જાય છે. સ્વ. સૂરિજીની નમ્રતા અને વિનયશીલતાના દ્યોતક એવા " અનેક પ્રસંગા " જે માનનીય શ્રી કુંવરજીભાઇના ઊંડા સ્મૃતિભાંડારમાં સંગ્રહાયેલા પક્ષા છે તેમાંના ત્રણ પ્રસંગા અહીં તેમણે તારવી ખતાવ્યા છે. ]

# विणयमूलो धम्मो

આ મહાપુરુષે જૈનશાસનને જે અતિશય દીપાવ્યું તેનું મૂળ કારણ વિચારતાં તેમ-નામાં વિનયગુણ અતિ પ્રબળ હતો તે જ જણાય છે. જૈનશાસ્ત્ર વિનયમૂળ ધર્મ કહે છે. એ વિનયને એ મહાત્માએ હૃદયમાં કાેરી રાખેલા હતા. એમના વિનય ઉપરના ન હતા પણ શુદ્ધ અંત:કરણના હતા. એમના વિનય ગુણને લગતા બે-ત્રણ પ્રસંગા આ લેખમાં ખતાવવાની મને ઇચ્છા થાય છે.

૧ પ્રથમ જ્યારે એમણે અમદાવાદમાં શાંતમૂર્તિ મુનિરાજ શ્રી ખૂટેરાયછ મહારાજ પાસે ચારિત્ર શ્રહણ કર્યું ત્યારે વાસક્ષેપ કરવાને અવસરે એમણે મુનિમહારાજશ્રી મૂળ- ચંદ્ર ગણિને કહ્યું કે:—'મને આપના નામના વાસક્ષેપ કરી આપના શિષ્ય બનાવા. ' મુનિરાજશ્રી મૂળચંદ્ર એ કહ્યું કે—' ભાઇ તો પિતાની હયાતિમાં જ થશે, પુત્ર તા ત્યારપછી પણ થશે. વળી આપની યાગ્યતા ગુરુમહારાજના શિષ્ય થવાની છે, માટે આપને તેમના નામના વાસક્ષેપ થાય તે જ યાગ્ય છે.' આમ કહેવાથી તેઓ મુનિરાજશ્રી ખૂટેરાયછના શિષ્ય અને મુનિરાજશ્રી મૂળચંદ્ર છતા ગુરુલાઇ થયા. જુઓ, આ પ્રસંગમાં એમના વિનય ગુણ અને લઘુતા કેવી પ્રદર્શિત થાય છે! ધન્ય છે એવા નિરિલમાની મહાત્માને!

ર ખીજો પ્રસંગ. મુનિરાજશ્રી વૃદ્ધિચંદ્રજી મહારાજ છેલ્લી વયમાં શરીર અટકી જવાથી વિહાર કરી શકતા ન હાવાથી ભાવનગરમાં જ સ્થિતિ કરીને રહ્યા હતા. તે પ્રસંગે મહાત્માશ્રી આત્મારામજી મહારાજ સિદ્ધાચળ મહાતીર્થની યાત્રા કરીને, એમને વંદન કરવા ભાવનગર શિષ્ય પરિવાર સાથે પધાર્યા હતા. તે વખતે મુનિરાજ શ્રી વૃદ્ધિચંદ્રજી

#### विनयप्रधान भढापुरुष भारभाराभछ

મહારાજની ખાસ પ્રેરણાથી શ્રી ભાવનગરના સંઘે એમનું ઉચ્ચ પ્રકારનું સ્વાગત કર્યું હતું. તેઓ સાહેળ સામેયા સાથે જ્યાં મુનિરાજશ્રી વૃદ્ધિચંદ્રજી બિરાજતા હતા ત્યાં માર-વાડીના વંડાના નામથી એાળખાતા ઉપાશ્રયમાં પધાર્યા ત્યારે મુનિરાજશ્રી વૃદ્ધિચંદ્રજી દાદરા મુધી સામા આવ્યા અને અને ગુરુલાઇએ જેમ ગૃહસ્થ મળે તેમ ખહુ આનંદપૂર્વક લેટયા (ગાઢ આશિંગનવડે મળ્યા). પછી મંગળિક સંભળાવવા માટે જવાનું કહેતાં એ મહાપુરુષ ખાદયા કે-' આપની હાજરીમાં હું પાટે બેસી ન શકું.' મહારાજશ્રી વૃદ્ધિચંદ્રજએ કહ્યું કે-' હું કહું તો બેસો કે કેમ?' ત્યારે આત્મારામજી મહારાજ બાલ્યા કે-' આજ્ઞા કરો તો માથે ચઢાવું.' પછી મંગળિક સંભળાવવા વ્યાખ્યાનપીઠ પર ાબરાજયા પણ માત્ર માંગળિક સંભળાવતા જ અલ્ય વખતમાં શ્રોતાએાને મંત્રમુગ્ધ કરી નાખે તેમ મુગ્ધ–પ્રેમી બનાવી દીધા.

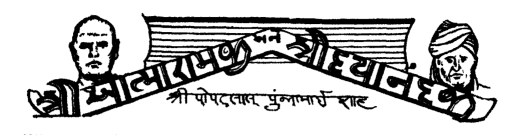
પછી ત્યાંથી ઊઠીને મુનિરાજશ્રી વૃદ્ધિચંદ્રજ પાસે આવી વંદન કરવાના આદેશ માગતાં વૃદ્ધિચંદ્રજી મહારાજે કહ્યું કે—'આપ તો હવે આચાર્ય થયા છો.'એટલે આત્મા-રામજી મહારાજ છેાલ્યા કે—' આચાર્ય કોનો ? શ્રાવકાનો, આપના તો સેવક.' એમ કહીને વિનયપૂર્વક વંદન કર્યું. જુઓ વિનય મુણનું અતિશાયીપાશું! લઘુતામાં જ પ્રભુતા વસે છે તેનું અહીં તાદૃશ્ય દિગ્દર્શન થાય છે.

ત્યારપછી બે દિવસ રાત્રિના માટેા ભાગ બંને ગુરુલાઇએ એકાંતમાં બેઠા અને શાસનહિતની, સાધુ સંસ્થાની અનેક વાતા કરી અને પરસ્પર ખુલાસાએા કર્યા.

3 ત્રોજે પ્રસંગ. એએ સાહેબ જ્યારે લુધીઆનામાં વ્યાધને અંગે બેશુદ્ધ થઇ ગયા હતા ત્યારે લુધોયાનાથી એમને એકદમ અંબાલે લાવવામાં આવ્યા હતા. ત્યાં શુદ્ધિ આવ્યા પછી તે હકીકતની ખબર પડવાથી પાતે મૂળચંદ અહારાજ ઉપર પત્ર લખીને આલાયણ માગી લીધી હતી! આનું નામ મહાપુરુષપણું! જાઓ, એમનામાં વડીલ ગુરુલાઇ પ્રત્યે કેટલા વિનય, બહુમાન અને પ્રેમ હતા? પાતે આલાયણ જાણતા હતા પરંતુ આલાયણ તા વડીલ આપે તે જ લેવી ઘટે, એવા સુનિમાર્ગને સમજનારા તેમ જ અનુસરનારા હતા.

એમના વિનચગુણને લગતા બીજા પણ અનેક પ્રસંગો છે તેમાંથી માત્ર આ બે-ત્રણ પ્રસંગ અનુકરણીય હોવાથી લખવાના પ્રયાસ કર્યો છે. આશા છે કે એમાંથી વર્ત માન સુનિગણ સાર ગ્રહણ કરી તદનુકૂળ વર્તન કરશે કે જેથી વર્તમાન સમયે દેખાતી નિર્નાયક જેવી સ્થિતિ દૂર થશે અને સ્વયોગ્યતાને સમજી વિનયગુણનું અવલંબન લેવામાં આવશે, જેને પરિણામે આપણે એકયતારૂપ સુપ્રભાત જેવાને ભાગ્યશાળી થઈ શકશું.\*

<sup>#</sup>શ્રી વિજયાનન્દસ્રિ (આત્મારામછ) મહારાજનું આચાર્ય-પદાર્પણ પછી ભાવનગર પધારવું જ સ્યું નથી તેા આ પ્રસંગ ભાવનગરના નામથી શી રીતે પ્રસિદ્ધિમાં આવ્યા ! સંભવે છે કે કાઇ બીજા સ્થળના પ્રસંગ પ્રસિદ્ધિ પામ્યા હોય. વહલભવિજય.



[ અંને ધર્મવીરાની તુલના લેખક શબ્દછટાથી તેમજ અંનેના જીવનના ઊંડા પ્રદેશમાં ઊતરી, તલસ્પર્શી વિચારદષ્ટિથી કરી છે. વિચારક તે સમજી શકશે. લેખ ટ્રૅકા, મિતભાષી, વિચારાત્પાદક છે અને સમભાવદષ્ટિથી વિચારવા યાગ્ય છે.—સ'પાદક]

ઇતિહાસ-લેખકા લખે છે કે પંજાબ-પાંચાલ અને ગુજરાત એ ય દેશના સંબંધ જૂના છે. કાઇ કલ્પના કરે છે કે શક લાકા પ્રથમ પંજાબમાં પેઠા અને ત્યાંથી એક શાખા ગુજરાતમાં આવી. આમ એક જ જાતિની એ શાખા ગુજરાતમાં અને પંજાબમાં રહી, ઊગી ને આથમી; પણ એથી ય વધારે કલ્પના તા દાેડે છે ગુજર લાકા વિષેના ઇતિહાસની તેઓ પણ પંજાબમાં પ્રવેશ્યા, સ્થિર થયા અને પાછા ગુજરાતમાં આવ્યા. અને એ પ્રાંતને પાતાનું નામ દઇ તેના સંજ્ઞાદાતા થયા. આજ પણ પંજાબમાં ગુજરાત નામના નાનકડા પ્રદેશ છે.

આમ બે ય પ્રાંતાના સંબંધ હાવાની કેટલી ય કદયના છે, પણ બે ય પ્રદેશની ભાગા-લિક સ્થિતિ નુતી છે. એથી બંનેના વ્યાપાર-વ્યવહાર નિરનિરાળા બની ગયા છે. એક સૈનિકના શાર્ચ ખડતલ બનેલા પ્રાંત છે, તા બીજો વેપારની કુશળતાએ અતિકામળ બની રહેલા પ્રદેશ છે.

એ ય પ્રદેશને પવિત્ર કરનાર કેટલીક વિભૂતિઓના ઇતિહાસ પણ રામાંગક અને બાલક છે. ગુજરાતની કેટલીક અદ્ભુત વિભૂતિઓનાં જીવન તપાસીએ તા જણાશે કે કૃષ્યુ- ચંદ્ર મશુરામાં ઊગ્યા, પણ ગુજરાતમાં સાહસ શાર્ય પામ્યા અને ત્યાંથી જ ભારતમાં પ્રકાશ્યા અને આથમ્યા પણ ગુજરાતમાં મીરાંબાઇ મેવાડમાં ઊગ્યા, ભક્તિ પામ્યા પણ પ્રગટ થયા ગુજરાતમાં અને " બાઇ મીરાં કે પ્રભુ ગિરધર નાગર" જેવી અમર કાવ્ય તૃક ગુજરાતને ચરણે ધરી વિલીન બન્યાં ગુજરાતમાં. શ્રી સહજાનંદ સ્વામી અયોધ્યાથી આવીને પંચ- પ્રવર્તક બન્યા ગુજરાતમાં. એવી જ રીતે ગુજરાતની કેટલીક વિભૂતિઓ પરદેશમાં ઝળકી. શ્રીમદ્ વિજયાનંદસૂરિ કે આત્મારામજ જેમ પંજાબમાંથી આવીને ગુજરાતમાં ઝળકવા, તેમ સ્વામી શ્રી દયાનંદ સરસ્વતી ગુજરાતમાંથી જઇને પંજાબમાં પ્રકાશ્યા.

#### શ્રી આત્મારામછ અને શ્રી ક્યાન કછ.

એક પંજાબથી આવીને ગુજરાતને પાવન કર્યું; બીજાએ ગુજરાતમાંથી વિદાય લઇ પંજાબને પુનિત કર્યું.

ળંને ક્રાંતિકાર હતા, બંને ધર્મ-પ્રવર્તક હતા, બંને સત્યાત્રહી હતા, બંને શાર્થરત હતા, દઢાગ્રહી હતા, કર્તવ્યનિષ્ઠ હતા. બંનેનાં શરીર સુદઢ અને અળ-પાષક ગ્રામ્યજવન અને ગ્રામ્ય-હવાપાણીથી બંધાયાં તેમ જ પાષાયાં હતાં.

બંનેની શરીર-સંપત્તિ અદ્ભુત હતી. આત્મારામજીને એ સંપત્તિ વારસામાં મળી હતી, દયાનંદજીએ પરાક્રમવડે એને સાધી હતી. બંનેએ સાધુતા લીધા પછી પણુ બેઉની એ સંપત્તિ એવી જ રહી હતી, ખીલી હતી અને એનાવડે અનેક માનવીએા મુગ્ધ થયા હતા.

આત્મારામજી સાધુ થયા પછી સાધુ તરીકે અખાડામાં, કસરતમાં કે કુસ્તીમાં માનતા નહોતા, ન માને એ સ્વાભાવિક હતું; છતાં વિહાર, આહાર–સંયમ, દેહને કામળ ન ખનવા દેવાની તાલાવેલી અને બેઠાડુપણાના અભાવ–એટલાં વાનાં એમણે એવાં કેળવ્યાં કે એમના દેહ પણ સામર્થ્ય અને પ્રભાથી ઝળકી રહ્યો. સ્વામી દયાનંદ જોએ અખાડાની, કસરતની અને કુસ્તીની તાલીમ લઇને દેહરતને સબળતા અને શક્તિથી તેજસ્વી કરી દીધું.

ળંનેને મન ઇન્દ્રિય-સંયમ, પાતપાતાની શાસ્ત્રમાન્યતા મુજબ માટામાં માટી વસ્તુ હતી. પ્રક્ષચર્ય સાધુ તરીકે તો હાય જ; પણ ગૃહસ્થને અડગ અને તીવ્ર ઉપદેશ કરવામાં અંને એટલા જ ચુસ્ત અને તીવ્ર રાગી હતા.

ખંનની છખીઓ નીરખા, ન્યાળી ન્યાળીને બુઓ. ઘઉંવર્દ્ધો લાલ ચહેરા, પ્રતાપ-ભર્યું સામ્ય માહું, તેજભરી શાંત છતાં ધ્યેય માટે અડગ ઉગ્ર આંખા, શાર્ય ખેલ ખેલે તો શત્રુનું હૈયું પણ જો ને થીજી જાય એવી વિશાળ સ્નાયુખદ છાતી, લાંખા કર્મરત હાથ, ઉદ્દાર ઉદ્દર અને પંથથી ન થાકે એવા, અધમતાને કચડવા તત્પર, છતાં કરુણાભર્યા ધમધમાટવાળાં પગલાં પાડી, અજ્ઞાનની છાતી ધ્રુજાવે એવા ચરસ અને ઉગ્ર છતાં શાંત, તેજે સરળ છતાં આગ્રહી નિશ્ચયે તપતું ભાલ. બે ય વિભૂતિઓમાં શરીર-સમૃદ્ધિ એક જ, પલટી પલટાઇ જાય એવી.

શ્રી સુશીલ લખે છે કે:---

" ખંને પાતાનાં વસ્તો બદલાવી નાંખે તા કદાચ કાઇને પણ બ્રાંતિ ઉપન્તયા વિના ન રહે. ખંનેના દેહગઠનમાં એટલું સરખાપણું હતું કે દયાનંદજ આત્મારામજી ત્રીકે અને આત્મારામજી દયાનંદજી તરીકે એાળખાઇ નય."

બંને વાચનમાં ભડવીર, વિચાર અને આચારમાં યુક્તિ-પ્રયુક્તિ વાપરનારા વ્યવહારુ; છતાં એકરૂપ અને વિદ્વત્તાના સાગર હતા.

# શ્રી. પાેપટલાલ પુંજાભાઇ શાહ

વિક્રટાેરિયા યુગ એસે છે, દેખીતી શાંતિ પ્રસરે છે, દેશના હાથમાંથી ધીમે ધીમે હિથયાર સરકતાં જાય છે અને ખમીર ને ખામાેશનાં હીર બળવા માંડે છે. એવે ટાંક્શે અને અવતરે છે, ઊગે છે અને પ્રકાશે છે.

એકની જીવનકથા કહે છે કે એશે પ્રદાચર્ય ને કસરતને પ્રતાપે, જોધપુર, જયપુર વગેરે નરેશાની ઘાડાગાડીએ એકલે હાથે દાડતી થંભાવી દીધેલી, કૈંક કસરતબાજોને મહાત કરેલા અને પાતાની મુખપ્રભાથી પણ કેટલાયને આંજી દીધેલા; એના કાંડા-બળે કેકનાં ધાર્યા ધૂળ મળી ગયેલાં.

બીજાની જીવનગાથા પણ આપણને સંભળાવે છે કે એશે પ્રક્ષચર્યને પ્રતાપે એક લીલને ડારીને અહિંસક બનાવી દીધેલા, બીજા એક સમશેરધારીનું કાંડું પકડીને તેને વગડામાંથી ઘસડી ગએલા અને તેને પણ માફી દઇને અહિંસક શૌર્યના સાચા પરચા બતાવેલા, તેમ જ અતિ બાજાથી દબાઇ પડેલા એક ગરીબ પ્રાણીના ભાર એકલે હાથે ઉપાડી લઇ તેને બચાવેલું.

એક ક્ષત્રિય કુલમાંથી ઉત્પન્ન થયા, વૈશ્ય કુળમાં પાષણ પામ્યા અને વૈશ્ય ગુરુ ખન્યા. બીજા ધ્રાક્ષણ કુલે ઉત્પન્ન થયા અને આર્યસમાજના ગુરુ ખન્યા.

ખંનની દેહસિદ્ધિ જેમ એક હતી તેમ બેયની આત્મસિદ્ધિ પણ એક જ હતી. ખંનમાં ચાલતી સ્થિતિથી પ્રગટ થનારા અસંતાષ અને તેને મીટાવવાના પુષ્ય-પ્રકાપ ઉગ્ર હતા. ખંને ક્રાંતિના ઉત્સાહક અવતાર હતા, છતાં એક આર્યસમાજના–એક નવીન પંથના પ્રસિદ્ધ સ્થાપક ખન્યા અને બીજો જૈન ધર્મની એક શાખાના પ્રચંડ સંરક્ષક થયા. એ સંયોગાની અનુકૂળતાના જ પ્રભાવ.

એક આખા આર્યાવર્તના જ્યાતિર્ધર અને છે, દેશની રાષ્ટ્રીય અસ્મિતાના અસ્તિત્વના આભાર અર્ધ્ય પામે છે, આર્યસમાજ જેવી જગમસિદ્ધ સંસ્થાના પ્રાણુ અને છે. વળી એનાથી સત્તા થરથર કાંપી ઊઠે છે, અધર્મના કિદ્યાઓ ડગમગી ઊઠે છે, સનાતન ધર્મીઓમાં ક્ર્ફડાટ થઇ રહે છે, રૂઢિઓનાં ખંડેર ખળભળી રહે છે અને હિંદુત્વમાં પ્રાણુના સંચાર થઇ રહે છે. એની ધર્મ પ્રવૃત્તિ જોઇને થીઓસાપ્રી પણ ઘડીલર થંભી જાય છે, અને એના "સત્યાર્થ પ્રકાશ" વાંચીને કેટલાં ય હૈયાં ડગમગી જાય છે.

બીજો માત્ર જૈનાના જ-શ્વેતાંબર મૂર્તિપૂજકાના જ પૂજ્ય સંરક્ષક બની રહે છે. જૈન ધર્મના શિથિલાચાર એને દુશ્મન દેખી એનાથી થરથરે છે, શુષ્ક અધ્યાતમવાદ એનાથી ત્રાસીને મુંગા બની રહે છે, નાસ્તિક જડવાદ એનાથી હારીને સંતાર્ધ જાય છે અને જડ ક્રિયાવાદ એનાથી સીધાદોર બની સાચે માર્ગે વળે છે.

#### શ્રી ભાતમારામજ અને શ્રી દયાન દજ

અંનેને ઓછા-વધતા પ્રમાણમાં વિક્રત્તા વરે છે અને તેનાં પ્રમાણપત્ર મળે છે. બંનેને યુરાપીય વિદ્વાના પણ ઓળખે છે ને શંકા-સમાધાન માટે તેમને ચરશે પઢ છે. છતાં એકની પ્રસિદ્ધિ માત્ર એક નાના વર્તુળમાં જ સમાપ્તિવાળી અને છે, અને બીજાની વિખ્યાતિ દેશ-વિદેશમાં પ્રસરી રહી છે.

ખંને એકબીજાને સ્વભાવે ઠીક-ઠીક મળતા, ખંનેની પ્રકૃતિ લગભગ સરખી, છતાં અંને તદ્દન વિરાધી દિશામાં કાર્ય કરનાર ખને છે. એક મૂર્તિપૂજન-ખંડનનાં ધાવણ પામીને મૂર્તિપૂજન-ખંડનનાં જ ખંડન આરંભે છે, બીજો એ જ મૂર્તિપૂજનનાં દ્રધ ધાવીને મૂર્તિપૂજન-ખંડનનાં મંડન શરૂ કરે છે.

જયારે જયારે આર્યાવર્તની નાડ રાજકીય, શૌર્યરંગી, સામાજિક કે અન્ય ભાૈતિક ધબકારામાં મંદ પડે છે ત્યારે ત્યારે તે એ બધા ધબકારાને સબળ બનાવવા ધર્મનું શરાયું શોધે છે. ઇશ્વરના ઇન્કાર થાય, ધર્મના બહિષ્કાર બને કે સામાજિક વ્યવસ્થા ને ખંધના પ્રપંચા કહેવાઇ તેના ઉદ્ધાર થવાને માટે લક્ષે તે ઉચ્છેદાય, પણુ આર્યત્વની નાડીમાં જે સ્વભાવ–પ્રકૃતિ, જે ધર્મ-ધબક ધબકી રહે છે તેને એાળખ્યા વિના અને તે પ્રકૃતિ જ સામાજિક સંયમ, સ્વસ્થતા અને સ્વતંત્રતા માટે યાગ્ય હતી, છે અને હિંદ માટે તા રહેશે, તે જાણ્યા વિના આપણા સાચા ઉદ્ધાર શક્ય નથી.

આ ઇતિહાસ ભારતમાં યુગે-યુગે પુનરાવૃત્તિ પામ્યા છે અને પામશે, કારણ કે ભારતના ધર્મવાદમાં સર્વ વાદ સમાઇ જાય છે, અને યુગપલટા એ ધર્મવાદનાં સમર્થન પામીને સબળ બને છે.

આ જ કારણે તે કાળે પણ ધર્મ–મંથન ચાલુ રહે છે. અને એ ધર્મ–મંથનમાં એક સંરક્ષક અનીને સાદ પૂરે છે; બીજો નવીન પંચ સ્થાપનનાં નવસર્જન કરીને સાથ આપે છે.

આમ બંનેના પર તે સમયના પ્રભાવ પડી રહે છે. બંને તે સમયના સમર્થ દેહધારી છે, બંને શાંતિથી સંતાષ અનુભવતા છતાં, એ શાંતિનાં મૂળ તરફ અવિધાસ ને અસંતાષથી નુએ છે અને એ મૂળ ઊડાં ન્ય તો ધર્મ કચરાઇ ન્ય એમ માનીને એ શાંતિ-યુગના લાભ લઇને ધર્મ-ન્નગૃતિ માટે જ પાતાનું સર્વસ્વ હામવા તૈયાર શાય છે. બંને સંસારને આંગણેથી, ગાર્હસ્થ્યને બારણેથી ત્રાસી નાસી છૂટે છે. એક પિતાની, ધુટું બીજનાની આશા, આજ્ઞા, સંબંધ-બધું ય વછાડી નાસી છૂટે છે; ન્યારે બીનો, પાલક માતાપિતાને અને બધાને મનાવીને દીક્ષા શ્રહ્યુ કરે છે.

આમ ઘણી જાતના સમાન શીલથી આ છે મહાપુરુષાનાં વ્યક્તિત્વ **દીપી રહ્યાં છે,** છતાં છે ય એકબીજાથી તદ્દન ઊલટી દિશામાં કામ કરે છે. એક ધર્મ ર**ંધર સંરક્ષક અની**  પોતાના સંપ્રદાયને શુદ્ધ કરવા તપ તપે છે, કેટલા ય જ્ઞાન-વીરડા ઉલેચી ઉલેચીને પી જાય છે, એ પાનનાં જ્ઞાનકળ જૈન, જૈનેતર સોને ચખાડે છે અને ચિકાગાના ધર્મ સમારંભ સુધી એની મીઠાશ પહેાંચી જાય છે. બીજો ધર્મ-ક્રાંતિકાર ખને છે અને તે પણ તપ તપી, શ્રંથાના શ્રંથા ઉથલાવી, જ્ઞાન-સમૃદ્ધ ખની નવા જ સંપ્રદાય સ્થાપી દે છે, ને ભારતને નવા પ્રાણુ અપે છે.

આમ છતાં એક પુરુષની ફળ-સિદ્ધિ એક નાનકડા, અસ્તવ્યસ્ત સંઘસમૂહના સંર-ક્ષણમાં જ સમાપ્ત થઇ જાય છે, જ્યારે બીજાની ફળ-સિદ્ધિ એક માેટા સબળ ને સમર્થ સમાજના અવતારમાં પ્રગદી નીકળે છે. એકના પ્રકાશ બાળસૂર્યના પ્રભાત સમા થઇ રહે છે, બીજાના મધ્યાદ્ધ જેવા તપી રહે છે. આનાં કારણામાં શક્તિ-સંપન્નતા, સંયોગા અને એવું કેટલું ય સરખાવવું પહે અને તેમાં ન્યૂનાધિકતા પણ હાય.

પથુ ખાસ કરીને એક સંયોગ નજર આગળ તરી આવે એવા છે, ને એ જ સંયોગે મહાન્ આત્મારામજીને અતિ મહાન્ તરીકે પ્રગટવા ન દીધા. જો એ જ આત્મારામજી આર્યસમાજી, બદ્ધાસમાજી જેવા એક સ્વતંત્ર પંચના પ્રચારક થયા હોત તો તેમના પ્રભાવ ઔર દીપી નીકળત, પણ ક્ષત્રિય બાળક જૈન સંઘના સુભાગ્યે તેના હાથમાં આવી પડ્યો અને તેથી તેની કિંમત જોઇએ તેવી અંકાઇ નહિ. તેના કાર્યનાં ફળ સંઘ-સમાજની અતિ શૃદ્ધિ અને અતિ વૃદ્ધિમાં પરિશુમી શક્યાં નહિ.

વેપારી સમાજ ગમે તેવા ગુરુને પણ પાતાની વેપારી નજરે જોઇ શકે છે, તેનામાં સંઘ કે સમાજના સંદે કાઢવા તે ગુરુને ચરણે કે શરણે જવા જેટલી યાહામ કરવાની તાકાત પ્રગઢી શકતી નથી, અને એથી એ સમાજનાં કેટલાં ય અણુમૂલાં રતના અણુપારખ્યાં રાળાઇ જાય છે. આત્મારામજી પણ ભાગ્યયાગે એ સમાજમાં આવીને પાતાનું હિત—સ્વપરકલ્યાણ સાધી ગયા; પણ તેના લાભ નિર્ળળ વ્યાપારી જૈનત્વે જોઇએ તેટલા લીધા નહિ.

આમ સંયોગોએ એકને એક્ઝી પ્રસિદ્ધિ આપી, એકને વધારે દીધી; પણ ખંને સમ-કાલીન હતા. તે ખંને એક પ્રાંતમાં રજપૂતસ્થાન અને પંજાબમાં ઘણીવાર એક બીજાનાં મંત્રુચોથી વિરુદ્ધ ઉપદેશ આપતા હતા, છતાં ખંને મત્યા કેમ નહિ હોય ?

તેમના જીવનચરિત્રમાં તેના સ્પષ્ટ ખુલાસા સાંપડે છે.

એક વાર સ્વામીશ્રી દયાનંદ જ નેધપુરમાં હતા, તેમની વ્યાખ્યાન-ઝડી વરસી રહી હતી, ખંડનની તલવારના ફટકા ઉપર ફટકા લાગી રહ્યા હતા અને શ્રોતાએ શંકાશીલ ખનીને, મંત્રમુગ્ધ થઇને મુંગા થઇ જતા હતા, તે વેળાએ નેધપુરના જૈન દીવાને સ્વામીજને વિનતિ કરી કે:—

#### શ્રી આત્મારામજ અને શ્રી દયાનંદજ

' મામારા એક મામાર્થ છે, તેમનું નામ આત્મારામજી છે, તે મહાપંડિત છે. તેઓ અને આપ જે મળા તા અમને ઘણું જાણવાનું મળે. ''

સ્વામીજીએ હા પાડી અને દિવસ નક્કી થયા. પછુ મહારાજશ્રીને આવતાં-વિહાર કરતાં-વાર લાગે તેમ હાવાથી સ્વામીજ ઠરાવેલે દિવસે આવવાનું વચન આપી અજમેર તરફ વિદાય થયા.

આત્મારામજ નિશ્ચિત દિવસે જોધપુર આવી પહેાં વ્યા. ઘણા જૈન, જૈનેતર આ ચર્ચા સાંભળવા એકઠા થયા. સા ઉત્સકતાથી સ્વામીજની રાહ કાગને હાળે જેવા લાગ્યા. અધી તૈયારી થઇ રહી એટલામાં શાકજનક વર્તમાન મળ્યા કે:—

" સ્વામીજી સ્વર્ગવાસી થયા. "

ભારતના દુભાગ્યે આ બે સમયમૃર્તિઓને-સમર્થ પંડિતોને મળવા ન જ દીધા અને જૈન શાસનું કથન સાચું પડ્યું કેઃ—

" એ ચક્રવત્તીંઓ મળી શકે નહિ. "

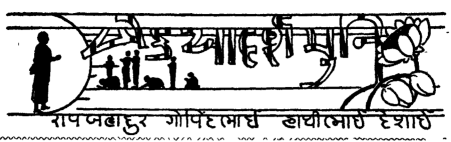
આમ બે ય આપણાથી દ્વર દ્વર ચાલ્યા ગયા છે. બેયના આત્મા કાઇ અમર દેહધારી અની હજ માનવ-કલ્યાણુ સાધતા હશે, પણ બેયની કાર્યશક્તિ આપણી નજર આગળ ખડી રહી છે. અંનેને સમજ બેયમાંથી સાગું કે સારું લઇને આપણે બેયને લજશું કે માત્ર ખાલી ગુણગાન કરીને પછી બેયનાં કથનને તજશું?

આત્મારામછ જેવી નહિ તો, તેનાથી ઓછી શક્તિશાળી વ્યક્તિઓ જૈન સમાજમાં હશે જ, તેમનાથી પણ જૈન સમાજ હજી તરી શકશે; પણ તેમને પારખી કાઢવા જેટલી ચકાર ને નિષ્પક્ષપાત તેમજ કડક છુહિ જૈન સંઘ ખતાવી શકશે ? એવી એક કે વધારે સાધુ વ્યક્તિઓને એક કરી, તેમને શરણે—ચરણે જવા જેટલી એક તત્પરતા ને હિમ્મત દાખવશે ?

કે એવી વ્યક્તિઓને અજાણ્યે કે ઉપેક્ષાએ ધૂળમાં રાળાવા દેશે ?

સારી ને સાચી સાધુ વ્યક્તિઓને જન્માવનાર પણ સમાજ છે. સમાજ એવી વ્યક્તિએને અવતારવા સરલ, શુદ્ધ, સ્પષ્ટ અને નિષ્પક્ષ આચારવિચારવાળી અનશે ? અગ્રેસ-રોને એ મંગળ કાર્ય સુઝશે ?

ં તો તો અવશ્ય પૂજ્યપાદ ન્યાયાંભાતિષિ આચાર્યથી વિજયાન દસૂરીશ્વરજીની શતાબ્દિ સાર્થક થશે.



[લેખકની પીછાન કરાવવાની જરૂર નથી. તેમણે ગૂજરાતના પ્રાચીન અને અર્વાચીન ઇતિહાસ ટ્રંકમાં બે પુસ્તકમાં લખ્યો છે. વહાદરા રાજ્યના અતેક માટા અમલદારી હાદ્દાએ ભાગવી એક કુશળ રાજકમેં ચારી પુરુષ તરીકેની પ્રતિષ્ઠા પ્રાપ્ત કરી છે, છતાં સાહિત્યના વ્યાસંગ ઉપરાંત ધર્માજિજ્ઞાસા જારી રાખવાના પુરુષાર્થ સેવ્યા કર્યો છે. બાલદીક્ષા-પ્રતિબંધક કાયદા માટે વહાદરા રાજ્યે નિમેલી સમિતિના પ્રમુખ તરીકે અનેક જૈન સાધુ અને શ્રાવકાના વિશેષ પરિચયમાં આવ્યા અને જૈનધર્મ સાહિસના પણ સારા સ્પર્શ કર્યા. તેમણે શ્રી હેમાચાર્યકૃત ત્રિષષ્ઠિશલાકાપુરુષ ચરિતમાંથી જે મનનીય ભાગ લાગ્યા તેના સંગ્રહ 'ધર્માપદેશ' નામના પુસ્તકમા રજી કર્યો છે. એવા એ ગૂર્જરરત્નના લેખ સમાજમાં વિશેષ ધ્યાન ખેંચશે એવી અમારી ખાત્રી છે. તેમાં આચાર્યશ્રીની આદર્શતા બતાવવા સાથે દીક્ષાના પ્રશ્ન પણ છેડીને પાતાના વિચાર તેમણે આપ્યા છે.—સંપાદક.]

મહાત્મા કળીરે કહ્યું છે કેઃ

કથની બથની છાડ કે, રહેની સેં ચિત લાય, નિરખી નીર પીયે બિના, કબહુ પ્યાસ ન જાય; કથતે બકતે મર ગયે, સુરખ કાઇ હજાર, કથની કાચી પર ગઈ, રહની રહી સા સાર.

૧ મતલળ કે બહુ બાલવું જવા દે અને કરણી તરફ ચિત્ત લગાડ. કથતાં-બકતાં તો હજારા ઉપદેશકા મરી ગયા. તેમની કથની થાડા વખતમાં કાચી પડી જાય છે પણ રહેણી તો હજારા વર્ષ સુધી ઉપદેશ કરનારી થઇ પડે છે. મહાત્માના શબ્દો જેટલી અસર કરે છે તેથી ઘણી વધારે તેમનાં મુંગાં આત્મભાગનાં કૃત્યા, જગસેવાનાં કૃત્યા જ કરે છે. એટલા માટે જ આદર્શ જીવન ગાળી, જૈન ધર્મ અને જૈનાની ભારે સેવા કરનાર શ્રી જૈનાચાર્ય મહારાજ શ્રી વિજયાનં કસ્ત્રિ (શ્રીમદ્ આત્મારામજી મહારાજ)ના ઉપકારક જીવનનાં સા વર્ષ હમણાં પૂરા થતાં શતાબ્દિના મહાત્સવ ઉજવવાનું ઠરાવવામાં આવ્યું જાણી મને ઘણા આનંદ થયા છે.

ર આચાર્યશ્રીની હયાતીમાં તેમના દર્શન કરવાને અને તેમના બાધ સાંભળવાને હું નશીબવાન થયા નહાતા, પરંતુ જૈનશાસન અને જૈન સમાજને માટે તેમણે શું શું કર્યું હતું

# એક માદ્ય મુનિ

તે સંખંધી કંઇ માહિતી મેળવવાના પ્રસંગ, વહાદરા રાજ્ય તરફથી નિમાયેલી અયાગ્ય દીક્ષા-પ્રતિઅંધક સમિતિના પ્રમુખ તરીકે મને મળ્યો હતો. આથી તેઓશ્રી પ્રત્યે અને તેમના અનુયાયીઓ પ્રત્યે હું ઘણા માનની લાગણી ધરાવું છું. વિશેષમાં હાલ રા. સુરીલિ લખેલું અને શ્રી આત્માનંદ જૈન સભા તરફથી પ્રસિદ્ધ થયેલું તેઓશ્રીના જીવનચરિત્રનું એક લઘુ પુસ્તક વાંચવાની મને તક મળી છે, તેથી સદ્દગત આચાર્યશ્રીએ શ્રીસંઘ સમસ્તના હિતાર્થે શું શું કર્યું હતું તે સંબંધી મને જે વિશેષ માહિતી મળી છે તેથી તેમના પ્રત્યેની મારી પૂજ્યબુહિમાં ઘણા વધારા થયા છે.

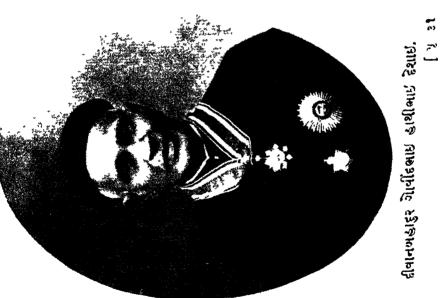
3 ખાળપશુમાં દીત્તા અથવા દેવીદાસ નામે ઓળખાતા, આત્મારામછ સ્થાનક્વાસી સાધુઓના સહવાસમાં આવતાં, સામાયિક, પ્રતિક્રમગુ, નવતત્ત્ર વિગેરેના પાઠ શીખી ગયા હતા; અને બાળક મડી યુવાન થયા પછી, પૂરી સમજે, સ્વેચ્છાથી, દીક્ષા તરફ તેમનું મન વળ્યું હતું. જેમની પાસે દીક્ષા લેવા તે ગયા હતા તે \*આવાર્ય, માતાપિતા કે વાલીની સંમતિ છે કે નહીં? ઉમેદવારમાં લાયકી છે કે નહીં? તેની સ્થિતિ અનુસાર તેનાં વૃદ્ધ માતાપિતા, આ અને નાનાં પુત્ર-પુત્રીઓના નિર્વાહના પ્રખંધ કરેલા છે કે નહીં? એ વિગેરેની ખાત્રી કર્યો વગર ગમે તેને દીક્ષા આપવાને બહાને મુંડી નાંખે એવા ચેલા–ચાપટના લાભી નહાતા. તે કુમળી વયના બાળકોના ભાળપશુના લાભ લે તેવા નહાતા. સંમતિ વગર બાળકને તો શું પણ મોડી ઉમરનાને પણ દીક્ષા આપે એવા તે નહાતા. જ્યારે દીત્તો વૈરાગ્ય શું છે એ સમજે છે અને તેનાં માતા તથા પાલક પિતાની સંમતિ છે એવી તેમની ખાત્રી થઇ ત્યારે જ તેમણે જાહેર રીતે વિધિપૂર્વક તેને દીક્ષા આપી હતી. દીત્તો પણ દીક્ષા લીધી એટલા જ ઉપરથી પાતાનામાં પુરું જ્ઞાન આવી ગયું અને પૂજ્ય ગણાઇ સુખચનમાં દહાડા કાઢવાના વખત આવ્યો છે, એમ સંતોષ માની બેસી રહે એવા નહાતો. તેણે તો ખૂબ મહેનતથી શાસ્ત્રના અભ્યાસ કરવા માંક્યો અને તેનું ખરું રહસ્ય સમજવા માંડયું.

૪ પોતાના ધર્મ અને તેને અનુકૂળ શાસન વિષે જૈન લેખકાએ પોતાના શ્રાંથા ઘણું ભાગે સંસ્કૃત અથવા પ્રાકૃત ભાષામાં લખ્યા છે અને તે ઉપર તેમણે પોતે અથવા તેમના શિષ્યોએ અગર બીજાઓએ ટીકા લખી છે. દીક્ષા લીધા પછી પોતાના અભ્યાસ દરમ્યાન શ્રી આતમારામછાને જણાયું કે શાસ્ત્રોનાં કેટલાંક કરમાનાના અર્થ જીદા જીદા સાધુઓએ જીદી જીદી રીતે કરેલા છે અને તેવા જીદા અર્થના મેળ પાડવાને ચાર-પાંચ અગ્રગણ્ય સાધુઓએ તેના "પંચાયતી" અર્થ પણ ઉપજાવી કાઢેલા છે. પણ આવા પંચાયતી અર્થથી સંતાષ માનીને એસી રહે એવા શ્રી આદ્માત્મારામછ પાતે નહાતા તેમણે જોયું કે ખરા અર્થ સમજવાને વ્યાક્રિયાના જાનની જરૂર છે. કહ્યું છે:

# तद्द्वारमपवर्गस्य वाक्मलानां चिकित्सकम् । पवित्रं सर्वविद्याना-मधिविद्यं प्रचक्षते ॥

<sup>\*</sup> સ્થાનકવાસીના જે સાધુએ પાસે શ્રી આત્મારામજીની હુઢકદીમાં થઇ તેઓ આ વિચારના હતા કે નહીં એની ખાત્રી નથી, પણ દીક્ષા તા જરૂર આત્રાપૂર્વક જ થઇ છે. શ્રી હરિભદ્રસૂરિજીના ધર્મભિંદુના આધારે જૈન દીક્ષાના વિધિ તો એ જ પ્રમાણે છે. વદ્ધભવિજય.





#### શ્રી. ગાવિંકભાઈ હાયીભાઇ દેશાઇ

" વ્યાકરશ્વ સ્વર્ગનું દ્વાર છે, વાણીના દાષાનું ઐાષધ છે, સર્વ વિદ્યાઓમાં એ પવિત્ર, સર્વ વિદ્યાઓમાં તે ઉપર છે." તેથી પાતાના ગુરુએ એવી માથાફાડ ન કરતાં, પ્વાચાર્યોએ કરેલા અર્થ સ્વીકારી લેવા કદ્યા છતાં પશુ, શ્રી આતમારામજીએ વ્યાકરશ્વના અભ્યાસ કર્યો અને જ્યાં પાતાને શંકા હતી ત્યાં પાતે જ સત્યાસત્યના નિર્ણય કરી લે એવું સંસ્કૃત સાહિત્યનું અને ખાસ કરીને ધર્મશાસ્ત્રોનું જ્ઞાન તેમણે મેળવ્યું હતું અને " અજ્ઞાનતિમિરભાસ્કર" " તત્ત્વનિર્ણયપ્રાસાદ " "જૈનતત્ત્રાદર્શ" " ચિકાએા પ્રશ્નોત્તર " " જૈન પ્રશ્નોત્તર " વિગેરે શ્રાથા લખી જૈન ધર્મની શ્રેષ્ઠતા, પ્રાચીનતા અને ઉપકારકતા સિદ્ધ કરી હતી.

પ ઇ. સ. ૧૮૯૩ માં અમેરીકાના ચિકાગા શહેરમાં આખી દુનિયાના પ્રસિદ્ધ ધર્મોના પ્રતિનિધિઓ એકત્ર થવાના હતા. તે પ્રસંગે જેન ધર્મના પ્રતિનિધિ તરીકે સફગત વીરચંદ રાઘવછ ગાંધી, ખાર-એટ-લા.ને માકલવાને તૈયાર કરનાર અને એ રીતે જૈન ધર્મને અમેરીકામાં પ્રસિદ્ધિમાં લાવનાર શ્રી આત્મારામજી મહારાજ હતા. જો તેઓ પાતે ત્યાં જઇ શકે એમ હાત તા તેમને માટે અધી યાગ્ય વ્યવસ્થા પરિષદ્ના અમેસરા કરવા તૈયાર હતા, પરંતુ પગે ચાલીને વિહાર કરવાના અને જૈન મુનિને પાળવાના બીજા નિયમાને લીધે તે ખનવાજાગ નહાતું. વળી બીજા કાઇને માકલવાને પણ મુંબઇ જેમ સ્વત ત્ર અને સુધારક ગણાતા શહેરના કેટલાક જૈના, ધર્મ વરુદ્ધનું તે કાર્ય ગણી વિરોધ કરતા હતા, તા પણ આચાર્ય શ્રીએ કુનેહથી તજવીજ કરી. શ્રી જેન એસોસીએશન ઑફ ઇન્ડીઆના કાર્યવાહકા મારફ તરા. ગાંધીને માકલવાનું ઠરાવી તેમને પાતાની પાસે રાખી વિશેષ અભ્યાસ કરાવ્યા અને "ચિકાગા પ્રશ્નોત્તર" નામનું પુસ્તક ખાસ આ પ્રસંગ માટે તૈયાર કર્યું. તેના પરિણામે રા. ગાંધીએ અમેરીકામાં જૈન દર્શનના ડેકા બજવ્યા અને જેનધર્મનું ગેરવ વધાર્યું. આત્મારામજી મહારાજની જૈનધર્મ પ્રત્યે આ કાંઇ નાની-સૂની સેવા નહાતી.

દ તેમના શિષ્યા તથા નજીકના સંબંધમાં આવેલા બીજાઓના કથન ઉપરથી જાણુવામાં આવ્યું કે તેમનામાં કેટલીક ખાસ ખૂખીઓ અને વિશેષતાએ હતી. તેઓ વ્રત-સાધનમાં અને કરેલા નિશ્વયોમાં પહાડની પેઠે અચળ રહેતા પગુ તેની સાથે તેમનામાં આળકના જેવી મધુરતા અને વિનાદશીલતા હતી. તેમની એક આંખમાં યાગીની કઠારતા અને બીજીમાં માતાના નિર્મળ પ્રેમ દેખાતા. તેમના હૃદયમાં જૈનશાસન-સેવાની ધગશ ચાવીસે કલાક ધગ્યા જ કરતી હતી. સંઘના ભલા માટે પાતાને યાગ્ય લાગે તેવી સ્વયનાએ આચાર્યશ્રી હંમેશ કરતા પણ તેના સ્વીકાર કરવા કે કેમ ? તે સંઘની મુન્સફી ઉપર રાખતા.

૭ દીક્ષા સંખંધી કે દેવ-દ્રવ્ય સંખંધી કે એવી ખીજી દેશ-કાળને અનુસરીને કરવાની સુધારાની વાત આગળ આવે કે, ધર્મ ડૂબે છે, શાસન ડૂબે છે (Religion in danger) વિગેરે પાકળ બૂમા અને બરાડા પાડી કેટલાક આચાર્યો ઉત્ર વિરાધ કરે છે અને કેટલાક સાધુપેલા શ્રાવકા પાતાના કિંમતી વખત ખાઇ તથા દ્રવ્યના આડેઅવળે રસ્તે છૂટથી ઉપયોગ કરી ઊઢાપાઢ કરવામાં તેમને ટેકા આપે છે, પણ તેઓ પરિણામ ધર્મનું રક્ષણ કરનારા નહીં પણ તેને વગાવનાર અને ઢલકા પાડનાર નિવેઢ છે. પાતાનું વ્રત બરાબર નહીં પાળનારા, કોધી અને બડાઇખાર સાધુઓથી શાસનનું શ્રેય થયું નથી અને થવાનું પણ નથી, એ

વાત શ્રી આત્મારામંછ મહારાજ સારી રીતે જાણતા હતા અને તેવું કાંઇ પાતાનાથી ન થાય તેને માટે ખૂબ કાળછ રાખતા તેઓ પાતે કરકપણ નિયમનું પાલન કરતા અને પાતાના શિષ્યો પાસે કરાવતા. પાતાના તર્ક, શાસ્ત્રજ્ઞાન અને અનુભવથી, આચાર્યશ્રી જૈન ધર્મનું ખરું રહસ્ય શું છે? રહી રિવાંજથી દાખલ થયેલી અનાવશ્યક બાબતા શી છે? એ વિગેરની બરાબર સમજાવટ કરી, ધર્મનાં વાસ્તિવિક તત્ત્વોને અનુસરીને ચાલવા બાધ કરતા. શ્રાવકાના જીવન ઉપર સારી ધાર્મિક અસર કરનાર અને તેમનાં જીવનને જૈન ધર્મની ભાવનાને અનુસરતાં બનાવનાર, જે મહાન સાધુઓનાં નામ આપણને ઇતિહાસમાંથી મળી આવે છે અને જેમને સર્વ સંપ્રદાયના જૈના બહુમાન આપે છે એવા માખરાના સાધુઓમાં આત્મારામજ મહારાજની ગણના વ્યાજબી રીતે થાય છે, એમ તેમના એકંદર જીવનગરિત્ર ઉપરથી લાગ્યા વગર રહેતું નથી.

૮ જૈન સાધુ મંડળનું મહત્ત્ર અને ગારવ, જાણે તેમાં અણસમજી અને અજ્ઞાન ખાળ-કાને મુંડી નાખી ભરતી કરવામાં જ સમાયેલું હાય એવી ભૂલભરેલી માન્યતાવાળા મુઠીભર સાધુઓ અને શ્રાવકા વડાદરા રાજ્યે કરેલા અયાગ્ય દીક્ષા-પ્રતિગંધક કાયદા ધર્મના સિદ્ધાંત વિરુદ્ધના, બીનજરૂરી, નકામી ડબલ કરતારા તથા ધાર્મિક લાગણી દુખાવનારા છે એમ અરાડા પાડી તેના સામે હજી પગ વિરાધ કરે છે. તો પણ સમજુ અને ધર્મનું ખરું રહસ્ય અને હિત સમજનારા દીર્ઘ દર્શી જૈના તા તેને આવશ્યક અને આવકારદાયક જ માને છે. ત્રણ ચાર વર્ષ પહેલાં, સગીરાને ફાસલાવી, પટાવી, તેમનાં મા–ગાયની સંમતિ વગર છુપી રીતે દીક્ષા આપી દેવાની ગેરરીત કેટલાક ધર્માન્ધ અને સંકચિત વિચારના સાધુઓ ચલાવતા હતા તેને લીધે જેનામાં જે કલહ વ્યાપી રહ્યો હતા અને ટટા-પ્રીસાદ થતાં હતાં તે વડાદરા રાજ્યે કરેલા કાયદાને લીધે ઘણે ભાગે ખંધ થઇ ગયાં છે. જો આત્મારામજી મહારાજ આજે હયાત હાત \*તો તે વડાદરાનરંશને તેમણે કરેલી જેન ધર્મની અપૂર્વ સેવા માટે ધન્યવાદ આપત, એટલું જ નહી પણ જૈન ધર્મના જે અનુયાયીઓ તેમણે કરેલા કાયદા સામે નકામા પાકાર કરી રહ્યા છે તમને કહેત કે: " ભાઇએા, કમીમાં કમી કેટલી ઉંમરે દીક્ષા આપી શકાય એ વિષે પ્રાચીન કાળમાં જે ઠરાવેલું હતુ, તેની માત્ર યત્તામાં ફેરફાર કરવાથી દીક્ષા આપવાના સિદ્ધાંતમાં કાંઇ ફેરફાર થતા નથી. સિદ્ધાંત તો વાસ્તવિક રીતે વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થયો હાય તેને જ દીક્ષા આપવાના અને તેણે જ લેવાના છે. વૈરાગ્ય એટલે શું? તે સમજી શકે નહીં એવા. માઠ. દસ, બાર કે ચાદ વર્ષના બાળકને તેમના મા-બાપ કે વાલીની સંમતિ લઇને પણ દીક્ષા આપવાથી એવા બાળકમાં ખરેખર વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થયેા છે એમ કહી શકાય નહીં અને એવી રીતે આપેલી દીક્ષા સશાસ્ત્ર પણ ગણી શકાય નહીં. વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થયેં। 🏲 કે નહીં તે તો દીક્ષા લેનાર પાતે લાયક ઉમરના થયા પછી પાતાની મેળે સંમૃતિ આપવા લાયક થાય ત્યારે તે પાતે જે કહે તે ઉપરથી જ જાણી શકાય. દીક્ષા કઇ ઉંમરે લઇ શકાય એ બાબતમાં દેશકાળને અનુસરી ફેરફાર કરવાથી ધર્મના મૂળ સિદ્ધાંતાને કાંઇ બાધ આવતા નથી, માટે હાંસીને પાત્ર થવાય તેવા નકામા ઊહાપાહ અને ધમપછાડા શા માટે કરા છા ? "

<sup>#</sup> જો પાતે હવાત હાત તા આવા પ્રસંગ જ ન સાંપડત વહાભવિજય.





[લેખક વચેાવૃદ્ધ છે અને ચરિત્રનાયકના સમકા**લી**ન છે. તેમણે કેટલાક જીવનપ્રસંગા પાતાની રમૃતિમાંથી બહાર લાવી મૂક્યા છે. તે પૈકી કેટલાક સામાન્ય જણાશે, પણ તે પરથી જે બાધ લેવા યાગ્ય છે તે વધુ મૂલ્યવાન્ છે.—સંપાદક.]

આચાર્ય શ્રીમાન્ શ્રીવિજયવદ્ધભસ્ર્રિજીના બક્તિનિર્ભર હૃદયની પ્રેરણાથી આચાર્ય શ્રીમાન્ વિજયાન દસ્ત્રિજ ( આત્મારામજ ) મહારાજની શતાબ્દિ ઉજવવાના જે નિર્ણય કર-વામાં આવ્યો છે તે માટે શ્રી વિજયવદ્ધભસ્ર્રિજીની ગુરુલક્તિ માટે ધન્યવાદ ઘટે છે.

જે મહાન્ પુરુષની શતાબ્દિ ઉજવવામાં આવે છે તેઓનાં મને દર્શન થએલ છે, તેમનાં વ્યાખ્યાના મેં સાંભળ્યાં છે અને તેઓશ્રીના પરિચયમાં પણ હું ખૂબ આવેલ છું. તેઓનાં ગુણગાન ગાવા એ તો મયૂરના પીછા ઉપર ર'ગ ચડાવવા જેવું છે. એટલે માત્ર તે વખતની પરિસ્થિતિ, તે વખતના સ'પ અને વિનય, તે કાળના પૂજ્ય પુરુષામાં કેવા હતા તેના ચિતાર હું જાદા જાદા પ્રસંગા આપી બતાવવા માગું છું. તે પહેલાં, તે કાળના મુખ્ય પુરુષામાં કેાથુ કેાથુ હતા અને તેઓ પાતપાતાની જીવનચર્યા કેવી ઉત્તમ રીતે પસાર કરી રહ્યા હતા તે જણાવીશ.

શ્રી ખૂટેરાયછ મહારાજના મુખ્ય શિષ્ય શ્રી મુક્તિવિજયછ પ્રસિદ્ધનામ શ્રી મૂળચંદછ મહારાજ, શ્રી વૃદ્ધિવિજયછ પ્રસિદ્ધનામ શ્રી વૃદ્ધિચંદ્રછ મહારાજ, નીતિવિજયછ મહારાજ, ખાંતિવિજયછ મહારાજ તેમ જ આપણા શતાબ્દિના નાયક શ્રી આનંદિવિજયછ પ્રસિદ્ધનામ શ્રી આત્મારામછ મહારાજ હતા. શ્રી મૂળચંદછ મહારાજ ગણી પદવી ધારણ કરનારા હતા અને ખૂટેરાયછ મહારાજના તમામ સાધુ સમુદાય તેમની આજ્ઞામાં હતા. શ્રી વૃદ્ધિચંદ્રછ મહારાજ વિચારક અને રાજકીય પુરુષ હતા. તેમની સલાહ તે કાળમાં કિમતી ગણાતી. શ્રીમાન્ આત્મારામછ મહારાજ વાદી હતા, જેઓએ આર્યસમાછએા સાથે, વેદાંતીઓ સાથે તેમ જ સ્થાનકવાસીઓ સાથે વાદ કરી અનેકને નિરુત્તર ખનાવ્યા હતા. સારામાં સારા પુસ્તકા લખી જૈન સમાજ ઉપર માટે ઉપકાર કર્યો હતા અને એક રીતે તેઓ તે કાળમાં 'વાદીવૈતાલ'ની પદવીને લાયક હતા; છતાં પોતે એક પણ પદવી સ્વીકારી ન હતી. શ્રી નીતિવિજયછ

#### સરિજીના કેટલાક જીવનપ્રસંગા અને તે ઉપરથી લેવાના બાધ

મહારાજ ક્રિયાકાંડકુશળ હતા. તેઓ દરેકને યાગાદ્રહન વિગેરેની ક્રિયા કરાવતા હતા. ખાંતિવિજયજી તપસ્વી, દ્રવ્યાનુયાગના જ્ઞાતા હતા. આ રીતે તે મહાન્ પુરુષા અનેક સદ્દશુષ્ધુ- સંપન્ન હતા. તેઓમાં માટામાં માટા એક ગુષ્યુ એ પષ્યુ હતા કે પાતાના શિષ્યાને દરરાજ ખપારે બે કલાક ધાર્મિક પુસ્તકાના અભ્યાસ કરાવતા હતા. તે વખતે ગમે તે બીજી કાઇ મહાન્ વ્યક્તિ આવી હાય તા પણ તેઓ તેટલા કાળ અધ્યયન કરાવતાં અટકતા ન હતા.

# : તે સમયના સાધુએા :

અમદાવાદખાતે તે સમયે ડેલાના ઉપાશ્રયે પંન્યાસ શ્રી રત્નવિજયછા, વીરના ઉપાશ્રયે વયાવૃદ્ધ પંન્યાસ શ્રી ઉમેદવિજયછ, વિમળના ઉપાશ્રયે પંન્યાસ શ્રી દયાવિમળછ અને લદ્વારની પાળે પાંન્યાસ શ્રી ગુલાખવિજયજ તેમ જ ઊજમખાઇની ધર્મશાળામાં શ્રી મળચંદછ મહારાજ વિચરતા હતા. દરેક ઉપાશ્રયના સાધુઓ એક બીજા ઉપાશ્રયના મુખ્ય પુરુષોને વંદન કરવા જતા હતા. કાેઇ જાતની શાસ્ત્ર સંખંધી શંકા હાેય તાે એક ખીજાના ઉપાશ્રયે **એક બીજા જઇ નિર્ણય કરતા હતા. મને યાદ છે કે એક વખત મેં બે ત્રણ નીવી કરે**લી. તેમાં વધારેલી છૂંટી મગની દાળ શ્રી મૂળચંદજી મહારાજને પૂછીને વાયરેલી. નીવી, ચાેગાે-દ્વહનમાં લાગેલા દાષાના પ્રાયશ્ચિત્તરૂપે કરવાની હતી. તે પૂરી કરી પ્રાયશ્ચિત્ત આપનાર શ્રી નીતિવિજયજી મહારાજને મેં જાંહેર કર્યું કે આપશ્રીએ આપેલ પ્રાયક્ષિત્તની નીવી મેં પૂરી કરી છે. ત્યારે તેઓ બાલ્યા કે તેં વધારેલી છટી મગની દાળના ઉપયોગ કર્યો છે તેથી તે નીવી ગણાય નહિ. મેં કહ્યું કે મૂળચંદજી મહારાજને પૃછીને મેં કર્યું છે. આ બાબતમાં તે ળ ને પુરુષા વચ્ચે મતભેદ પડ્યો તથી છેવટ એવા નિર્ણય કર્યો કે વીરવિજયજના ઉપાશ્રયે પંન્યાસ શ્રી ઉમેદવિજયજી મહારાજને પૂછી આવતાં તેઓ જે કહે તે સાચુ' માનવું. આ ઉપરથી પંન્યાસ શ્રી ઉમેદવિજયજી મહારાજને પૃછવામાં આવ્યું. તેઓએ ચાગાદ્રહનના પ્રાયક્ષિત્તની નીવીમાં વધારેલી મગની છૂટી દાળ વપરાય એવા ખુલાસા કર્યી, તેને ખંને મહાપુરુષાએ કખૂલ રાખ્યા. તે કાળના મહાન પુરુષાનું આવું ઉત્તમ માનસ હતું.

ખીજો પ્રસંગ રજી કરું છું. પંજાબમાં વિચરતા શ્રીમાન્ આત્મારામછ મહારાજે, પંદર સોળ શિષ્યોને માટી દીક્ષા આપવાની હોવાથી ગુજરાત તરફ વિહાર કર્યો. વચમાં તેઓ શ્રી મારવાડમાં રાકાઇ જવાથી માટી દીક્ષા લેનારમાંથી મુનિરાજ શ્રી હંસવિજય અગાઉથી અમદાવાદ આવી પહોંચ્યા. તેઓના પિતાશ્રી વેડાદરાના લક્ષાધિપતિ ગૃહસ્થ હતા. તેમણે અમદાવાદ મૂળચંદ અહારાજ પાસે આવી વિનંતિ કરી કે આપ વેડાદરે પધારા તો મારા પુદ્રને મોટી દીક્ષા મારે ધામધૂમથી અપાવવી છે. વળી ત્યાં પંડિતોના યાગ પણ સારા છે એટલે આપના શિષ્યોને અભ્યાસની અનુકૃળતા પગુ દરેક જાતની થઇ શકશે. મહારાજશ્રીને આ વાત ગમી અને તેઓએ હા પાડી, કેમકે તેઓ પાતાના શિષ્યોને ખૂય વિદ્રાન કેમ ખનાવવા એ જ ઉત્કંઠા રાતદિવસ રાખતા હતા.

તે દરમ્યાન બનેલા એક બીજો બનાવ. પંજાગના એક યતિ કે જે સંસ્કૃતમાં અને ન્યાયમાં કુશળ હતા, તેણુ મૂળચંદ્રજી મહારાજ પાસે આવી દીક્ષા લીધી. દાનવિજયજી એવું તેમનું

# आचार्य श्रीमद् विजयवहमसूरीश्वरजी महाराजना प्रशिष्य—



आवार्य श्रीविजयउमंगमृरिजी महाराज

# आचार्य श्रीमद् विजयबह्रभस्रीश्वरजी महाराजना शिष्य—



तपम्वी श्रीविवेकविजयजी महाराज



प्रसिद्धवक्ता स्रुनिराज श्री चारित्रविजयजी महाराज ्रिष्ट ३५

आचार्य श्रीमद्विजयबह्मसूरीश्वरजी महाराजना शिष्य उपाध्यायश्री सोहनविजयजी महाराजना शिष्य



मुनिराजश्री समुद्रविजयजी महाराज

#### भुनिराक श्री यारित्रविकथ्छ

નામ પાડવામાં આવ્યું, પણ તે સ્વભાવે અતિ ઉગ્ર હોવાથી તેમ જ શરીર વ્યાધિશ્વસ્ત હોવાથી દીક્ષા પાળવી મુશ્કેલ થઇ પડતાં, રેલમાં છેસી વડાદરે પ્રેમાભાઇ શેઠના મકાનમાં જઇ રહ્યા. શેઠના અને મૂળચંદજ મહારાજના દુર દેશીપણાને લઇને, વળી ભવિષ્યમાં આ પુરુષ મહાત્યાગી નીવડશે એવી ખાતરી હોવાથી વડાદરાખાતે પ્રેમાભાઇ શેઠે દરેક સગવડતા તેમને માટે પૂરી પાડી. હવે જ્યારે હંસવિજયજ મહારાજને શ્રીગંભીરવિજયજ મહારાજ સાથે લઇ અગાઉથી વડાદરે આવ્યા ત્યારે શ્રીદાનવિજયજીને પોતાના કૃત્યના પશ્ચાત્તાપ થવાથી, અમદાવાદ શ્રી મૂળચંદજ મહારાજને પશ્ચાત્તાપ સાથે માશીપત્ર લખી પાતાને પણ યાગમાં પ્રવેશ કરાવનાની માંગણી કરી, જે ઉપરથી મુનિરાજ શ્રીહ સવિજયજી તથા દાનવિજયજીને યાગમાં નાંખ્યા.

થાડા દિવસ પછી મૂળચંદજ મહારાજ વડાદરે આવ્યા. માટી દીક્ષા આપવાના પ્રસંગે ગમે તે કારણ હા પરંતુ દાનવિજયજીને પહેલાં દીક્ષા આપી અને શ્રીમાન્ હંસવિજયજીને પછી આપી. જે કે શ્રીમાન્ હંસવિજયજી શાંત સ્વભાવના હતા એટલે તેઓને તો માટી દીક્ષા સાથે કામ હતું, નાના માટાની ગણતરી તેમના મનમાં ન હતી; પણ તેમના કુટું એ અને સગાંવહાલાંઓએ માટા કાલાહલ કરી મૂકયા. એટલાથી ન અટકતાં અનેક કાવાદાવાભરેલા કાગળા પૂજ્યશ્રી આત્મારામજી મહારાજને લખવા શરૂ કર્યા. આ ખટપટના કારણે મૂળચંદજી મહારાજ અને શ્રી આત્મારામજી મહારાજ વચ્ચે વૈમનસ્ય ઊલું થયું.

ચામાસુ ઊતરતાં શ્રી આત્મારામજી મહારાજ સંવતુ ૧૯૪૧ ની સાલમાં અમદાવાદ પધાર્યા અને દલપતભાર્ધ શેઠના વંડામાં ઊતર્યા અમદાવાદમાં પણ કેટલાક ગૃહસ્થાએ ખટ-પટ ઊભી કરી. બીજા ઉપાશ્રયના પંત્યાસા પાસે બાકીના સાળ સાધુઓને યાગાદવહન કરાવી માટી દીક્ષા આપવાની ગાઠવણ કરવી શરૂ કરી; પરંતુ તે કાળના પંન્યાસા ડાહ્યા, સમજુ અને સંપને જાળવનારા હાવાથી ના પાડી જણાવ્યું કે મૂળચંદજી મહારાજના સંઘાડાના સાધુએ વચ્ચે અમે કુસંપ કરાવવા માંગતા નથી. આ વાતની ખબર જ્યારે આત્મારામછ મહારાજને પડી त्यारे बेल्प्युं कही हीधुं के तुम बनीये लोग साधुओं के बीचमें क्यों पडते हों ? हमारे साधुओंका योगोद्वहन और वडी दीक्षा श्री मूल्वंदजी महाराजजीके हाथसें ही होगी। ત્યારખાદ દલપતભાઇ શેઠને ખાસ વડાદરે મૂળચંદ્ર મહારાજને વિન'તિ કરી તેડવા માકલ્યા અને મળચંદજી મહારાજ અમદાવાદ પધાર્યા. તે વખતે જેવું સામૈયું મૂળચંદજી મહારાજનુ થયું છે તેવું સામૈયું હવે પછી કાઇનું થાય એ સંભવિત નથી. બીજે દિવસે આત્મારામછ મહારાજ ઊજમળાઇની ધર્મશાળાએ મૂળચંદજી મહારાજને વંદન કરવા આવ્યા. તે વખતે મૂળચંદ્ર મહારાજ દાદર સુધી સામાં ગયા. બંને ગુરુભાઇઓ ખૂબ પ્રેમથી લેટ્યા. એક ખીજાનાં નેત્રમાં હર્ષનાં આંસુ આવ્યાં. પછી મૂળચંદજી મહારાજને વંદના કરી, પાતાની કાંઇ પણ ભૂલ થઇ હાય તેની ગફગફ કંઠે માફી માંગી. આ દરેક પ્રસંગ ઉપર આ સેવક હાજર હતા. એ ખંને મહાપુરુષાનું એક્ય અને હૃદયની નિર્મળતા ખતાવતું પ્રેમભરેલું મિલનનું દ્દશ્ય પથ્થરને પણ પીંગળાવી નાંખે તેવું હતું. ત્યારબાદ સાધુઓને યાગમાં દાખલ કર્યા અને માટી દીક્ષા મૂળચંદજ મહારાજને હાથે અપાર્ધ.

#### સરિજીના કેટલાક જીવનપ્રસંગો અને તે ઉપરથી લેવાના ખોધ

### : નવી ખટપટ :

અમદાવાદમાં જે વખતે આત્મારામછ મહારાજ ચામાસુ હતા તે વખતે ત્રણુ શાઇવાળા રાજે દ્રસ્રિ પણ પાંજરાપાળમાં ચામાસુ હતા. ત્યાં પણુ અમદાવાદના ખટપટી જૈનોએ, ત્રણુ શાઇ ચાર શાઇની ચર્ચા તે વખતમાં નીકળતા ન્યાયદર્શન અને વડાદરા વત્સલ પેપરામાં લભી કરી. તે ચર્ચાએ જ્યારે ઉશ્વ સ્વરૂપ ધારણુ કર્યું ત્યારે પ્રેમાભાઇ શેઠે એકદમ પાતાને બંગલે સંઘને બાલાત્યો અને સંઘ વચ્ચે ઠરાવ કરી, તે સત્તાધીશ પુરુષે પાતાની સહીથી એક હેન્ડ- ખીલ બહાર પાડ્યું. તેમાં લખવામાં આવ્યું કે અમદાવાદખાતે શ્રી રાજે દ્રસ્રિ અને આત્મારામછ મહારાજ વચ્ચે ત્રણુ શાઇ ચાર શાઇ સંબંધી ચર્ચા બીલકુલ થઇ નથી. અમદાવાદમાંથી કાઇ પણ શ્રાવકે ત્રણુ શાઇ સ્વીકારી નથી માટે રાજે દ્રસ્રિવાળા તરફથી પેપરામાં જે લખાણા આવે છે તે તદ્દન ખાટાં છે. તે લખાણાને કાઇએ પણ સાચાં માનવાં નહિ. બસ, હેન્ડબીલ બહાર પડ્યું કે તરત જ પેપરામાં ચાલતી ચર્ચા બંધ થઇ અને ખટપટીઆઓના હાથ હેઠા પડ્યા. હાલ તો હું માત્ર જીદા જીદા પ્રસંગા જ લખીશ. ત્યારબાદ ઉપસં- હારમાં આ લેખમાં મારું વક્તવ્ય શું છે તે હું જણાવીશ.

પાલીતાણાખાતે મહારાજશ્રીને આચાર્ય પદવી અપાણી. આથી મૂળચંદજ મહારાજને ઠીક ન લાગ્યું છતાં પાતે આચાર્ય પદવીના સંબંધમાં પાતાની પ્રસન્નતા બતાવી-અનુમાદના કરી. શ્રી આત્મારામજી મહારાજે આચાર્ય પદવી પ્રાપ્ત હોવા છતાં પણ શ્રી મૂળચંદજી મહારાજજીની હયાતી સુધી પાતાના શિષ્યાના ચાંગાદ્રહન-વડી દીક્ષા શ્રી મૂળચંદજી મહારાજજીની પાસે જ પ્રથમની પેઠે કરાવવાના રિવાજ કાયમ રાખ્યા હતા. ત્યારબાદ શ્રી મૂળચંદજી મહારાજના સ્વર્ગવાસ થઇ ગયા અને વિજયાન દસ્તિ (આત્મારામજી) મહારાજ પંજાબ તરફ પદ્યાર્યા. ગુજરાતના કમનસીબે તે પરમપૂજ્યનાં દર્શન ગુજરાતને કરી થયા નહિ.

#### : ઉપસંહાર :

વાંચકા ! નીવીમાં છૂટી મગની દાળ વધારેલી ખવાય કે નહિ તે પ્રસંગ તમાને સામાન્ય લાગશે અને તે સામાન્ય છે એ હું કળૂલ કરું છું, પણ ત્યાં મુદ્દો એક જ છે કે તે કાળના મુનિરાજો જીદા જીદા સંધાડાના પૃજય પુરુષોને કેવી ઉચ્ચ ભાવનાથી જેતા હતા કે જેથી પંન્યાસ શ્રી ઉમેદવિજયજી મહારાજે મગની દાળ ખવાય એટલું કહ્યું તથી તકરારના અંત તરત જ આવી ગયા. આવા સંપ આજે આપણા કમનસીએ એક સંધાડાના સ્ફ્રિ-એામાં પણ દેખાતા નથી

દિગ્ગજ પંડિત, સેંકડા સાધુએાના ઉપરી, વળી ગુજરાત, મારવાડ, પંજાબમાં જેઓની પંડિતાઇની બીજી કાઇ જોડ ન હતી એવા મહાપુરુષ વડીલાના વિનય સાચવતા. વડીલા પણ પાતાની માટાઇ એક બાજી મૂકી નિરિભમાનપણે ચાગ્ય પુરુષના ચાગ્ય સત્કાર કરવા સામા ચાલીને લેવા જતા અને લેટતા. એક બીજાના નેત્રામાંથી હર્ષનાં આંસુ ટપકતાં. શા અપૂર્વ પ્રેમ! એક બીજાના દિલની વિશાળતા, એક બીજાની નમ્રતા તેઓમાં જે હતી તેવી હાલ

#### भुनिराक श्री यारित्रविकथ्छ

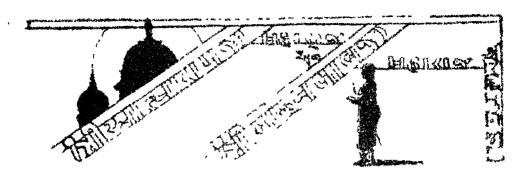
ક્યાંય છે ? આવા પુરુષાના જીવનમાંથી શીખવાનું હાય તા એ જ છે કે તેમના તે ગુણા પોતાના વર્ત નમાં મૂકવાની જરૂર છે.

શ્રાવકાએ પણ આ મહારાજશ્રીના જીવનના અવશેષાના અભ્યાસમાંથી એ શીખવાનું છે કે પાતાની નિર્માલ્યતા-બેદરકારી દ્વર કરી, માટાઓને પણ સત્ય કહી, તેમની બૂલા સુધારવી જોઇએ. પ્રેમાભાઇ શેઠે જે રાજે દ્રસ્તિ અને આત્મારામજી મહારાજ વચ્ચે દરમ્યાન- ગીરી ન કરી હોત તો ખટપડી આઓ ત્રણ ચાર ચાઇના બાના હેઠળ અમદાવાદ ખાતે માટા ઝઘડા ઊલો કરત અને તેની ચિનગારી ગામા-ગામ ફેલાત; પરંતુ સવેળા પાતે પાતાની ફરજ બજાવી એટલે ભયંકર ઝઘડાના તુરત જ અંત આવી ગયા.

હાલના શ્રાવકા પણ જે શાસનના હિતની ખાતર રાતી આંખ દેખાડી સુનિરાજોની થતી ભૂલાને સુધારવા પ્રયત્ન કરે તો હજા પણ માટા અને નાના આચાર્ય, પંન્યાસા અને મુનિરાજોમાં જે નિરંકુશતા દાખલ થઇ ગઇ છે, તેને લીધે ક્લેશના જે ભડકા સળગી રહ્યા છે, અને સાધુ સમાજની ઉત્તમતા ળળીને ખાખ થઇ રહી છે તેમાં સુધારા થાય. જે જૈન અને જૈનેતરા એક કાલે જૈન મુનિધર્મની પ્રશાસા કરી રહ્યા હતા તે જ આજે નારાજ થઇ રહ્યા છે. એ પ્રસ ગન દ્વર કરવા પ્રેમાભાઇ શેઠ જેવાનું અનુકરણ જૈનો કરે એ હતુથી પરમ પુરુષના છવન સાથે આ વાત નિકટ સંબંધ ધરાવનારી હોવાથી તે લખવાની જરૂર પડી છે.

શ્રી વિજયાન દસ્ રિજને શ્રી સાંઘે આચાર્ય પદવી તા દીધી પણ પાતે પાતાની હયાતીમાં કાઇને પણ આચાર્ય પદવી આપી નહિ; કારણ કે આવી પર પરા ચલાવવા તેઓ પાતે ખુશી ન હતા, નહિ તા તેમની સમીપે અનેક યાગ્ય મુનિરાજો અસ્તિત્વ ધરાવતા હતા છતાં આચાર્ય પદવીની જેખમદારો પાત સમજતા હતા; પરંતુ પાછળથી, તેમના સ્વર્ગવાસ પછી શ્રી વિજય-કમળસૂરિ આચાર્ય થયા એટલે એ ચેપી રાગ બીજા સંઘાડાઓમાં પણ શરૂ થયા. આજે એનું પરિણામ એ આવ્યું છે કે એકેક આચાર્ય પાતાના શિષ્યોમાંથી પાતાની હયાતીમાં ત્રણુ-ત્રણ, ચાર-ચાર આચાર્યો બનાવી બેઠા છે. એ પરમ પ્જયના જીવન સંબંધમાં બીજાઓ ઘણું સારું લખશે પણ મને તા એમના જીવનમાંથી જે કાંઇ અનુકરણીય અભ્યાસ કરવા લાયક લાગ્યું તે મેં અહીં લખ્યું છે.

સર્વ ગુણોમાં નમ્રતા, નિરિલિમાનતા, એ મુખ્ય ગુણ છે એ ન ભૂલશા. જેના રસ–કસ સુકાઇ ગયા છે એવાં સુકાં ઝાડ હંમેશાં અક્કડ બનીને ઊભાં રહે છે, પણ જેમનામાં રસ છે, જે પ્રાણી માત્રને મીઠાં–પાકાં કળ આપે છે તે તા નીચા નમીને જ પાતાની ઉત્તમતા પૂરવાર કરે છે. નમ્રતાથી શરમાવાનું નથી. કાઇ આળ દે, અપમાન કરે, તા પણ આપણે કળથી બ્રૂકેલાં આમ્રતરુની જેમ સર્વદા નમ્રીભૂત બનીને લોકાપકાર કરવા. —શ્રી વિજયાનંદસાર



[ ગચ્છ કે મતના ભેદ મહાપુરુષાને મુંઝ્યી શકતા નથી. મહારાજશ્રી આત્મા-રામજી એ જ કાેડીના મહા-પુરુષ હતા, એમ વતાવવા પં-યાસ શ્રી રિહિમુનિજી શ્રી માહનલાલજી મહા-રાજ સાથેના એ વખતના થાેડા યાદગાર પ્રસંગા આ લેખમાં વર્ણવે છે.] આજથી લગભગ અરધી સદી પૂર્વે જૈનશાસનમાં છે મહાપુ-રુષા પાતપાતાની લાક્ષણિક હળે શાસનની ઉન્નતિના ધ્વજને લથે ને લથે ક્રકાવી રહ્યા હતા. બન્ને એક જ શાસનના સમકાલીન મહાપુરુષા હતા. તેમના પુષ્ય લ્લોક નામાથી જૈન સમાજમાં ભાગ્યે જ ક્રાઇ અપરિચિત હશે. તે મહાપુરુષા તે અન્ય કાઇ નહીં પણ શ્રીમદ્ આત્મારામજ મહારાજ અને શ્રીમાન્ માહનલાલજ મહારાજ.

મહાન્ પુરુષાની મહત્તા તેમની સરળતામાં અને અન્યને માટા ખનાવવામાં હોય છે. તેઓ કદી પણ ગ<sup>2</sup>છ-મતના ક્ષુદ્ર ઝગડાઓમાં ખેંગાતા નથી. શ્રી આત્મારામછ મહારાજ અને શ્રી માહનલાલછ મહારાજ વ<sup>2</sup>યે એવા જ સુંદર અને અસ્પલિત પ્રેમભાવ હતો તે ખનેલા છે, પરંતુ અહીં તો જે પ્રસંગા નજરે જેવાયેલ છે

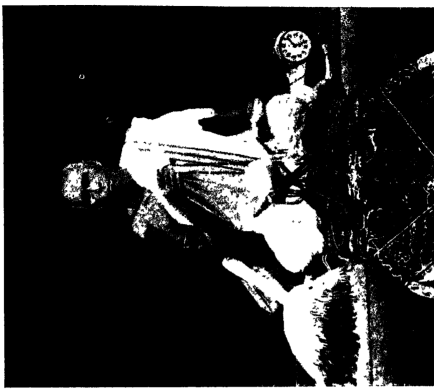
દર્શાવનારા અનેક પ્રસંગા અનેલા છે, પરંતુ અહીં તાે જે પ્રસંગા નજરે જોવાયેલ છે તેના જ ઉલ્લેખ કરેલ છે. આશા છે કે જૈન સમાજ આ પુષ્ય–સંભારણાં વાંચીને પાતાના યથાર્થ કર્ત્તવ્યને પંચે પડે–અસ્તુ !

આત્મારામજ મહારાજ સુરતમાં ચામાસુ રહ્યા હતા. ચાતુર્માસ પૂર્ણ થયા ખાદ મહારાજશ્રીએ વિહારની તૈયારી કરી ત્યારે ત્યાંના સંઘના આગેવાનાએ આત્મારામજ મહારાજને પૂછ્યું કે: 'સાહેબ! આપ તો પધારા છો, પરંતુ આપના જેવા બીજા કાઇ મહાપુરુષ વર્ત્તમાનમાં વિદ્યમાન છે ખરા કે જેને અમે અમારે આંગણે લાવીને શાસનની પ્રભાવના કરીએ.' જવાળમાં મહારાજશ્રીએ કહ્યું કે: 'શ્રીમાન્ માહનલાલજ મહારાજ નાસ્ત્રાએક મહાપુરુષ અત્યારે મારવાડની ભૂમિમાં વિચરે છે. તેમને જોશા તો મને પણ ભૂલી જશા. 'અર્થાત્ કે તેઓ પણ મહાન્ વિદ્યાન્ અને જિનશાસનના ઉદ્યોત કરનાર છે. આ પ્રમાણે શ્રી માહનલાલજ મહારાજની ગેરહાજરીમાં શ્રી આત્મારામજ મહારાજે માહનલાલજની કીર્તિરૂપ સુગંધને ફેલાવી. ત્યારબાદ તુરતમાં જ સુરતના સંઘે શીરાહીના કીવાન શ્રી મીલાપચંદભાઇ કે જેઓ સુરતના વતની હતા તેમને પૂછાવ્યું કે શ્રી માહનલાલજ મહારાજ હાલમાં ક્યાં છે? જવાળમાં મહારાજશ્રી શીરાહીમાં છે એવા ખબર મળતાં સુર-

न्यायांभोनिधि जैनाचार्ये श्री १००८ श्रीमद् विजयानंदसूरि– श्री आत्मारामजी महाराजना समकालिन—



१००८ सुप्रसिद्ध श्री मोहनलालजी महाराज.



पंन्यामजी श्री ऋद्मितिजी महाराज.

45.7

#### પંત્યાસ શ્રી રિક્રિયુનિજી

તના આગેવાન ગૃહસ્થા ત્યાં ગયા અને માહનલાલ મહારાજને સુરત પધારવા વિનંતિ કરી. પ્રત્યુત્તરમાં શ્રી માહનલાલ મહારાજે કહ્યુ કે:—

# 'मैं जब उस प्रदेशमें आउंगा तब देखुंगा।'

શ્રીમદ આત્મારામછ મહારાજ મારવાડ તરફ વિહાર કરતાં ધાલેરામાં પધારેલા. તે જ અરસામાં શ્રી માહનલાલઇ મહારાજ ત્યાં આવવાના સમાચાર જાણીને શ્રી આત્મારામછ મહારાજે ધાલેરાના સંઘને ખાસ પ્રેરણા કરીને માહનલાલ મહારાજનું ધામધમપૂર્વક સામેયું કરાવ્યું અને તેમને લેવા માટે ઉપાધ્યાય વીરવિજયછ, પ્રવર્તક શ્રી કાન્તિવિજયછ તથા શ્રી હંસવિજયજી મહારાજ આદિને સામા પણ માકલ્યા. તેમ જ અન્યાન્યના વંદન-વ્યવહાર પણ જાળવ્યા હતા. અત્રે વિષયાંતર કરીને પણ તે સમયે બની ગયેલ બીજી ઘટનાને જણાવવી યાગ્ય લાગે છે. શ્રી માહનલાલછ મહારાજ ધાલેરાથી શ્રી આત્મારામછ મહારાજથી નુદા પડીને પાલીતાણે પધાર્યા અને ખૂબ હર્ષ પૂર્વક સિદ્ધગિરિજીની યાત્રા કરી. તે અરસામાં તેમના સાંભળવામાં આવ્યું કે ભાવનગરમાં અત્યારે શ્રીમાન્ વૃદ્ધિચંદ્રજી મહારાજ ખુબ બીમાર છે. તે ખબર જાણતાં શ્રી માહનલાલ મહારાજે શ્રી વૃદ્ધિ ચંદ્ર મહારાજને મળવાના ઇરાદાથી ભાવનગર તરફ વિદ્વાર કર્યો. એ ખબર શ્રી વૃદ્ધિચંદ્રજી મહારાજને મળતાં તેમણે ત્યાંના સંઘના આગેવાનાને ખાસ સૂચના કરીને શ્રી માહનલાલજી મહા-રાજનું ખૂર્ભ ધામધૂમપૂર્વંક સામૈયું કરાવ્યું અને તેની સાથે પંન્યાસ શ્રી ગંભીરવિજયજી આદિ મુનિઓને લેવા માટે સામાં માકલ્યા. એ રીતે તે કાળના બન્ને મહાપુરુષા એક બીજાને આનંદપૂર્વક કાઇ પણ જાતના સંકાચ વિના મળ્યા. આ બધી ઘટનાંઓમાં તે મહાપુરુષાની અન્યાન્ય પ્રત્યેની ઉદારદષ્ટિ, ગચ્છના મમત્વથી રહિતપાશું અને નિર્દોષ સરળતા તેમના પ્રત્યેક વ્યવહારમાં જણાઇ આવે છે. તેમની આવી મહત્તાથી જ આજે સમગ્ર જૈન સમાજને તેમના પ્રત્યે અપૂર્વ માન છે, કેમકે તેમનામાં મારા-તારાપણા કરતાં શાસ નની દાઝ અને સમાન મહાપુરુષોની સાથે મળતાપણં -સાજન્ય-એ મુખ્યત્વે જોઇ શકાય છે.

શ્રીમદ્ આત્મારામજી મહારાજની આજ્ઞાથી અમેરિકાની સર્વ ધર્મ પરિષદ્માં હાજરી આપીને—ત્યાં જૈનધર્મના સુંદર પ્રચાર કરોને—સ્વ૦ વીરચંદ રાઘવજી ગાંધી તુરતમાં જ પાછા કરેલા. તે વખતના મુંબઇનું માનસ અત્યારના કરતાં તદ્દન જીદા જ પ્રકારનું વર્ત તું હતું, અર્થાત્ કે ગમે તે કારણે પણ યૂરાપ જનાર ધર્મથી બ્રષ્ટ થઇ જ ન્ય એવી માન્યતાનાં મૂળ ઊંડાં ગયાં હતાં અને તેથી શ્રી વીરચંદભાઇના યૂરાપ—ગમન માટે લોકામાં ખૂબ ઊંહાપાહ થઇ રહ્યો હતા. સા પાતપાતાના અભિપ્રાય દર્શાવતા હતા. એક દર તે વખતનું મુંબઇનું વાતાવરણ ઉકળાટનરેલું હતું. તે સમયે શ્રી માહનલાલજી મહારાજ મુંબઇમાં બિરાજતા હતા. શ્રી

#### श्रीभड्ड भारमारामक महाराज भने श्री मेहिनसासक महाराज

આત્મારામછ મહારાજને જ્યારે આવા ઉપ્ર વાતાવરણની ખબર પડી ત્યારે તેમણે મુંખ-ઈના સંઘના આગેવાનાને કહેવરાવ્યું કે શ્રી માહનલાલ મહારાજ આ વિષે જેમ કહે તેમ માર્ગ કાઢવા. આથી તે વખતના સંઘના આગેવાના શેઠ વીરચંદ દીપચંદ તથા શેઠ પ્રેમચંદ રાયચંદ વિગેરે સામાન્ય જનતાને કાળૂમાં રાખીને માહનલાલ મહારાજ પાસે આવ્યા અને હવે આ સંબંધમાં શું કરવું? તે પૂછ્યું. પ્રત્યુત્તરમાં મહારાજ-શ્રીએ કહ્યું કે દરિયાપાર જવા માટે શ્રી વીરચંદ ગાંધીએ જિનેંદ્ર પ્રભુની એક સ્નાત્રપૂજા ભણાવવી. સાએ આ ફેંસલાને વધાવી લીધા અને એ રીતે ઉપ્ર વાતાવરણ શાંત પડ્યું.

\* \*

સંવત ૧૯૫૩ ના જેઠ વદિ ૮ ના પ્રભાતે શ્રી આત્મારામછ મહારાજના સ્વર્ગગમ-નના સમાચાર ચારે તરક કરી વત્યા. આ દ:ખદ ખખરથી દરેક ગામાના શ્રી સંઘમાં શાક અને ગ્લાનિની કાલીમાં છવાઇ ગઈ. તે સમયે શ્રી માહનલાલજી મહારાજ વાલકેશ્વર ઉપર શ્રી ચુનીલાલ સાંકળચંદનાં અંગલામાં અિરાજતા હતા. તેમણે જ્યારે આ ખેદજનક સમાચાર સાંભળ્યા ત્યારે ગઠ્ગદિત કંઠે કહ્યું કે: " જૈનશાસનના એક મહાન સ્થંભ આજે આપણી વચ્ચેથી અદ્દશ્ય થયા છે. મારી જમણી ભુજા ગઇ હાય તેવું મને જણાય છે. " એ કહેતાંની સાથે જ તેમણે મંડળીને કહ્યું કે-" આહારપાણી પછી કરાશે પણ પહેલાં શ્રી આત્મારામછ મહારાજના સ્વર્ગગમનના દેવ વાંદીએ." એ ક્રિયા સમાપ્ત થયા બાદ તારથી ખબર મત્યા કે વિરાધીઓએ શ્રી આત્મારામજી મહારાજ માટે ખાટી અકવા ફૈલાવી હતી અને તેના પરિણામે તપાસ કરવા માટે તેમના દેહની રક્ષા ( રખ્યા ) ને સરકારી અમલદારાએ અટકાવેલ છે. આ ખબર મળતાં શ્રી માહનલાલજી મહારાજે આગે-વાન ગૃહસ્થાને લેળા કર્યા અને તતકાળ તે કાર્યના નિવારભાર્થ એક ફંડ કરાવ્યું જેમાં તે જ વખતે ૫-૭ આગેવાનામાંથી લગભગ રા. ૩૦૦૦૦ થઇ ગયા. તે ફાંડ કરવાની સાથ મુંબર્ધમાંથી માટા પ્રમાણમાં પંજાગના આગેવાન સરકારી અકસર ઉપર આત્મારામછ મહા-રાજની નિર્દોષતા નહેર કરતા હનારા તારા કરાવ્યા. છેવટે વિરાધીઓનું કંઇ પણ ચાલ્ય નહીં અને તે પ્રસંગ શાન્તિથી ઉકલી ગયા.

આ મહાપુરુષાનું અરસપરસ આવું ઉચ્ચ વર્તન જે દ્રષ્ટિ સન્મુખ રાખીને વર્ત માં આવે તો આજે જૈન સમાજમાં ચાલી રહેલા અનેક ઝગડાઓ એક ક્ષણ પણ ટકી શકે ખરા કે?



જૈત ધર્મ અતે જૈન સમાજના ઇતિહાસમાં ઊંડું અવગાહન કરતાં સર્વત્ર અને સમયત્ર વિભૂતિ-ઓએ એનાં મૂળ ૬ઢ કરવામાં જે ભાગ ભજવ્યા છે એ ન ભુંસી શકાય તેવા છે. એમ વિના સ કાચે કખૂલવું પડે છે.

સર્વદા અને સમયત્ર એ શબ્દ-યુગલ પ્રથમ દર્ષિએ ન્હાનકડું જણાય છે, પણ એમાં ઊંડાણુથી જોતાં તીર્થ કરો, સામાન્ય કેવલીએા, બુતંકવલીએા, ગણુધર મહારાજ્તઓ, પ્રાભાવિક આચાર્યો અને પોતામાં રહેલ એક યા અન્ય પ્રકારની પ્રભાવિકતા કે વિશિષ્ટતાથી જન સમાજનુ કલ્યાણ કરનાર પ્રત્યેક આત્માના સમાવેશ થઈ જાય છે.

વિશિષ્ટ ગ્રાનભળથી સર્વગ્ર ધર્મતત્ત્વના મંડાણ કરે છે. શાયત વસ્તુઓને—સનાતન સત્યાને— મૃળભૂત સિદ્ધાંતાને પ્રથમ કેવળગ્રાનરૂપ આરિસામાં જનાર સર્વગ્ર, એની રજીઆત સીધી, સાદી અને ટુંકી તેમ જ સમજવામાં ઝાઝી મુશ્કેલી ન પડે તેવી ભાષામાં કરે છે. પણ એ સુવર્ણ—યુગ લાંભા સમય સુધી ચાલતા નથી. સર્વગ્રા કાંઇ ડગલે ને પગલે ઉદ્ભભવતા નથી એટલે એ ખધા વારસા સમય સુધી ચાલતા નથી એટલે એ ખધા વારસા સમય સુધીના હસ્તમાં સાંપાય છે અને પેઢી ઉતાર આગળ વધે છે.

ત્રાનીના શબ્દોમાં કહીએ તા દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવ પ્રમાણે અને પ્રચલિત વાણીમાં વદીએ તા દેશકાળાનુસારે એમાં ઉચિત પરિવર્તન થયાં કરે છે. તત્ત્વા-સિહાંતા બદલાતા નથી જ પણ એની પ્રરૂપણા સમજાવવાના પ્રકાર, એને આલેખવાની હળ, ઉચ્ચારવાની ભાષા અને એને દઢ કરવા માટે અપાતા દષ્ટાન્તા કે યુક્તિએ એ જુદા જુદા વ્યક્તિત્વને લઈ જરૂર બદલાય છે જ. જન-સ્વભાવને એક ને એક વસ્તુ એક ને એક રૂપે જેવા-જાણવાની રુચતી જ નથી. ' मुंडे मुंडे मितिर्मिश्ना' એ ન્યાયે એકની એક વસ્તુ ભિન્ન ભિન્ન વ્યક્તિએ ના હસ્તમાં જઈ રૂપાંતર પામે એ સહજ સમજાય તેવું છે. આમ તત્ત્વોની શાધ્યતતા ટકી રહેવા છતાં એના વિસ્તાર વધતા જાય છે. એ કાર્યમાં



[ દેશભક્તિ અને ધર્મ ભક્તિ સાથે સમયભક્તિની પણ ગણના થવી જોઇએ. જેમને પાતાના સમયને વિષે ભક્તિભાવ ન હાય, વીસમી સદીના સમયમાં જન્મવા છતાં જે ભારમી–તેરમો સદીનાં સ્વપ્ન સેવતા હાય તે ભલે સમર્થ, શાસ્ત્રન્ન હાય તા પણ એના સમયમાં એની કંઇ જ કીંમત નથી રહેતી. સ્વ. આત્મારામજી બીજી બધી રીતે સમર્થ હતાઃ તેમ સમયન્ન પણ હતા. એમણે સમયને એાળખ્યા અને તેના બની શકયા તેટલા સદુપયાગ પણ કર્યા. રા. ચાક્સી, એ સ્વર્ગસ્થ સરિવરની સમયન્નતાને સ્પષ્ટ કરી બતાવે છે. ]

મોટા ફાજા આપનાર વર્ગ સમયત્તોના જ હાય છે. પાતપાતાના સમયની–માનવ સ્વભાવની–જરૂરી-યાતા તેઓ પીછાને છે. એ વાત ધ્યાનમાં લઇ સર્વ ત્રપ્રણીત સિદ્ધાંતાને જનરુચિને અનુરૂપ બીબામાં ઢાળ છે અને પ્રચાર કરી આત્મકલ્યાણ સાથે જનકલ્યાણ સાધવામાં ઉદ્યુક્ત રહે છે. સમયને યથાર્થરૂપે ઓળખનાર હોવાથી જ તેઓ સમયત્તી કહેવાય છે.

જૈન ધર્મના ઇતિહાસ જોતાં ઉપરાક્ત પ્રકારના સમયજ્ઞ મહાત્માઓની સંખ્યા નાનીસની નહિં જણાય. આજે અહીં તો માત્ર એમાંના એક જે એ શ્રેણીના છેવટના ભાગે આવે છે છતાં આપણી નજીકમાં માત્ર સા વર્ષના અંતરાળ જન્મ્યા હતા તેમની વાત કરવાની છે. પાતાના જીવન દરમિયાન પ્રાપ્ત થયેલ સામગ્રી ખળથી તેઓ શ્રીએ જે સેવા ખજાવી છે તેનું માત્ર ડૂકમાં દર્શન કરવાનું છે. તેઓ શ્રીનું નામ આત્મારામજી છે. એ જેટલું અર્થસ્થક છે એટલું જ આત્મસ્વરૂપ પીછાનનાર આત્માઓને પ્રિય પણ છે.

આતમારામના બાપીકા ધર્મ તો જુદા હતા, કેમકે તે ક્ષત્રિયકુળમાં જન્મ્યા હતા; પણ સંયોગાવડે તે એવી સ્થિતિમાં મૃકાયા કે એમને જૈનોના સહવાસ થયા અને એના પરિણામે તે સામાયિક, પ્રતિક્રમણ, નવતત્ત્વ આદિનું સ્વરૂપ સમજ્યા. ત્યારથી જ જૈનધર્મ પ્રતિ હૃદયમાં લગની લાગી. જ્યાં બાલ્યકાળ વટાવી સુવાનીના આરે પગ મૃકે છે ત્યાં 'ભાવતું હતું ને વેશે કહ્યું 'એ ઉક્તિ અનુસાર સ્થાનકવાસી સાધુઓ નામે ગંગારામ અને જીવણુરામના તેમને યાગ સાંપત્રો. પરિચયથી જૈન ધર્મના સુંદર તત્ત્વાપ્રતિ રુચિ વધવા માંડી, સાંસારિક વૃત્તિઓ તરફના સ્તેહ એાગળવા લાગ્યા અને વૈરાગ્ય ભાવના પ્રાદુર્ભાવ થયા. એ જોતાં જ પાલક-પિતા જોધમલે કામળ સ્વરે કહ્યું:

" ખેટા! દેવીદાસ ( આત્મારામનું વ્હાલસોયું નામ ), તું મારા ધર્મ પુત્ર છે. મારી મીલકતના ત્રીજા હિસ્સાના ભાગીદાર છે. તારા લગ્ન કરવાની હું પેરવીમાં છું. શા સારુ દીક્ષાના માહમાં તણાય છે ? "

આમ એક બાજુ સંસારના પ્રલેશિય ખેચી રહ્યાં હતાં. કંચન અને કામિનીનાં આકર્ષણાવડે જગતના મોટા ભાગ લાભાય છે તેમ આત્મારામ પણ લાભાય તા એમાં આશ્ચર્ય જેવું નહાતું જ, પણ અહીં જ ક્ષાત્રતેજ ઝળકો ઊક્યું. વૈરાગ્યની સાચી છાપ હવે જ પ્રકાશી ઊડી. ઉપરક્ષા રંગ ઊડી જવા સંભવ છે પણ જે અંદરલા—ખરા રંગ ખેઠા હાય છે એ કેટલા ય નિમિત્તો ઉપસ્થિત થાય છતાં લડી નથી જતા. તેથી જ એ સાચા ગણાય છે. માટે જ એની ચાળમજીક સાથે સરખામણી થાય છે. આત્મારામે આત્માના નાદને પીછાની કનક-કાન્તાની લાલસાને ક્ગાવી દીધી અને વડીલાને સમજાવી જીવણરામ પાસે દીક્ષા લીધી.

સંતા, મહતા કે સાધુ પુરુષા માત્ર ક્ષત્રિય જાતિમાંથી જ થયા છે એવું તા નથી. પ્રાહ્મણ, વૈશ્ય અને શદ્ધ તરિક ઓળખાની વર્ણોએ પણ એમાં ફાળા નોંધાવ્યા છે. આમ છતાં ક્ષત્રિય વંશ પર જે જાતના ભાર મૂકવામાં આવ્યા છે અને કલ્પસ્ત્રમાં એક કરતાં વધુ પ્રસંગામાં એની નોંધ લેવાઈ છે તે અસ્થાને તા નથી જ. ક્ષાત્રવૃત્તિમાં કાર્ય અજબ જાદુ ભર્યો છે. એના નિરધાર પાષાલુસ્થલ સમ દઢ ને સ્થિર હાય છે એક વાર નિશ્ચય કર્યો એટલ પછી એ સામે પ્રલાભનોની ઝડી વરસે છતાં એ નહિં જ કરવાના. આ જાતના અડગ નિશ્ચયો જેના કાર્યસિહિમાં વિજયશ્રીને વરે છે, એ વાતની કાલ્યુ ના પાડી શકે તેમ છે શિખાત્મારામના ક્ષાત્રતેજના આ તા હતા માત્ર ચમકારા છે; બાકી એનું યથાર્થ સ્વરૂપ જોવાનું તા આપણને હતા હવે સાંપડે છે.

#### શ્રી. માહનલાલ દાપચંદ ચાકસા

જ્યાં સંસારની ખટપટને લાત મારી ત્યાં પછી બાકી રહી એક જ તમના, ગ્રાનપ્રાપ્તિની. રાજના ત્રણ સો. 'લોકા કંડસ્થ કરવા જેટલી શક્તિ હતી. એને મન અભ્યાસ એ તા ચાલુ સંદાદિત પુરુષાર્થ. જોત- જોતામાં સ્થાનકવાસી સંપ્રદાયનાં ખત્રીશ શાસ્ત્રો ભણી લીધાં. હવે જ સમયગ્રતાના પ્રથમ પ્રસંગ આવી ચૂક્યા. ક્ષાત્રતેજની કસાટીની પળ ઉપસ્થિત થઇ. સ્થાનકવાસી સંપ્રદાય શાસ્ત્ર—સાહિત્યની ચાવીરૂપ વ્યાકરણને વ્યાધિકરણરૂપ માનતા હાવાથી એના અભ્યાસની માથાકૂટમાં તે પડતા નહાતા. માત્ર ટબા ઉપરથી જ અર્થા શીખાતા—કહેવાતા—તેમાં અનેક મતબેદ થતા—શંકાસ્થાન આવતાં. તેના નિરાકરણમાં અરાજકતા રહેતી—મનની તૃપ્તિ થતી નહિ. મનામંથન પછી આત્મારામજીએ બળવાના શંખ પુકયા. અભ્યાસ દરમિયાન એમણે જોઇ લીધું કે પાતાને જે ગ્રાન મળ્યું છે તે વિશાળતા અને અર્થવશદતા માગે છે, ખરી પ્રભા અવરાઈ ગયેલી છે. સંપ્રદાય જે રીતે પ્રૃતિંનો નિષેધ કરી રહેલ છે તેવું તા કંઇ પૂળ શાસ્ત્રકથનમાં જડતું નથી. શાસ્ત્રમાં એવા પાઠા નયનપથમાં આવે છે કે જે પરથી પ્રૃત્તિંપૂજા સિદ્ધ થાય છે. વળી એ પણ નક્કી કર્યું કે પોતે આજે જે જાતની ક્રિયા કરી રહેલ છે તે શાસ્ત્રસિદ્ધ નથી.

જ્યાં હૃદયના આ નિરધાર જોરશારથી વ્યક્ત થતા ગયા ત્યાં લલગાવી-પટાવી-મનાવાં લેવાના પ્રયાસા થાય તે આત્મારામછ સામે નિષ્ફળ નિવહે તેમાં નવાઇ નથી. વળી આત્મારામછમાં ક્રીત્તિ અને મહત્તાના લાભ કરતાં સત્ય અને આત્મકલ્યાણ પરત્વે બહુમાન વધારે હતું. એમનામાં સાચા ક્ષત્રિયને શાંભે તેવું ખમીર હતું. સ્વીકૃત સિદ્ધાંતની માંડવાળ કરવામાં કે આપળડાઇ વધારવામાં આત્માની શુદ્ધ પ્રતિષ્ઠા નથી એ વાત તેમના હૃદયમાં દદ થઇ હતી.

આત્મારામજ સંપ્રદાયના મોહ હ્યજ સહ્યના ઝુંડા ફરકાવવા મેદાને પછ્યા. આ સમયે ચાતરફ વિરાધનાં વાદળ ઘેરાયાં હતાં. માત્ર આહારપાણી-નિષેધ કે વસતી ન મળવારૂપ કષ્ટો જ સામે હતા એમ નહિ પછુ જીવન જોખમાવે તેવી જાળા પથરાઇ હતી. એક તરફ લાંબા કાળથી જામી પડેલ સંપ્ર-દાયના સામના કરવા અને બીજી તરફ પાતે જે વાત સમજેલ તે શ્રાવક વર્ગના ગળે ઉતારી એની જડ નાખવારૂપ વિકટ કાર્ય હતું. પાતે ઘણા સાથીઓ સાથે બહાર પદ્મા હતા અને ધીમે ધીમે એમનામાં દલીલપુરસ્સર સિદ્ધાંતની વાતાનું રહસ્ય ઉતાર્યું હતું એટલે તે સર્વ પંજાબના જીદા જીદા ભાગામાં અડગ નિશ્વયથી ધુમ્યા અને થાડા સમયમાં પ્રબળ વિરાધના ઝંઝાવાત જોરશારથી ચાલુ છતાં નવું ક્ષેત્ર તૈયાર કરી શક્યા. મૂર્તિપૂજમાં માનનાર અને સિદ્ધાંતના હાર્દને સમજનાર શ્રાવક સમુદાય ઊભા કરી શક્યા. સંસારત્યાગ કરતાં પણ કઠિન એવા સાંપ્રદાયિક માહત્યાગનું આ રીતે મંગળાચરણ કરી જ્યાં સ્થાનકવાસી ને આર્યસમાજસ્ટોના ભેરીનાદા અહિર્તિશ મૂર્તિપૂજા સામે સંભળાઇ રહ્યાં છે એવા ક્ષેત્રમાં પુનઃ મૂર્તિપૂજનના મંડાણ કર્યાં મ્યૂર્તિપૂજા પ્રત્યે પ્રેમ જગાલ્યો-ભાવપૂર્વક પૂજા કરવાને તત્પર શ્રહ્યાળ સમાજ સરજાવ્યા.

પૂજક-સંખ્યાવૃદ્ધિના પ્રમાણુમાં પૂજ્ય સામગ્રોની અછત હતી. વળી સર્જન કરનાર વિભૂતિ પ્રખર ને પ્રભાવશાળી હોવા છતાં માથે ગુરુસ્થાપન કરવાના એને કાેડ હતા. સિહાંતના મર્મ સમન્ જેલાને સાચા વિધાનની ભૂખ હતી. પાતે સ'વેગીપણાને સ્વીકાર્યું હતું છતાં ગુરુસમક્ષ વિધિ સહિત એ કિયા આચરવાની હૃદયેમ્છા હતી. એ ખધાં કારણાએ, પંજાબમાં ડામ પડતાં જ સમયત્ર આત્મારામજીએ પાતાની દૃષ્ટિ ગુજરાત પ્રતિ વાળી. માર્ગમાં આવતાં તીર્થોની વ'દના કરતા આત્મારામજી મહારા-જના સાધુ સમુદાય અમદાવાદ આવી પહેાંચ્યા. સ'ધે ભાવભીતું સ્વાગત કર્યું.

શ્વતાબ્દિ માંચ ]

#### सभवज संत

અમદાવાદમાં બિરાજતા શ્રી ખૂટેરાયજ ( ભુદ્ધિવિજયજ ) મહારાજને પંજાબના આ સાધુ—સંધૈ પોતાના સુરુપદે સ્થાપ્યા. ગુરુમહારાજ પણ વિદ્વાન ને વાદકુશળ શિષ્યને પામી આનંદિત થયા. જે વેળા ભલભલા સુખ્ય પુરુષા પણ સીધા સંસ્કૃત, પ્રાકૃત કે માગધી સાહિત્ય પાસે પહોંચી શકતા નહીં—અર્થ ઉકેલમાં એમને પણ ટબાની સ્હાય લેવી પડતી ત્યાં સંસ્કૃત સાહિત્યના હાતા અને ધર્મ શાઓમાં જેમના જ્ઞાનની અગાધના છે એવા આત્મારામજી મહારાજે નવા ત્રુગ પ્રવર્તાવ્યા. ત્રુકિત, પ્રમાણ અને ન્યાયનાં સાધના મારફતે ખાટી પ્રરૂપણાના તે ક્ષુદ્ર મતબેદાનાં ધનધાર વાદળા બદા નાખ્યાં. સમયજ્ઞ સંતની દલીલપુરસ્સર છણાવટ કરવાની શક્તિના એક વધુ પુરાવા પ્રાપ્ત થયા. શ્રીતુત સશાલના શબ્દોમાં કહીએ તાે—

" વિજયતી અનેકવિધ કલગી ધારણ કરનાર આત્મારામજીના મુકૃટમાં. શાંતિસાગર સાથેની અર્ચાએ એક નવા જ હીરા ઉમેર્ગો. સમર્થ યુગપ્રભાવકાની પર પરામાં જે એક કડી ખૂટતી હતી તે આત્મારામજી મહારાજના પ્રતાપે જૈન સંઘને હાથ આવી. ''

આત્મારામજ મહારાજે પાતામાં રહેલ શક્તિના પરચા ટૂંક સમયમાં પુનઃ દાખવ્યા. સુરતમાં **દુકમમુ**નિ તરક્ષ્યી એક પુસ્તક વ્યલાર પડ્યું હતું, જેનાથી ઘણા શ્રહાળુઓનાં દિલ દુભાવાં હતાં એ સ્રાથના જડવાતાં જવાવ વાળી શ્રાવક સમુદાયની છિન્નભિન્ન થતી સ્થિતિને અટકાવી.

એ સંબ'ધમાં ભાઇશ્રી સુશીલના નિમ્ન વચતા ઠીક પ્રકાશ પાડે છે. એમાં આ મહાર**થીમા** રહેલ દિવ્ય જ્ઞાન–દષ્ટિના અને શાસન પ્રત્યેના અડગ રાગનાં દર્શન **થા**ય છે.

" આજે આટલાં વર્ષે આત્મારામ અમહારાજનું એટલે કે એમની શક્તિનુ મૂલ્ય આંકવું જરા કિકન વાત છે, પણ જૈન સમાજની છંલા થાડાક જ દશકાની છિન્નિલનાનો જે કાઇ વિચાર કરશે. અતિ નજીવા વિચારભેદ કે પ્રથાભેદને લીધ દાવાનળની જેમ સુકાની સાથે લીલાને પણ ખાળી નાખનારા અંદર—અંદરના વિગ્રહો, કુસંપ અને ભારીંગની જેમ ફુંકાડા મારતા અલિમાનનાં સરવૈયાં કાઢશે તે સમાજ યા તા સંધનું સુકાન પાતાના હાથમાં રાખી રહેલા અને અવારનવાર ખરાબા—ખડકા સાથે અથડાઇ જતા વહાણને બચાવી લેવા બહાર પડતા એક શાસન—મહારથીની શક્તિ અને શાસન— લક્તિનુ થાકું પણ મૂલ્ય આંકી શકશે. "

અામ યુગપ્રભાવી સતની સાધુતાની સુવાસ, વિદ્વત્તાની કીર્તિ અને યુક્તિપુરસ્સર સામાના હૃદય પર સચાટ છાપ પાડવાની શક્તિનાં યશાગાન દેશ–દેશાંતર વિસ્તરવા માંઆં. લાંળા સમયથી સેવેલી અભિલાષા શત્રું જય અને ગિરનારના પ્રત્યક્ષ દર્શનથી પૂર્ણીતાને પામી. કાહિયાવાડનાં કેટલાયે સ્થળામાં આ મહાત્માનાં પગલાંથી આનંદની વર્ષા વરસી રહી. જૈન ધર્મનાં અમાલ સત્યા મધુર વાલ્યામાં હિંદી ● ભાષામાં શ્રવલ્યુ કરવાના જનતાને સુયાગ સાંપડયા, ખરું જ કહ્યું છે કે–'સંતાના તા પગલે પગલે ઋહિ– સિદિ હોય છે.'

અા વર્ષો દરમિયાન પંજ્યબમાં મૂર્ત્તિએ પહેલાં હતી. પ્રતિષ્ઠા કરાવવાની અને નવીન ક્ષેત્રમાં શ્રહાનાં વાવેતર ઊંડા કરવાની જરૂર હતી એટલે આત્મારામજી મહારાજ પુનઃ ત્યાં પહેલાંચ્યા.

'વહેતાં પાણી નિર્મળાં ' તેમ સાધુઓ તા વિચારતા જ શાબે.

#### શ્રી. માહનશાલ દીપચંદ ચાકસી

નવ વર્ષના માળા પછી જૈન સમાજના આ તેજસ્વી દીપક એક વાર ક્રીયા ગુજરાત તરફ કદમ ભરે છે ને જેપાનિ ફેકે છે. માર્ગમાં ભાવિક હૃદયોને ઉપદેશ-વારિયા નવપક્ષવિત કરતા કરતા, કેટલાકની શંકાના સમાધાન કરતા, વ્યાખ્યાન શૈલીની વિશિષ્ટ પદ્ધત્તિથી જૈનેતરાને આકર્ષતા અને નવીન મંથાની રચના કરતાં તેઓશ્રી સંવત્ ૧૯૪૩ માં મહાતીર્થ શત્રું જયની પુનિત છાયામાં પગલાં માંડે છે. દેશ-દેશાવરથી આગેવાના આવે છે અને મહારાજશ્રીના મસ્તક સરિ પદ્ધીના અભિષેક કરે છે.

આચાર્ય પદવી એ જૈન સંધ તરકતું માટામાં માટું માન છે. જૈન ધર્મના સિદ્ધાંત પ્રમાણે એ પદના નંખર ત્રીજો છતાં વર્તમાન કાળની અપેક્ષાએ સર્વ શ્રેષ્ઠ છે. એ વેળા પાલીતાણામાં લગભગ પાંત્રીશથી ચાલીશ હજાર યાત્રાળુઓ એકત્ર થયા હતા. ગુજરાત—કાઠિયાવાડના આગેવાના ઉપરાંત બંગાલ, પંજાબ, કચ્છ, મારવાડ અને મહારાષ્ટ્રના પ્રતિષ્ઠિત પુરુષા પણ હાજર હતા. એ બધાના ઉછળતા લાવા વચ્ચે એક સમયના દીત્તા ઉર્ફ દેવીદાસ, બીજા સમયના સ્થાનકમાર્ગી સાધુ આત્મારામ, પાછળથી સંવગી દીક્ષા પ્રાપ્ત કરી મૃતિ પૂજક સંપ્રદાયમાં આત્મ—ઓજસ્વિતાથી અમ્રપદધારક બનેલા આત્મારામજી મહારાજ આચાર્ય આનંદવિજયજી અથવા શ્રી વિજયાનંદસરિ તરિક પ્રસિદ્ધ થયા. આમ છતાં સંખ્યાળધ આત્માઓના હૃદયમાં ઊડી જડ નાંખી બેઠેલા આત્મારામ, આનંદવિજય કરતાં પણ આત્મારામજી તરિક વિશેષ જાણીતા છે.

ચિકાગામાં સર્વ ધર્મ પરિષદ ભરાય છે. ભારતના આ મહાન્ સંતને-જૈન ધર્મમાં અપ્રપદે વિરાજમાન આ મહાવિભ્રૃતિને-ત્યાંથી આમ'ત્રણ મળે છે કે-'જ્યાં જીદા જીદા ધર્મના સંતા-મહંતા-મીશનરીઓ અને પ્રચારકા મળે છે ત્યાં આપ પધારા અને આપના ધર્મના પ્યગામ શું છે તે સમજાવા.'

સ્રિજી આમંત્રખુતે વધાવી લે છે છતાં સાધુ ધર્મના નિયમાતે લાેપા જાતે ચિકાગા જઇ શકતા નથી. અંગત હાજરી ન અપાય, તા પણ પ્રતિનિધિ મારકત, પરમાત્મા મહાવીરના સિદ્ધાંત–સદેશ તા જરૂર પહાેંચાડી શકાય એવા એમણે નિર્ણય કર્યા. એ દરિએ શ્રી૦ વીરચંદ ગાંધીને તૈયાર કર્યા.

પણ ભારતવર્ષના એ કાળના જૈન સમાજનુ માનસ કેવું હતું ! પરદેશગમન કરનાર વટલી જાય! અધર્મી ળની નગય! ઇત્યાદિ કેટલીયે શંકાઓની ભૂતાવળ જનાર સામે ખડી કરવામાં આવતી. આચાર્યશ્રીની દૂરદર્શિતા સમજનાર વર્ગ એ કાળે આંગળીના ટેરવે મણાય તેટલા! મુંબઇ જેવા પ્રગતિમાન શહેરમાં વિરાધના પ્રચંડ વાયુ વાયા. મહારાજશ્રીએ પાતાની વાતમાં સત્ય જેવા છતાં ન તા ઉમ્રતા દાખવી કે ન તા પાતાની વાતના સામના કરનાર પ્રત્યે કરમાના પ્રગટ કર્યાં. શાંતિથી સમતા નળવી, ખંત રાખી કામ લીધું. સંઘ-સભામાં ખુરશીઓ ઉછળી છતાં શ્રીયુત્ વીરચંદ રાધવછ મંધી અમેરિકા ગયા. ચિકામા પરિષદમાં જૈનધર્મ શી ચીજ છે! તીર્થપતિ મહાવીરના શા સન્દેશ છે! એ પાતે જે રીતે આચાર્યશ્રી પાસેથી સમજી ગયા હતા તે રીતે સુંદરતાથી સમજબ્યું. જુદાં જુદાં જુદાં સ્થાને જૈનધર્મ સંબંધી ભાષણા પણ આપ્યાં. એના સવિસ્તર છત્તાન્ત જાણવા સારુ મહારાજશ્રીકૃત ' ચિકામા પ્રશ્નોત્તર' અને શ્રીયુત્ ગાંધીના Jainism, Karma Philosophy જેવા મંથાનાં પાનાંઓ ફેરવવાં ઘટે. ટ્રકમાં કહેવાનું તા એ જ કે મહારાજશ્રીની એ દીર્ઘદર્શતાએ પાશ્ચિમાત્ય પ્રજમાં જૈનધર્મ પ્રત્યે જિજ્ઞાસા જન્માવી. આજે જે સંખ્યાભંધ રકાલરા એ દેશામાં દિષ્ટનાચર થાય છે તેના સીધા નિમિત્તજાત શ્રી વિજયધર્મ સારે: છતાં શરૂઆતમાં બીજારાપણ કરવાના યશ તો આપણા સમયગ્ર

સંત - આત્માસમજીના કાળ જ જાય છે. સમયત્ત સંતા લાકપ્રવાહમાં આંધળાઓ નથી કરતાં. તેઓની દષ્ટિ જનસમૂહ કરતાં આગળ દાડનારી હોય છે એટલે આવશ્યક પગલાં ભરતાં તેઓ રંચમાત્ર પણ અચકાતાં નથી જ. લાખંડી હૃદયથી એવા સમયે તેઓ કામ લઇ, ધર્મના ધ્વજ અણુનમ રાખે છે અને સમાજને સહીસલામત રીતે ઇપ્સિત સ્થાને લઇ જાય છે. આમ છતાં આચરણમાં સમતાના રસ એવા તા વહેવડાવે છે કે ઉપસ્થિત થયેલ પ્રકાપ દિવસા જતાં આપાઓપ શ્રુમી જાય છે.

ઇતિહાસના અભ્યાસી કયાં નથી જાણતા કે શ્રી હીરવિજયજીને સમ્રાટ અકબરનું આમંત્રસુ ગાંધાર મુકામે મળતાં ત્યાંના સંધની સ્થિતિ પણ ડામાંડાળ બની હતી. એ કસોટીની પળામાં મહાત્મા- આના તેજ ઝળકી ઊઠે છે, તેથી જ તેઓ ઠંડા કલેજે, જરા પણ ગભરાટ વગર કાર્યો ઉદ્દેલે છે; માટે જ તેમનાં નામા સમયદ્રોની કાંટિમાં મુકાય છે. આત્મારામજી મહારાજે પ્રતિનિધિ માકલી જૈનધર્મ માટે જે જવલંત કાર્ય કર્યું તેની કદર પાછળ જરૂર થઇ અને આજે એકી અવાજે થઇ રહી છે. અમેરિકા, ઇંગલંડ કે જર્મની જેવા દેશામાં જૈનધર્મના સન્દેશ પહોંચ્યા તેથી જ આપણને 'તરંગવતી ' જેવા ખાવાયેલા કથાનકની અને શ્રી કલ્પસ્ત્રમાંના ચરિત્રાની ચિત્રાવિલના ભાવાની 'સ્લાઇડ ' મારફતે સમજીતી મળી.

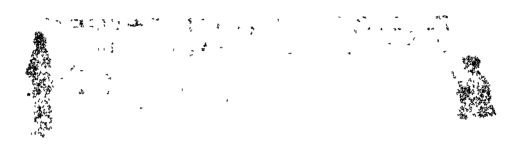
મહારાજશ્રીના ત્ર'થા એ સમયગ્રતાની છેલી પ્રસાદી! સંસ્કૃત-પ્રાકૃત સાહિત્ય તા પૂર્વાચાર્યીએ વિશેષ પ્રમાણમાં વારસામાં આપ્યું છે. રાસા અને કાવ્યોના પણ જાણે એકાદ મહાસાગર ભર્યો હાય તેટલી વિપલતા છે. પણ હિંદી ભાષામાં સ્વતંત્ર કૃતિએ તરિકે, મહત્ત્વનું સ્થાન ભાગવનાર ગ્રંથાની નોંધ કરવામાં આવે તે 'તત્ત્વનિર્ણયપ્રાસાદ' 'જૈનતત્ત્વાદર્શ' અને 'અત્રાનિતિમરભારકર' જરૂર માખરે રહે. જૈન દર્શનનાં મૌલિક તત્ત્વાના. એની પ્રાચીનતા પૂરવાર કરનારી નોંધાના અને પ્રતિદિન આચરણમાં ઊતરી રહેલી કરણીઓના ડેંકમાં યથાર્થ ખ્યાલ આપતા એ ત્રંથ સાચે જ તત્ત્વનિર્જયના પ્રાસાદ કહેતાં મહેલરૂપ છે. જૈનતત્ત્વાદર્શ વાંચતાં જ પ્રભુષ્રા મહાવીરદેવના સિદ્ધાન્તાનુ રહસ્ય ખડું થાય છે. અતાનતિમિરક્ષારકર તાે ખરેખર અતાનતારૂપી કાળા અધકારને ઉલેચવા સારુ સૂર્યની ગરજ સારે છે. વદના પાઠામાં જે જાતની હિંસા ભરેલી છે અને જે જાદા જાદા યદ્રારૂપે એ ધર્મના એાથા તળે ઉભરાઇ રહી હતી: અને જેના સામના કરવા સારુ પ્રભુશ્રી મહાવીરદેવે કમર કસી હતી. એ સર્વ પાઠા ટાંકો, દલીલપુરસ્સર એ પ્રાથમાં પૂરવાર કરી આપેલ છે કે એ જાતની કરણીમાં ધર્મ ત જ હોઈ શંક. આજે ગ્યાપણને એ પ્રશ્વાનું મહત્ત્વ યથાર્થપણે કદાચ ન પણ સમજાય કારણું કે વર્ષોના વહેવાથી, રાજ્ય કરતી પ્રજાના કાનુનથી અને દેશમાં નવીન વાતાવરણનું સર્જન થવાથી, એ કાળની સ્થિતિમાં લાગ્ર પરિવર્ત્તન થઇ ગયું છે છતાં જેને પંજાબની ધરતીના ખ્યાલ છે. જેને ત્યાં આજે પણ થઇ રહેલા આર્યસમાજીરદા, સનાતનીઓ કે શીખ વા ઇરલામી પ્રચારકાના વાદ-વિવાદા જોયા છે અને ત્રિવિધરૂપે પ્રગટ થતાં સાહિત્યને વિલોક્યું છે: તેને સરિજીએ ઊડાવે**લી જંદેમત અને** ભાષામાં કહુતા સ્થાપ્યા વગર સરળતાથી એનું કરાવેલ દિગ્દર્શન સહજ સમજ્તશે અને સહસા ધન્યવા-દના શબ્દા ઉચ્ચરાઇ જશે. એ પ્રાંથરૂપ સરાવરમાંથી વહેતાં કેટલાંક મીઠાં ઝરહ્યાં આજના સમયે પછ જિજ્ઞાસ વર્ગની તરસને સંતાષવાને સમર્થ છે. એના પાનથી કેટલાયની તુષા છીપાઇ છે. મર્યાદિત क्षेत्रतं ७क्षंधन क्री क्रेने। प्रयार विस्तार पामे ते। आके पण कनसभाकने क्रे द्वारा उत्तेकना-नव-ત્રેરણા પ્રાપ્ત થાય તેમ છે.

4. Course stry 274





શ્રી મગનલાલ દલીચ'દ દેશાઇ.



# अज्ञानतिमिरांधानां, ज्ञानांजन-शलाकया । नेत्रमुन्मिळितं येन, तस्मै श्रीगुरवे नमः॥

કહેવત છે કેઃ---

સમય સમય ખળવાન છે, નહીં પુરુષ ખળવાન; કાખે અર્જીન લૂંટીયા, એહી ધનુષ્ય એહી ખાણ.

પૂર્વાચાર્યીએ પાતાના ધર્મને છવંત અને જ્વલંત રાખવા અનેક પ્રયાસા આદર્યો

" बलीयसी केवलम् ईश्वरेच्छा" समयनी अबिडारी छे. तेनी पासे मनुष्य ते। भात्र ओड भगतरा समान क छे.

છે. એક સમય એવા હતા કે પુસ્તકસર્જનને જ અગત્ય અપાતી હતી અને પ્રાતર્જ દનીય શ્રી દેવહિંગણી ક્ષમાશ્રમણ જેવાએ શાસ્ત્રોની અનેક પ્રતા રચાવી ઘણા ભંડારાને સમૃદ્ધ કર્યા હતા. તે પછી કેટલેક કાળે એવા પણ સમય આવ્યા હતા કે જે વખતે કેવળ મદિરા અનાવવામાં જ મનુષ્યા પાતાના જીવનનું સાર્થક થયું માનતા હતા. તેમ શાસ્ત્રીય પુસ્તકના સર્જનમાં પણ કાઇ વખત કેવળ દર્શનની ગહનતા, ગૌરવતા અને પ્રભાવિકતા-સ્વાક જ શ્રંથા રચાતા ત્યારે એક જમાના વળી ભાષાગારવની વૃદ્ધિ જ લક્ષમાં રાખીને તે દર્શનના માત્ર સ્યાદાદ જાહેર કરવા પ્રતો પણ હતા. ઉત્તરાત્તર કેટલી ય લીલાના એક ખાતાં ખાતાં જગદ્યુરુ શ્રી હીરવિજયસ્રિજી અને માગલસમ્રાટ્ અકખરશાહના યુગમાં ઉપદેશ આપવાના, બાદશાહી કરમાના મેળવવાના અને

તેવા જ પ્રકારની અન્ય પ્રવૃત્તિએ। આદરી ધર્મજયાત જાગત

રાખવાના સમય પછ થયા હતા. તે બાદ એકાદ કે દેહિક શતા-

**િકમાં શિથિલ**તા આવી અને પંત્યાસ સત્યવિજય જેવા પુરુષે

[ડૉ. ત્રિ. લે. શાહ્ય ઐતિહાસિક સંશોધનમાં ખૂબ રસ લે છે. જુદા જુદા યુગમાં પ્રભાવ- કાએ જૈન શાસનની પ્રતિષ્ઠામાં કઈ પહિત્તએ ઉમેરા કર્યો અને સ્વબ્ આચાર્ય પોતાના સમયમાં શાસનપ્રભાવનાની કઈ દિશા સ્વીકારી તેનું આમાં સ્થય કર્યું છે. ગુરુદ્દેવના પદાંકને અનુસ-રવા ઇચ્છનારાએ માટે તેઓ થોડા માર્ગનિદેશ પણ કરે છે. ]

ધર્મ ધ્વજ હાથમાં લીધા. તે અરસામાં ચશાવિજયછ ઉપા ચાય અને લાભાનં દ્રજી ઉર્ફે આનં દ્રઘનછ જેવાએ વળી યાંગશાસ્ત્ર અને અધ્યાત્મ ચિંતવનના અભ્યાસ તરફ લાંકરુચિના જોંક વાળ્યા. આ પ્રમાણે સમય પાતાનું કાર્ય કર્યે જતા હતા ત્યાં વિક્રમની ૧૯ મી સહીના અંતે મણિવિજય દાદા નામે પ્રસિદ્ધ થયેલ ગુરુમહારાજ અને તેમના પદ્રધર ખુદ્ધિવજયછ ઉદ્દે ખ્દેરાયજી મહારાજના શાસનકાળ આવ્યા. તે સમયે પણ ઉપદેશ તત્ત્વને જ જો કે પ્રધાનપદ અપાતું હતું, છતાં અઢી સદી પૂર્વેના શ્રીમાન્ હીર-વિજયસ્થિતા સમયના અને આ સમયના ઉપદેશ તત્ત્વ વચ્ચે ફેર એ હતા કે પહેલાના સમયે રાજસત્તા અને લાકસત્તા એમ બન્ને પક્ષ ધર્મ પ્રત્યે રુચિ ધરાવતા હાવાથી તે અન્ને પક્ષને ધર્મની હુંફમાં લેવા પ્રયત્ન થતા હતા, જયારે બીજાના સમયે કેવળ લાકને–પ્રજાને જ હુંફમાં લેવાના પ્રયત્ન થતા હતા. મતલબ કે બીજાના સમયે ઉપદેશ તત્ત્વ–પ્રચારનું ક્ષેત્ર સંકુચિત બની ગયું હતું. તે પણ કાળની એક અલિહારી જ ને!

આ સમયે પંજાળમાં એક મહાપુરુષ-નરકેસરીના જન્મ થયા હતા. તેના હસ્તે વળી કાંઇ નવીન પ્રયોગનું જ નિર્માણ વિધાતાએ કરી રાખ્યું હશે. એટલે તે નરકેસરીએ સુવાવસ્થા પ્રાપ્ત થતાં સંસારથી વિરક્ત બની, પ્રથમ અમુક સંપ્રદાયમાં **જોડાવાનું** વિચાર્યું. અને તેમાં ઠીક સમય રહી, શાસ્ત્રાભ્યાસ વધારી ખુદ્ધિની વિચારણાએ ચડતાં, આત્મભાન અને દર્શનશુદ્ધિ થયાં અને તે માર્ગે આગળ વધ્યા કર્યું. પરિણામે વેશ-પરિવર્તન કરી પાતે જે ભૂલ પ્રથમ કરી હતી તેમાં પાતાના સ્વધર્મી અન્ય જના ન સપડાય, પણ ઉલટ તેમાં વૃદ્ધિ થાય તેવી તત્ત્વ-વિચારણા કરવા માંડી. અંત તેમની ચકાર દૃષ્ટિએ કળી કાઢ્યું કે અત્યારે ભલે ઉપદેશતત્ત્વ જ હિતકારક અને ઉપકારક હાય, પણ તેનું ક્ષેત્ર જે લાકરાતા ઉપર જ અને તે પણ માત્ર જૈનધર્મી ઉપર જ અવલંબી રહ્યું છે તેને ખદલે તે ધર્મની પાંખા પહાળી પ્રસરાવી, જે કાેઇ તેનું પાન કરવા ઇચ્છુક મળી આવે તેને તે કાં ન પીવરાવવું ? રત્નપ્રભસૂરિ જેવા આચાર્યે અને સંપ્રતિ જેવા સમાટે પ્રાચીન સમયે તેમ જ મધ્ય યુગમાં ખરતરગ છપતિ અનેક આચાર્ય મહારાજાઓએ અને કુમારપાળ જેવા ગુર્જ ર-પતિએ કર્યા પાતાનું સામર્થ્ય ફારવ્યું નથી ? તેમ તે પછીના યુગમાં પણ ધુરંધર-સ્ફિ-સમાટાએ સ્વશકત્યનસાર ધર્મ પ્રચારને વેગ આપ્યા જ કર્યો છે. તેમાંથે જૈન ધર્મ તા વિશ્વધર્મ અનવાને સર્વ રીત્યા ચાગ્ય છે. શક્તિવંત છે તેમ તથાપ્રકારે હાવાનું કદ્યા∞ કરવા કરતાં, અનેક પુરાવાએ તેના સ્મારકરૂપે જળવાઇ રહેલાં નજરે પણ દેખાયાં કરે છે. તા પછી મારે પણ કાં મારી શક્તિ અનુસાર સ્વવીર્ય ન ફારવવું?

આ પ્રમાણે ધર્મ પ્રેમના વિસ્તારની ભાવના જાગૃત થવાથી ઉપદેશ તત્ત્વનું **દર્શિલંદુ** લક્ષમાં રાખી, કેવળ જૈનમતાનુયાયી વર્ણિકજનને જ ઉપયોગી થાય તેમ નહીં, પણ જે સર્વ કાઇને જૈન ધર્મનાં તત્ત્વ જાણવાની અભિલાષા ઉદ્ભવે તે સર્વને પણ તે ધર્મ યથાર્થ- પણ સમજ શકાય તેવી શૈલીએ, જૈનદર્શનનું દોહન કરી, તેમાંથી સારભૂત સિદ્ધાંતાને ખેંચી લાકરુચિને અનુકૂળ પડે તેવી પદ્ધતિએ 'અજ્ઞાનતિમિર ભાસ્કર ' અને 'જૈનતત્ત્વાદર્શ' નામે એ દળદાર બ્રંથામાં તે ગુંથીને જગત્ સમક્ષ તેમણે ધર્યાં. ધારેલી મુરાદ કાંઇક અંશ કૃળી પણ ખરી. તેવામાં વળી તેમની ઇચ્છાને ઉત્તેજત કરનારા એક બીએ માક્કો લેલા થયા.

આ સમયે વિ. સં. ૧૯૪૯=ઇ. સ. ૧૮૯૩ માં અમેરિકાની રાજધાની ચિકાગા જેવા શહે-રમાં સારી આલમના પ્રચલિત સર્વ ધર્મના મુખ્ય મુખ્ય પ્રતિનિધિઓની સભા-સર્વ ધર્મ પરિષદ-ભરવાનું જાહેર થયું. અને જૈનધર્મનું પ્રતિનિધિત્વ સાચવવા તે વખતના મહાન્ આચાર્ય અને આ લેખના આપણા નાયક પેલા પંજાબ-નરકેસરી કે જેમને જૈન જગત આત્મારામછ મહારાજ ઉર્ફે શ્રી વિજયાનં દસૂરિછ તરીકે પીછાની રહ્યું હતું તેમને તે સભામાં હાજરી આપવાનું આમંત્રણ મહ્યું. તેમણે તે સહર્ષ વધાવી લીધું. પણ તેમના માર્ગમાં હિમાલય પર્વત જેવડા માટા એક અંતરાય હતા. પાતાને જાતે ત્યાં જવાની અને સભા સમક્ષ પાતાના વિચારા જાહેર કરવાની અતિ ઉત્કટ ઇચ્છા હતી: પા જૈન સાધુ-જીવનના આચારે. કેવળ પાદવિદ્વાર સિવાયના કાેઇ પણ પ્રકારના વાદ્વન સુક્રત પર્યટન કે સમૂદ્ર ઉદ્ઘાંઘન ઉપર પ્રતિઅંધ મૂકેલ હાવાથી તેમ જ તે સમયે ઉડ્ડયન \*વિદ્યાનું અસ્તિત્વ નહાતું; અને હાય તા પણ ઉપરના વાહન યુક્ત પર્યટનના પ્રતિબ'ધમાં તેના પણ સમાવેશ થઇ જતા હાવાથી પાતાના હાથ-પગ અંધાયેલા જ દેખાયા. તેમ કાઈ રેલવિદ્વારી સાધ-( લલે સાધુ શબ્દ તેમને લાગુ ન પાડા તા પણ તેમણે પ્રથમ જૈન ધર્મની દીક્ષા લીધી હાવાથી તે દર્શનના મુખ્ય સિદ્ધાંતાથી પરિચિત હાય એટલે તેવી વ્યક્તિ પણ તેમના આ કાર્યમાં ઉપયોગી થાય જ; તે દૃષ્ટિએ તેમના ઉલ્લેખ અહીં કર્યો હાવાનું સમજવું. ) જેવા પુરુષના પણ અભાવ હાવાથી, આખરે તેમની નજર અન્ય માર્ગ શાધવા તરફ વળી. ત્યાં સંપ્રતિ મહારાજના જીવનવૃત્તાંત તરફ દૃષ્ટિ સ્થિત થઇ અને તેમણે જેમ પાતાના ધર્મગુરુ શ્રીમાન આર્યસહસ્તિસૂરિજીના ઉપદેશથી વેશધારી સાધુ ઊભા કરી, પાતાની सत्ता તળના દૂર-દૂર દેશામાં ધર્મ પ્રચાર અર્થે માકલી આપ્યા હતા તેમ તેમનું જ અનુકરણ કરવા પાતે તેમાંથી પ્રેરણા મેળવી. આ પ્રમાણે વિચાર કરી, તે કાર્ય માટે નજર ફેરવતાં શ્રીયુત વીરચંદ રાઘવછ ગાંધી ખી. એ. તેમને મળી આવ્યા. તે ભાઇ જૈન માખાપને પેટે જન્મ્યા હતા તેમ વળી કેળવણીથી પ્રાસાદિત હાઇ વિદ્વાન પણ હતા. વળી આરિસ્ટર પદના અભ્યાસી હાઇ વક્તૃત્વ કળામાં પણ ઠીક ઠીક આગળ વધેલ હતા. એટલે તેમની

<sup>#</sup> જો કે આકાશગામિની વિદ્યાના આશ્રય અનેક ધર્મ લક્ષ્તોએ-વજસ્વામી જેવા આચાર્ય મહારાજે અને વિદ્યાચારણુ મુનિરાજોએ-લીધાનું શાસ્ત્રપ્રચામાં જણાવેલું છે, પણુ તેવા માર્ગ ધર્મ જયાત જગવવાને બદલે, ધર્મ ને માથે લીડ આવી પડી હાેય ત્યારે, મતલબ કે આપત્તિના સમયે તેના ઉપયોગ બહુધા કરાયા હાેય એમ દેખાય છે. એટલે કે તે રાજમાર્ગને બદલે અપવાદમાર્ગ હાેવાનું માનવું રહે છે.

મસંદગી કરી અને ધર્મપરિષદની ચર્ચામાં તેમનાથી સારી રીતે અને સ્વતંત્રપણે ભાગ લઇ શકાય તેટલે દરજ્જે તેમને તૈયાર કરી અમેરિકા માકલ્યા. ત્યાં ધાર્યા પ્રમાણે પરિષ્ણામ આવ્યું. અને તે સમયે અંધારે પહેલી જૈન ધર્મની જ્યોતિ પુન: જૈનેતર વિદ્વાનામાં પ્રગટના માંડી. પણ પરિષદમાં કરેલું ભાષણ એક રીતે તો માખિક ઉપદેશ જ બણાય. એટલે તેની અસર તા ભાષણના વાતાવરણમાં જ્યાંસુધી ગુંજન કરી રહે ત્યાંસુધી જ ટકી રહે. અથવા તે ભાષણને કદાચ તે ધર્મ પરિષદના છપાતા હેવાલમાં કયાંક સ્થાન મળે, તા ય તે શ્રંથ જ્યારે કાઇના હાથમાં જાય અને વંચાય ત્યારે જ. વળી થાડા સમય માટે તો ગુંજન ચમકારા મારે અને પાછું અદશ્ય થઇ જાય. આ પ્રમાણે નિયમ કહેવાય. તેં પ્રમાણે આચાર્યછ મહારાજના પ્રયાસનું પરિણામ આવ્યું. તેમના જીવનકાળ સુધી તેમણે તે ટકાની પણ રાખ્યું. તેમના સદ્યત થયા ખાદ તેમનાં ચીલે શ્રી વિજયધર્મ સૃષ્દિ મહારાજે પગલાં માંડ્યાં હતાં. જે કે તેમણે કાંઇક વિશેષ ગંઠનપૂર્વક પ્રયાસ કર્યો હોવાથી તેમના કાર્યની અસર વધારે દીર્ઘાયુ નીવડી છે એમ જરૂર કહી શકાશે, એટલે વર્તમાનકાળના જૈનેતર વિદ્વાના જૈન ધર્મ પ્રત્યે તથા તેમાં સમાયેલાં અનેક આદર્શ તત્વા પ્રત્યે જે કાંઇ રુચિ ધરાવતા કે માન આપતા થયા છે તે આ બે ધર્માત્માઓને જ આભારી છે એમ લેખી શકાશે.

પૂ. આચાર્ય છ મહારાજે પાતાના જીવનકાળમાં ધર્મ પ્રચારના કાર્યમાં કરેલ અનેક અંશામાંના એકના ઇતિહાસ આ પ્રમાણે સમજવા. અને ઇતિહાસ હમેશાં વાંચનારને સ્ફૂર્તિ આપે છે, પ્રેરણા પાય છે, બાધપાઠ શીખવે છે, બેઠેલાઓને ઉત્થાન કરવાની આજ્ઞા ફરમાવે છે, તે દિશામાં પ્રસ્થાન કરવાને ઉજમાળ બનાવે છે. વળી તે રસ્તે જનારના માર્ગમાં દીવાદાંડી બની પ્રકાશ ફેંકયે જાય છે જેથી ટીંબા-ટેકરા આવે તા નજરે નિહાળી, તેને ઓળંગી જઇ, પાતાના નિરધારિત માર્ગે કુચકદમ કરતા તે આગળ ને આગળ ધપ્યે જાય છે. જેમ ઇતિહાસ આ પ્રમાણે પ્રગતિનું એક સાધન છે તેમ જયંતિ અને શતાબ્દની ઉજવણી પણ તે જ હેતુ માટે સર્જિત થઇ છે. એટલે આપણે પણ પૂજ્યપાદ આચાર્ય છ મહારાજના તે જીવનકાર્યના પગલે પગલે આગળ વધલું જોઇએ.

ટૂંકામાં હું અહીં કહેવા માગું છું કે ધર્મ પ્રચાર તે સાધુ છવનનું ઉત્કૃષ્ટ લક્ષ્ય તા છે જ, પણ તેના માર્ગ અનેક વિધ છે. તેમાંયે આચાર્ય મહારાજ છએ જૈનેતર વર્ગમાં પ્રચાર કરવાનું જે કાર્ય ઉપાડશું હતું તેને આપણે ખૂબ વેગ આપવા રહે છે. તે માટે વિધવિધ શાસ્ત્રોનું જેમકે ભૂગાળ, ઇતિહાસ, ખગાળ, કાવ્ય, ન્યાય, તર્ક, શુકન, જ્યોતિષ, દર્શન, ગણિત, નીતિ, વ્યવહાર ઇત્યાદિ ઇત્યાદિ સંબંધમાં, જૈન મત પ્રમાણે જે જે મંતવ્ય હાય તેને વર્તમાન પહિતિપૂર્વક સંશાધિત કરીને પ્રકાશમાં લાવવાના પ્રથમ દરજ પ્રઅંધ કરવા જોઇએ જેથી જૈન તેમ જ જૈનેતર અને વર્ગ તેના લાભ ઊઠાવી શકે. આ કાર્ય માટે આ પ્રસંગે તેવા એક સ્વતંત્ર ખાતાની સ્થાપના કરવાનું અતીવ જરૂરનું શેખાય.



भाचारं श्री विजयवहुससूरीश्वरजी महाराज, प्रवर्तक श्री कांतिविजयजी महाराज, गान्तसूर्ति सुनिराज श्री हंसविजयजी महाराज विगेरे शिष्य समुदाय साथे पाटणमां १९८४ मां हेवापलो श्रुप



વિક્રમ સંવત ૧૭૦૦થી ૧૯૦૦ સુધી સુંવેગી સાધુએાની રિથતિ ચૈત્યવાસી યતિઓને લીધે બહુ જ કઢંગી થઇ હતી. તેઓ સંવેગી સાધુઓને ઊતરવા માટે ઉપાશ્રય તથા ગાચરીની પૂરી મુશ્કેલી ઊભી કરતા હતા. તે જમાનામાં યતિએા માટે શ્રાવેકા બહુમાન ધરાવતા તેથી તેના પ્રમાણમાં સંવેગી સાધુઓને સહન કરવું પડતું.

પંજાળમાં એક ક્ષત્રીય કુટું ખમાં સંવત ૧૮૯૨માં ચૈત્ર શુદ એકમે એક એવા નરસ્તનો જન્મ થયા કે જેણે જૈન ધર્મના ખરા પુનરુદ્ધાર કર્યો—તે વ્યક્તિ આચાર્ય શ્રી આત્મારામજી હતા. તેમનામાં એક ખાસ વિશિષ્ટ શુણું એ હતા કે સત્યને ખાતર ગમે તે જેખમ ખેડવું. સ્થાનકવાસી સંપ્રદાયમાં તેઓએ ૨૨ વર્ષ સુધી દીક્ષા પાળી ને જ્યારે તેમને સત્ય સમજાયું કે મૂર્તિપૂજા એ જૈન ધર્મના ખરા મૂળભૂત સિદ્ધાંત છે ત્યારે ખીજા કશાની ચિંતા કર્યા વિના તેઓએ ખીજા ૧૭ સાધુઓ સાથે સ્થાનકવાસી સંપ્ર-દાયની દીક્ષા છોડી, અમદાવાદમાં મુનિરાજ શ્રી ખૂટેરાયજી પાસે દીક્ષા લીધી.

ખીજું કામ શ્રીયુત વીરચંદ રાધવજી ગાંધીને સને ૧૮૯૩ માં અમેરિકાના પાટનગર જેવા ચિકાગામાં ભરાયેલ સર્વધર્મ પરિષદમાં જૈન ધર્મના પ્રતિનિધિ તરીકે માકલવાનું હતું. તે વખતે જૈન ધર્મ પશ્ચિમમાં માત્ર શબ્દરૂપે જ હતા, પરંતુ આ એક જ ખનાવથી જૈન ધર્મ ઘણા પાશ્ચાત્યાને અભ્યાસનું અને અનુકરસ્તુનું કારસ્ થઇ શક્યો. સ્વ૦ શ્રી વિજયધર્મસૃરિ પછી એ દિશા કેમ કાઇ બીજા આચાર્યને નથી સુત્રતી ?

આચાર્ય શ્રી આત્મારામજી સંવત ૧૯૪૦ માં ભાવનગર પધાર્યા ત્યારે વકીલ મૂળચંદ નથુભાઈ તથા બીજા આશરે ૧૫ યુવાન જૈના તેમના ગાઢ મંખેધમાં આવ્યા અને આચાર્ય શ્રીની સચના પ્રમાણે તેમણે "જૈન હિતેચ્છુ" નામની સભા સ્થાપી. આ સભા લાંબા વખત જીવી શકી નહિ, પરંતુ આચાર્ય શ્રીના કાળધર્મ પછી તે જ જૂના યુવાનામાંથી કેટલાએક મળીને આત્માનંદ મભા સ્થાપી, જે હાલ પણ પ્રકાશનનું અને ધર્મ ઉદ્યોતનું બહુ સારું કામ કરે છે.

પંજાળના જૈના પર તેઓના ખાસ ઉપકાર હતો. અને તેઓના સતત પ્રયત્નથી આશરે ૧૫૦૦૦ જૈના પંજાબમાં હાલ પણ વિદ્યમાન છે. તેઓશ્રીના શિષ્ય સમુદાય પંજાબ તરફ વધુ વિહાર કરે તા આના કરતાં પણ સંખ્યા અધિક થાય એ ગ્રાક્કસ છે.

ેં સંવત ૧૯૫૩ માં તેઓના સ્વર્ગગમન વખતે તેઓના છેક્ષા શબ્દો " અર્દુન્" તથા " અબ હમ ચલતે હૈ " ખાસ લક્ષમાં રાખવા જેવા છે. જે માણુસા આખું જીવન સારું પસાર કરે છે તેમની આખરી પળા પણ કેટલી ભવ્ય અને સમાધિયુક્ત હોય છે ?

માવા ઉચ્ચગામી છવની સતાબિદ ઉજવવાને જે મધમાળા બહાર પડે તેમાં તેઓનાં પ્રગટ થયેલાં પુસ્તકા, જે હાલ અલબ્ય હોય તે, છપાવવાની ખાસ વિનંતિ છે.



[ ક્ષેખક યુવાને એક કલ્પિત સંવાદ લખ્યાે છે. તેમાં વર્તામાનમાં જૈન સમાજમાં શું થવા–હોવા યાેગ્ય છે તે સંભંધી પાેતાના ખ્યાલ આપ્યાે છે—સ**ંપાદક.** ]



( રાવીના વિશાળ પટ પર સૂર્ય નાં સાેનેરી કિરણા પથરાઇ રહ્યાં હતાં, મંદ મંદ શીનળ પવન હવામાં તાઝગી ભરી રહ્યો હતા, સરિતાનાં નીર ઉછળી રહ્યાં હતાં ને ગુરુ–શિષ્યના હદયમાં ભવિષ્યનાં દર્શન માટે મન્યન ચાલી રહ્યું હતું.)

ગુરુ—વસ્લલ ! કે શ્યુ જાએ શાંથી મારા મનમાં ભારે મન્યન ચાલી રહ્યું છે, એટલે જ આજે હું તતે અહીં ખેંચી લાવ્યા છું. મારા હદયની ઊંડી ઊંડી વેદનાઓ તું પચાવી લે તા મને ચિરશાંતિ મળે. મારી શક્તિઓ હવે ક્ષીસ થતી જસાય છે. સમાજ–ધર્મના ભાવી માર્ગની મારી મનાસષ્ટિ તું સમજી લે.

શિષ્ય--આપની આતા મારે શિરોધાર્ય છે.

ચુરુ—બેટા! સૌરાષ્ટ્ર અને ગુજરાતની સંસ્કારિતા, ધર્મપ્રેમ, ભક્તિભાવ, સંસ્કૃતિ, આતિથ્ય અને સમૃદ્ધિની મારા પર ભારે અસર થઇ છે. વીરબૂમિ પંજાબનાં પ્રેમ, વીરતા, અડગતા અને સરલતા હું બૂલી શકાશ નહિ. એ પ્રદેશાદ્વારા જૈન સમાજનું કલ્યાણ સાધી શકાય એમ મને સમજય છે.

**શિષ્ય—ગુ**રુજી! આપની વાત તદ્દન સાચી છે. સમાજના કલ્યાણુ માટે શું શું કરવું આવશ્યક છે તે કપા કરી જણાવા.

ગુરુ—લાઈ! ક્રાન્તિ અને શાન્તિ એ બે મંત્રા જો ખરાખર સમાજ ઝીલી શકે તો ભવિષ્યના જગતમાં જૈન શાસનનાં અહિંસા અને સત્યના લારે વિજય છે. મારું જીવન જ ક્રાન્તિમય છે પણુ શાન્તિની મારી સાધના પણુ તેટલી જ તીવ છે.

**શિષ્ય**—આપની ભાવી યાજના શી હશે ?

ચુરુ--વત્સ! ગગનચુમ્બી મંદિરા શ્રદ્ધાનાં સચક થઇ ગયાં. તે મંદિરાને પૂજનારા પણ સુખી હાવા જોઇશ ને ? હવે મારું લક્ષ્ય સરસ્વતી મંદિરા તરફ છે. એક પણ જૈન બાલક-બાલિકા દ્યાનથી

#### શ્રી. કુલચંદ હરિચંદ દાશી

વંચિત ન રહે. ગામે-ગામ, શહેરે-શહેર વિજ્ઞાલયા સ્થપાવાં જોઇએ. સ્વતંત્ર શિક્ષણુ આપવા વ્યવસ્થા થવી જોઇએ. વિજ્ઞાપીંઠ સુધી આપણું વ્યવસ્થા કરવી જોઇએ. ત્રાન વિના જેમ રાડી નથી તેમ ધર્મ પણું નથી, પ્રમતિ નથી તેમ પ્રવૃત્તિ નથી.

શિષ્ય—ગુરુદેવ! સાધુ સમાજની ઉન્નતિ માટે આપ શું કહેા છે! ?

ં ગુરુ—પ્રિય! સાધુ સમાજમાં આજે અજ્ઞાન ને આળસ દેખાય છે. જ્ઞાન-વૃદ્ધિ માટે પ્રેમ નથી. ઝગડા પણ ચાલે છે. આ માટે એક મહાન્ વિદ્યાલય કેન્દ્રસ્થળે સ્થપાવું જોઇએ. નવીન સાધુઓ તથા દીક્ષાના ઉમેદવારા તે સંસ્થામાં ખૂબ અબ્યાસ કરે–તાલીમ મેળવે. સાથે સાથે એક કરતા વિદ્યાલયની યોજના હોય કે જેના ૪-૬ વિદ્વાના કરતા રહે અને સાધુઓને અબ્યાસ કરાવે. સમાજ, ધર્મ અને સાહિત્યની સેવા કરવા સાધુઓએ અનેક જાતની વિદ્યાનું જ્ઞાન મેળવવું જોઇશે.

શિષ્ય-ગુરુવર્ય! સાધ્વી સમાજ માટે આપ શું ધારા છાં !

ગુરુ—વલ્લભ! સાધ્વી સમાજ માટે મને ભારે નિરાશા ઉપજ છે. તેમની પરવા કાઇને નથી. સમર્થ ઓ–શક્તિના વિકાસ સમાજના ળીજા અંગને પૂબ પ્રાણ આપી શકે તેમ છે. તેમને માટે પણ ગ્રાન-ધ્યાનની યોજના જોઇએ. નવીન વિચારા ત્યાં પણ પહેંચી જવા જોઇએ. ગૃહસ્થાને સ્ત્રી ગુલામડી તરીક જેમ ન પાલવ તેમ સાધુ સંસ્થામાં સાધ્વી માત્ર પાગલ ન રહે તે જોવાનું કામ સમાજના અત્રણીઓનું છે જ.

શિષ્ય—યુગવીર ! સાધુ સંસ્થાનું વાતાવરણ સંગઠિત રાખવા શું કરવું જોઇએ ક

ગુરુ,—વલ્લભ! તારા પ્રશ્નના મર્મ હું સમજી ગયા છું પણ એક વસ્તુ તું પણ સમજી લે કે સાધુ સમાજમાં જો કુગંપ પેઠા, સાધુ સમાજમાં જો સડા પેઠા, સાધુ સંસ્થામાં જો શિથિલતા પેઠા, સાધુ સમાજ નવયુગના નવીન વિચાર-પ્રવાહને જો ઓળખી ન શકી અને આખા સમાજના ડાલતા નાવને જો ખચાવી ન લીધું તા એ પવિત્ર સંસ્થા સામે ખળવા થશે. આજથા પ∘ વર્ષ પછી કેવા યુગ હશે તેની કલ્પના આવી શકે છે! તે ક્રાન્તિ—યુગના અષ્ટાએ સમાજના જીવાના હશે. તે સમાજના ખળતા પ્રશ્નોના ઉકલ માગશે, પરિવર્તનની બેરી બગ્નવશે અને આખા ય સમાજનું પુનર્વિધાન માંડશે. સાધુ સમાજ તેટલા જ પ્રખર ચારિત્રશીલ વિદાન–દ્રષ્ટા અને યુગપ્રચારક હોવા જો⊌શે, એ ભૂલી ન જવાય; નહિ તા સાધુ સંસ્થા વિનાશના પંચે વળશે.

શિષ્ય-ગુરુદેવ! સાહિત્ય પ્રચાર માટે આપની કલ્પના શી છે !

ગુરુ—ભાઇ! જૈન સાહિત્ય-જૈન સિદ્ધાંત જગત્ના સાહિત્યમાં અનેરું સ્થાન પામી ચૂકેલ છે. તે માટે એક જૈન જ્ઞાનમંદિર, એક તેના અંગે પુરાતત્ત્વ મંદિર અને સાથે એક પ્રાચીન વસ્તુના સંરક્ષણ માટે પ્રાચીન વસ્તુ સંગ્રહાલય જોઇએ. દેશ-વિદેશના વિદ્વાના આવી અબ્યાસ કરે, સંશોધન કાર્ય ચાલે, ભંડારાના ખળના જળવાઈ રહે અને જગતને અવનવા સંદેશ—સત્રા મળે તેવા પ્રબંધ કરવામાં જૈન સમાજની શાભા છે.

શિષ્ય - મુરુ ! સાધુ-ધર્મ જે કાર્યને માટે મના કરે છે તે માટે ઉપાય શા !

## युभवीरने। छवनश्रंहेस

ચુરુ — ખેટા! સાધુઓ ઉપદેશ આપી શકે છે. તે ઉપદેશદ્વારા તે સમાજ, ધર્મ અને દેશ કે રાષ્ટ્રમાં નવજીવન પૂરી શકાય છે. યોજનાઓ સમાજ સામે મૂક્ષી શકાય છે. અલિપ્ત રહેનાર સાધુના ચારિત્રની પ્રખર જ્વાળા બબૂકી ઊઠે તે રચનાત્મક કાર્યદિશા પછુ આલેખી શકાય છે. ભવિષ્યંના સાધુ મહાન વિચારક, નવયુગપ્રવર્તક, દૃષ્ટા અને ક્રાન્તિકારી હશે; છતાં નવલાહિયા, ચારિત્રશીલ, સેવા-બાવી ૧૦-૨૦ યુવકાને સમાજના રચનાત્મક કાર્યમાં આજીવન દૃદાઇ જવાની યોજના ભારે ક્લપ્રદ થશે. સંસ્થાઓનું નિયમન, પત્રસંચાલન, પ્ર'થમાળા પ્રકાશન, દેશ-વિદેશમાં જૈન ધર્મપ્રચાર, સમાજ ઉત્યાન માટે યોજના, કાર્ય, વિચાર વગેરે અનેક કાર્યો સંગઠિત રીતે કરી શકાય. બીજા અનેક વીરચંદા પેદા કરવા, દેશ-વિદેશ મોકલવા આવે! સેવાસંધ જરૂરો છે.

શિષ્ય—ગુરુદેવ! આપની વેધક દૃષ્ટિની આજે જ ઝાંખી થઇ, પહ્યુ આ બધા માટે કરાડા રુપિયા જોઇએ તે માટે શું સંદેશ છે ?

ગુરુ—વાહ, વાહ. તું શું કહે છે! જે જગડુ, ભામાશાહ, વિમલ, વસ્તુપાળ, કુમારપાળ, માતાશા વગેરે ભાગ્યશાળી સ્થંભાગ્યે કરાડા રુપિયા ખર્ચીને અમર વારસા આપ્યા છે તેના જ પુત્રા—શાણા વર્ણિકા, પાતાનાં બાળકા, બાલિકાએા, બહેના, સ્વધર્મી ભાઇઓ, વહાલાં મંદિરા, જ્ઞાનભંડારા, પૂજ્ય સાધુ સંસ્થા, પ્રિય સિદ્ધાંતા અને મહાન્ સત્ય ધર્મ માટે પૈસા આપતા વિચાર–વિલંબ કરશે ખરા કે !

ભાઇ! તું ભ્રમણા ન સેવ; સમાજના ઉત્થાન માટે ધરેલાના વરસાદ વરસશે. જૈન તા શું જૈને-તરા લાખા રુપિયા આપશે. પશ્ચિમના વિદ્વાના સાહિત્ય લખશે. જૈન તીર્થા જોઇ તે વિદ્વાના મુગ્ધ થશે અને જૈન સિદ્ધાંતા જગતના ઉત્થાનમાં–જગતની શાંતિમાં–વિજયી થશે.

શિષ્ય-પૂજ્ય! આપની અમૃતવાણીયી મારી તૃષા ખૂડાતી નથી. એ અમૃતવાણીની વર્ષો થયા કરા-હું તુમ થાઉ ત્યાં સુધી.

્ ( આકાશમાં મેલ દેખાયા. અમૃતવર્ષાના બિંદુઓ સરવા લાગ્યા. ગુરુ-શિષ્ય વિચારની લહેરામાં લહેરાતા, રાહ, જોતા શિષ્યગણુ તરફ વિદાય થયા. )



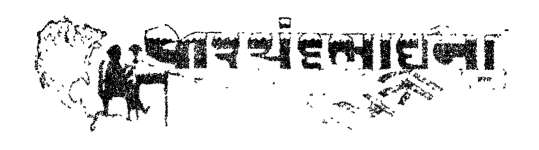
# श्रीमद् मूळचंदजी ( मुक्तिविजयजीगणी ) महाराजना शिष्य-



आचार्य श्रीमद् विजयकमलङ्रीश्वरजी महाराज.



સદ્ગત વીરચંદ રાઘવજી ગાંધી



[ આ પંત્રા, છેક્ષા ચાલીસ વરસના પડદા હટાવી સ્વ. સ્રિજીના પ્રેયી સ્વ• વીરચંદ રાધવજી ગાંધી અમેરિકામાં કેટલા ઉક્ષાસથી ઘૂમી રહ્યા હતા —વ્યાખ્યાનાના વરસાદ વરસાવી રહ્યા હતા તેના કંઇક ખ્યાલ આપે છે.]

# School of oriental Philosophy Esoteric Studies

Conducted by: VIRCHAND R. GANDHI. B. A; M. R. A. S.

Delegate of the Jain Community to the Parliament of Religions.

Under the Direction of Mr. WILLIAM PIPE

Ex-Secretary of the Parliament of Religions of 1893.

# રા. રા. પરમપ્રિય ભાઇશ્રી મગનલાલ દલપતરામની સેવામાં શ્રી અમદાવાદ.

ચિકાગાથી લિ. સેવક વીરચંદ રાઘવજી ગાંધીના પ્રશ્રામ સ્વીકારશા. આપના પંત્રો પંહાંચ્યા છે. છેવટના પત્ર મીસીસ હાવર્ડની ઉપરના પત્ર સાથે આજે આવ્યા તે પંહાંચ્યા.

ગયા અકટાેબર માસની શરૂઆતમાં હું અહીં આવ્યાે ત્યારથી અત્યારસુધી ભાષ-દ્યાેની ધામધુમમાં રાેકાયલા હાેવાથી આપને પત્ર લખી શક્યાે નથી તે માક કરશાે.

મુંબર્ઇ છેાડ્યા પછી અમે લંડન પહેાંચ્યા. ત્યારપછી ચાર પાંચ દિવસે મી. કૃત્તેચંદ ધ્રીંડીસી રસ્તે લંડન આવી પહેાંચ્યા. ત્યાંથી ન્યુયાર્ક અમે સાથે આવ્યા. ન્યુયાર્કમાં કૃક્ત એક દિવસ રહી ચિકાગા તરફ રવાને થયા. રસ્તામાં રાચેસ્ટર નામનું શહેર આવે છે ત્યાં દાકતર સેન્ફર્ડ તથા મીસીસ સેન્ફર્ડ અમારા મિત્રા રહે છે. તેમના આગ્રહપૂર્વક પત્ર આવવાથી અમે ત્યાં બાર કલાક રાકાયા ત્યાંથી રવાને થઇ ચિકાગા તા. ૩૦ સપ્ટેંબરના રાજ આવી પહેાંચ્યા. થાડા દિવસ પછી મીસીસ હાવર્ડ અને તેના મિત્રાએ અમને રિસેપ્શન આપ્યું તેમાં ઘણાં લોકોને આમંત્રણ કર્યું હતું. એ સઘળા મિત્રા અમને અહીં

ભાવેલા જોઇ ઘણા ખુશી થયા. ત્યારપછી અહીંના Steinway Hall નામના પ્રખ્યાત મકાનમાં મેં એક જાહેર ભાષણ આપ્યું. અને મિટીંગમાં આવેલા ગૃહસ્થા તથા મડમાએ એવી ઇચ્છા જાહેર કરી કે મારે એક હાપ્રીસ રાખવી જોઈએ અને ત્યાં હિંદુસ્થાનના પ્રાચીન ધર્મ સંખંધી ભાષણા આપવાં જોઈએ. તે ઉપરથી અહીંના મેસાનિક ટેમ્પલ Masonic Temple નામના પ્રખ્યાત ખાવીશ મજલાના મકાનમાં તેરમા મજલા ઉપર મેં મારી હાપ્રીસ રાખી અને ત્યાં તેમ જ ખીજી કેટલીએક જગાએ ભાષણા આપવા શરૂ કર્યા. એ ભાષણા ગયા એપ્રીલ માસની આખર સુધી આપ્યા. એ દરમિયાન અહીંથી આશરે ખસા માઇલ મેનીસ્ટી નામનું શહેર છે ત્યાં યુનીટેરીયન પંચના કીશ્વીયન લોકાનું કોન્ફરન્સ થયું હતું તેમના તરફથી આમંત્રણ આવવાથી ત્યાં એક ભાષણ આપવા ગયા હતો.

એ ભાષણ હિંદુસ્થાનની શુમ-વિદ્યા Occultism in India એ વિષય ઉપર હતું. વળી બીજી તરફ અહીંથી આશરે બસા માઇલ એાશકાશ નામનું શહેર છે ત્યાંના કાન્- મેગેશનલ પંથના કોક્સીયન પાદરી રેવરંડ મી. સ્મીથ તરફથી આમંત્રણ આવવાથી તેમના દેવળમાં રવિવારની સવાર તથા સાંજ મળી બે ભાષણ આપ્યા હતા. તેમાં સવારમાં "જિસ્સ કાઇસ્ટના ધર્મના સ્યાદ્વાદ મત પ્રમાણે અર્થ" એ વિષય ઉપર ભાષણ આપ્યું હતું. અને સાંજના "હિંદુસ્થાનના પ્રાચીન ધર્મ" એ વિષય ઉપર ભાષણ આપ્યું હતું. વળી અહીંથી આશરે સા માઇલ રેસીન નામનું શહેર છે ત્યાંના યુનીવર્સ લીસ્ટ પંથના કીક્સીયન પાદરી રેવરંડ મી. બ્રીયરના આમંત્રણથી તેમના દેવળમાં "જૈન ધર્મ" ઉપર ભાષણ આપ્યું હતું. વળી અહીંથી વીશ માઇલ એાકપાર્દ નામનું ગામ છે ત્યાં ત્રણ વખત જઇ યુનીટી ચર્ચ નામના કોક્સીયન દેવળમાં ભાષણા આપ્યા હતા. પહેલી વખત "સમ્યગ્દર્શન" ઉપર આપ્યું હતું. બીજી વખત "જૈન ધર્મ" ઉપર આપ્યું હતું. ત્રીજી વખત "જૈન ધર્મ" ઉપર આપ્યું હતું. ત્રીજી વખત "જૈન ધર્મ" ઉપર આપ્યું હતું. ત્રીજી વખત "ઇડ્દર્શન" ઉપર આપ્યું હતું.

મારી હાપ્રીસમાં અભ્યાસવર્ગ સ્થાપ્યા હતાં તેમાં મુખ્યત્વે કરી "જૈનધર્મના યાગતું સ્વરૂપ" "ધ્યાનનું સ્વરૂપ" "કર્મનું સ્વરૂપ" "સ્વરાદય" વિગેરે વિષયા સંખંધી દ્યાકાને શિક્ષણ આપ્યું હતું તે સિવાય એ જ મેસાનીક દેવલમાં બીજા જહે⊅ હાલમાં "હિંદુસ્થાનની સતીઓ " "વશીકરણ વિદ્યા " "રત્નશાસ્ત્ર " "અવધિજ્ઞાન " "ચમત્કારવિદ્યા " "ધ્યાન કરવાની વિધિ " વિગેરે ઘણા વિષયા ઉપર ભાષણા આપ્યા હતા. વળી અહિંથી વીશ માઇલ એવન્સ્ટન શહેર છે ત્યાં એક અભ્યાસ વર્ગ સ્થાપ્યા હતા. ત્યાં "યાગવિદ્યાના સ્વરૂપ" ઉપર લાકોને શિક્ષણ આપ્યું હતું. એંગલવુડ નામનું ચિકાઓનું પરૂં છે જ્યાં હું રહું છું ત્યાં, મીસીસ હાવર્ડના ઘરમાં પણ એક અભ્યાસવર્ગ સ્થાપ્યા હતા. તેમાં યાગશાસ્ત્ર સંબંધી શિક્ષણ આપ્યું હતું.

#### શ્રી. વીરચંદભાષ્ટ્રના પત્રા

ચિકાંગા વુમન્સ કલળ નામની તદ્દન સ્ત્રીઓની સભા છે તેમના આમંત્રણથી તેમના સ્ત્રી સભાસદો સમક્ષ " ગાયન વિદ્યા " ઉપર ભાષણ આપ્યું હતું. Southside Woman's Club સમક્ષ " અમેરિકાની સ્ત્રીઓએ ટાપીઓમાં પક્ષીનાં પીંછાએ પહેરવા નદ્ધી ત્રિકેએ " એ વિષય ઉપર ભાષણ આપ્યું હતું.

જેમ લંડન શહેરમાં National Liberal Club છે અને તે ઘણી પ્રખ્યાત તથા વગવાળી રાજદ્રારી સભા ગણાય છે તેમ અહીં Union League Club છે. તેની અંદર સાત હજાર મેં ખર છે. તેમના વાર્ષિક મેલાવડા વખતે મને આમંત્રણ થયું હતું અને "Influence of recent social legislation on American Politics." એ વિષય ઉપર ભાષણુ આપવા જણાવ્યું હતું તે પ્રમાણે ભાષણુ આપ્યું હતું. એ સિવાય બીજાં ઘણાં ભાષણો આપ્યા હતા. જેમકે Ladies Press League સમક્ષ "Relation between press and Stage" એટલે "ન્યુસપેપર તથા નાટક વચ્ચેના સંખંધ" એ વિષય ઉપર ભાષણુ આપ્યું હતું. થોયાસાપ્રીકલ સાસાઇડી સમક્ષ સાત આઠ ભાષણા આપ્યા હતા. સ્પીરીચ્યુઅલ સાસાઇડી સમક્ષ ત્રણ ભાષણા આપ્યા હતા. યુનીવર્સલીસ્ટ ચર્ચમાં પાંચ ભાષણા આપ્યા હતા.

એ પ્રમાણે ગયા એપ્રીલ માસ સુધી કામ કર્યા પછી અહીંથી હું ગ્રાંડ રેવીડ્ઝ નામનું શહેર ૧૬૦ માર્ટલ દ્વર છે ત્યાં જઇ એક મહિના રહ્યો હતા તે દરમિયાન ચાલીશ ભાષણા બાદા બાદા વિષયા ઉપર આપ્યા હતા.

આ સઘળા વખતમાં મારી સ્ત્રીની તિબયતને અહિંની હવા બીલકુલ અનુકૂળ પડી નહોતી અને તેને હિંદુસ્થાન માકલવાની જરૂર પડી, તેથી તા. ર જાનના રાજ ન્યુચાર્કથી મારી સ્ત્રીની સાથે રવાને થઇ લંડન આવ્યા અને ત્યાંથી તા. ૧૧ જાનના રાજ મારી સ્ત્રીને હિંદુસ્થાન તરફ રવાને કરી હું લંડનમાં થાડા દિવસ રહ્યો. એ વખતે ખારીસ્ટરની પરીક્ષા માટે ટર્મ ભરવાના વખત હતા તે મને અનુકૂળ હાવાથી મેં એક ટર્મ Gray's Inn નામના ખારીસ્ટરોના ઇન્સ્ટીટ્યુશનમાં ભર્યું. અધા મળી ખાર ટર્મ ભરવા જોઇએ અને છ પેપરની પરીક્ષા આપવી જોઇએ. આવતે વર્ષે બોજા છે ટર્મ ભરીશ અને છે પેપરની પરીક્ષા આપીશ. ધીમે ધીમે અનુકૂળતા પ્રમાણે બધા ટર્મ ભરી દઇશ અને પરીક્ષા પણ આપીશ. એને માટે માટી પ્રી આશરે ૨૫૦૦ રુપિયા આપવા પડે છે. અગાઉથી થાડા આપ્યા છે. બાકીનાને માટે જામીન આપ્યા છે તે છેવટની પરીક્ષા વખતે રુપિયા આપવા પડેશે.

લંડનથી તા. ૨૬ જીનના રાજ રવાને થઇ તા. ૩ જીલાઇના રાજ ન્યુયાર્ક આવ્યા. ત્યાંથી ચિકાગા આવી અહીંથી ૨૦૦ માઇલ ચાલીંટ નામનું શહેર છે ત્યાં ભાષણા આપવા ગયા. ત્યાં કેટલાએક ભાષણા આપી તા. ૧૭ જીલાઇના રાજ અહીં હું પાછા આવ્યા છું. અહિંશી તા. રર જીલાઈના રાજ અહિંથી ૧૧૦૦ માઈલ, આટલાંટીક મહાસાગરના કિનારા પર બાસ્ટન નામનું શહેર છે તેની પાસે On set Bay નામની જગ્યા છે ત્યાં જીકા જીકા વિષયોના અભ્યાસ કરવા તથા ભાષણા સાંભળવા હજારા લાકા એકઠા થયા છે ત્યાં આ માંત્રણ આવવાથી હું જઇશ. ત્યાં એક મહિના રહી ત્યાંથી ઉત્તર ભાગમાં આશરે સીતેર માઇલ Greenacre નામનું શહેર છે ત્યાં Summer School of Comparative Religions નામનું ખાતું સ્થાપ્યું છે તેના તરફથી જૈનધર્મ સંખેષી કેટલાક ભાષણા આપવા મને આમંત્રણ થયું છે તેથી ત્યાં જઇશ. સપ્ટેમ્બર મહિના આખો બાસ્ટન શહેર અને તેની આસપાસના શહેરામાં ભાષણા આપવા ગાળીશ. અકટાબર મહિનામાં ન્યુયાર્ક અને તેની આસપાસના ગામામાં ભાષણા આપીશ. નવેંબર મહિના વાશીંગ્ટન શહેરમાં રહીશ. ડીસેંબરમાં કલીવલેંડ, ડીટ્રાઇટ, રાચેસ્ટર વિગેરે શહેરામાં ભાષણ આપીશ. જન્યુઆરીમાં ફરીથી ગ્રાંડરેપીડ્ઝ શહેર જઇશ. ત્યારપછી ક્યાં જઇશ તે નક્કી નથી.

ચિ. માહનને અહીંની સારામાં સારી સ્કૂલ જેનું નામ Chicago Normal School છે ત્યાં દાખલ કર્યો છે. અંગ્રેષ્ટ સારી રીતે બાલતા થઇ ગયા છે. શરીરે ઊંચા તથા મજબૂત થયા છે. સ્કૂલમાં પહેલા નંબર રાખે છે. અહિંના એક ન્યુસપેપરમાં તેના સંબંધી લખાણ આવ્યું હતું. તેમાં જણાવ્યું હતું કે જેટલું ડહાપણ ચાલીશ વરસની ઉમરના અમેરિકાના ગૃહસ્થમાં હાય છે તેટલું એ સાત વરસની ઉમરના છાકરામાં છે. આ પત્ર લખતી વખતે માહન મારી પાસે બેઠા છે અને મારી સાથે અંગ્રેજીમાં વાત કરે છે.

અહીં મેં આ પત્રના મથાળા પર આપેલા નામવાળી સ્કૃલ સ્થાપી છે અને તેમાં અગાઉ જણાવેલા વિષયો ઉપર શિક્ષણ આપવામાં આવે છે. મારા ભાષણે સંખંધી ખંદા- ખસ્ત કરવા માટે મેં મી. વીલીયમ પાઇપ જેઓ અગાઉ પાર્લામેંટ ઑફ રીલીજયન્સના સેક્રેટરી હતા અને જેના નામથી તમે સારી રીતે જાણીતા છા તેમને મારા મેનેજર નીમ્યા છે. મારી દરેક મુસાફરીમાં તેઓ પણ મારી સાથે રહે છે.

આ વરસમાં હિંદુસ્થાનમાં દુકાળ પડ્યો છે અને તેને લીધે લાખા માણુસા ભૂખે મૂરે છે એવા ખબર અહીં આવવાથી મેં અહીંના લાકાને વિનંતિ કરી એક કમીટી સ્થપોવી છે. તેના પ્રેસીડેંટ આનરેબલ મી. સી. સી. બાની જેઓ સને ૧૮૯૩ માં World's Congresses Anxiliary ના પ્રમુખ હતા તેઓ છે, અને હું સેક્રેટરી છું. ઘણાં પ્રયાસ કરી અમે સાનમાનસીસ્કા શહેરથી એક સ્ટીમર ભરી મકાઇ કલકત્તે માકલાવી છે. તે ગરીબ લાકામાં ત્યાં વહેંચવામાં આવશે. આશરે ચાલીશ હજાર રુપિયા રાકડા હિંદુસ્થાનના જીદા જીદા ભાગામાં માકલાવ્યા છે. થાડા દિવસ ઉપર ઘણું કરીને મુંબઇમાં આપણા જૈન સંઘ ઉપર આશરે બે હજાર રુપિયા માકલાવીશું.

न्यायांभोनिधि—जैनाचार्य १००८ श्रीमद्विजयानन्द्रसूरि प्रसिद्ध नाम श्री आत्मारामजी महाराज ने चीकागो (अमेरीका) की सर्व धर्म परिषद् में अपनी तर्फ से भेजा हुआ प्रतिनिधि—



श्रीयुत वीरचंद राघवजी गांघी बार. ऍट. ला.

#### શ્રી. વીરચંદભાઇના પત્રા

આ પ્રમાણે રાત-દિવસ કામમાં હું રાકાયેલા રહું છું તેથી આપણા ભાઇમા ઉપર મારે પત્રા લખવા બેઇએ તે હું લખી શકયો નથી. ત્યાં સવે<sup>ડ</sup>ને પ્રણામ કહેશા. એ જે તા. ૧૯ જુલાઇ ૧૮૯૭ સામવાર.

વધારે સમાચાર આવતા મેલમાં લખીશ.

6 Oxford Terrace Boston, May 10th. 1898

# રા. રા. મેહેરળાન મગનલાલભાઇ દલપતરામની સેવામાં, શ્રી અમદાવાદે.

એાસ્ટનથી લિ. સેવક વીરચંદ રાઘવજી ગાંધીના પ્રશામ સ્વીકારશા. વિશેષ આપના અગાઉના પત્રા પહેાંવ્યા છે, તેમ જ છેવટના પત્ર આપના લખેલા, મનસુખલાઇ શેઠની સહીના પહેાંવ્યા છે.

શેઠ આણુંદજી કલ્યાણુંજીના પત્ર થાડા દિવસ પહેલા આવ્યા તેમાં પણ તેઓ શતું-જયના કામ માટે મને લંડન જવા લખે છે. આ વરસમાં લંડન જવાના મારા બીલકુલ વિચાર નહાતા, પરંતુ શેઠ આણુંદજી કલ્યાણુંજીના ફરમાનથી વિચાર બદલ્યા છે અને તા. ર જીનના રાજ અત્રેથી લીવરપુલ જવા રવાને થર્કશ. ત્યાંથી લંડન જર્કશ. શતું જયના કામમાં મારાથી અનતી પેરવી કરવા ચૂકીશ નહી.

ગયા વરસના આગસ્ટ માસથી અત્યારસુધી હું મુસાક્રીમાં છું. ગયે વરસે આગસ્ટ માસમાં શ્રીનેકર જઇ જૈન ધર્મ સંખંધી કેટલાક ભાષણા આપ્યા હતા. ત્યાંથી રાચેસ્ટર જઇ પંદર વીસ (દિવસ) રહી કેટલાક ભાષણા આપી વાશીંગ્ટન ગયા હતા. ત્યાં કેટલાક ભાષણા આપી નેશવીલ, કાન્ગ્રેસ ઓફ લીખરલ રીલીજ્યન એક્ડી થઇ હતી ત્યાં જૈન ધર્મના પ્રતિનિધિ તરીકે ગયા હતા. ત્યાંથી ચિકાગા ગયા હતા. ચિકાગાથી પાછા વાશીં-ગ્ટન ગયા હતા, વાશીંગ્ટનથી ન્યુયાર્ક ગયા હતા.

આ વરસની શરૂઆતમાં બાસ્ટનની પાસે આવેલા કેંપ્રીજ શહેરમાં, જ્યાં હાર્વર્ડ યુનીવરસીટી આવેલી છે ત્યાં ષડ્દર્શનના સ્વરૂપ ઉપર ભાષણે આપ્યા હતા. યુનીવરસીટીના પ્રોફેસરા સાંભળવા આવતા હતા. જૈન ધર્મના ઉત્તમ સ્વરૂપથી તેઓ ઘણા ખુશી થયા હતા. વિશેષે કરી પીલાસાપ્રીના પ્રોફેસર વીલીયમ જેમ્સે ઘણા સંતાષ જાહેર કરી હતા.

ત્યારપછી ન્યુચાર્ક ગયા હતા. ત્યાંથી અહીં આવ્યા છું. દરમિયાન રાચેસ્ટર, હાર્ટ ફર્ડ, યાંકર્સ, પ્રુક્લીન, હાઇડ પાર્ક, મેલરાઝ હાઇલેંડ્ઝ, મેડફર્ડ, વાલ્થમ વિગેર ઘણી જગાએ ભાષણા આપ્યા હતા. ઘણા લાકોને માંસાહારના ત્યાગ કરાવ્યા છે.

#### શ્રી, વીરચંદભાપ્રના પંત્રા

ન્યુયોર્કમાં વેજીટેરીયન સાેસાઇટી તરફથી માંસાહારના ત્યાંગ સંખંધી ભાષણ આપ્યું હતું. તે વખતે આ દેશના પ્રખ્યાત આગેવાન મી. જ્યાંજ દ્રાન્સીસ ટ્રેન ભાષણ સાંભળવા આવ્યા હતા. તેઓની ઉમર ૭૨ વર્ષની છે, પાંચ વખત દુનિયાની આસપાસ સુસાફરી કરી છે, ૧૮૫૭ ના હિંદુસ્થાનના અળવા પહેલાં તેઓ હિંદુસ્થાનમાં આવ્યા હતા અને કલકત્તામાં તેમની પેઢી તે વખતે ધમધાકાર ચાલતી હતી. તેઓ મારા ભાષણથી ઘણા ખુશી થયા હતા. તેઓએ માંસાહારના ત્યાંગ કરેલા છે.

વળી ન્યુપોર્કમાં Sunrise Club નામની સભા છે તેમની મિટીંગ દર પંદર દિવસે મળે છે તે વખતે Three Fundamental Errors in Occidental Philosophy એ વિષય ઉપર ભાષણ આપ્યું. લોકોને તેમની ફિલાસાફીની બૂલ અતાવવી અને તેનું ખંડન કરવું એ સૂતા સાપને જગાડવા જેવું છે તે છતાં Sunrise Club ના મેંખરા મારા ભાષણથી ઘણા ખુશી થયા હતા. તે કલખમાં ન્યુપોર્કના પ્રખ્યાત આરીસ્ટર અને વકતા મી. ફેસખી (!) એક (મેંખર છે). તેઓ મારા ભાષણ વખતે હાજર હતા અને ભાષણને અંતે તેઓએ જણાવ્યું હતું કે આવું ન્યાયયુક્ત સરસ ભાષણ તેઓએ કદી સાંભત્યું નહોતું.

અહીં બાેસ્ટનમાં તા. ૪ એપ્રીલના રાજ અહીંના યુનીટેરીયન પંચના પાદરીએ સમક્ષ જૈનધર્મે સુધારામાં તથા તત્ત્વજ્ઞાનની બાબતમાં કેવા ભાગ લીધા છે એ સંબધી ભાષણ આપ્યું હતું, એથી પાદરીઓએ જૈન ધર્મની ઘણી પ્રશંસા કરી હતી. ચિ. માહન તે વખતે હાજર હતા. મારા ભાષણ પછી માહને પણ દસ મિનિટ સુધી અંગ્રેજમાં ભાષણ આપ્યું હતું. લાેકાને ઘણા સંતાેષ થયા હતા.

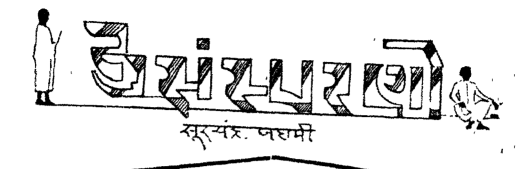
અહીંથી તા. ૧૮ મે. ના રાજ ચિકાગા ત્યાંના વડા ન્યાયાધીશ પાસેથી લંડન માટે કેટલાક ભલામણપત્રા લેવા જઇશ. ત્યાંથી ઇંડીયાનાપાલીસ નામનું શહેર પાંચ સા માઇલ દ્વર છે ત્યાં એક ભાષણ આપી, અહીં આવી તા. ૨ જીનના લંડન જઇશ.

મ્માગના વીમા સંબંધી તજવીજ કરતા માલૂમ પડે છે કે અમેરિકાની કંપનીઓને જોઇએ તે કરતા અહીં વધારે કામ મળતું હોવાથી પરદેશમાં કામ કરવા રાજી નથી.

લંડનમાં મારૂં શિરનામું— V. R. GANDHI.

C/o. Thos. Cook & son, Ludgate Circus, LONDON E. C.

તા. ક. આપના ધરમાં સર્વે ખુશીમાં હશે. જગાભાઇ તથા કેશવલાલ ખુશીમાં હશે. બ્હેન જાસુદ પણ ખુશીમાં હશે. એ જ.



[ સિંહના અભિષેક કરવા કાઇ જતું નથી. એ તા પાતાના સહજ વિક્રમ, બળ, તેજ અને છટાયી વનના રાજ બને છે. સ્વ. વિજયાન દસ્તિ જન્મસિદ્ધ નેતા હતા. એમના રાજના વહેવારમાં નિયમિતતા અને તેજસ્વીતા તરવરતી. અવ્યવસ્થા અને અનિયમને તેઓ સાંખી શકતા નહીં. એમનું વ્યક્તિત્વ પ્રભાવથી અંકાએલું હતું. શ્રીયુત બદામીના બાળવયના સ્મરખ્રુસુકુરમાં અંકાયેલા કેટલાક આછા ચિત્રા, અહીં, એ વાતની સાબિતી આપે છે.]

મહાપુરુષાના જીવનપ્રસંગા, વાર્તાલાપા વિગેરમાંથી આપણે ઘણા બાધ મેળવા શકાએ છીએ, જે બીજી રીતે મેળવવા દુર્લાલ હાય છે. આપણા પરમપૂજ્ય આચાર્યદેવના એવા જીવનપ્રસંગા વિગેરે બહુ જ અલ્પપ્રમાણમાં આપણને મળી આવેલા છે, એ ખરેખર ખેદની વાત છે. આચાર્યશ્રીના સુરતના ચાતુર્માસ સમયના કેટલાક પ્રસંગા મારી સ્મૃતિપટ ઉપર આલેખાયેલા છે, તે આ શુભ પ્રસંગ ટુંકામાં જણાવવામાં આવે તા અનુચિત નહિ લેખાય.

પૂજ્ય આગાર્ય શ્રીનું ચાતુર્માસ સુરતમાં વિક્રમ સં. ૧૯૪૧ ની સાલમાં થયેલું. તે વખતે મારી આશ્ચરે બારેક વર્ષની લક્ષુવય હાવાથી મારા જોવામાં આવેલા અનેક પ્રસંગા મને યાદ રહી શક્યા નથી, પણ અત્ર જણાવવામાં આવતા પ્રસંગા હું ભૂલી ગયા નથી, અને તે જ્યારે જયારે મારા વિચારવામાં આવે છે ત્યારે મને અત્યંત આહલાદ થાય છે.

જેઠ માસમાં મહારાજશ્રીના સુરત શહેરમાં પ્રવેશ થયા તે વખતનુ શ્રીસ ધ તરફથી કરવામાં આવેલું સામૈયુ હજુ પણ મારા સન્મુખ દેખાઇ રહે છે. એ સામૈયું દયદબાલરેલું તેમ જ અત્યંત લક્તિભીનું હતું, અપૂર્વ હતુ, સુરતના નગરજતાના જોવામાં તે પહેલવહેલું જ હતું. લગલગ બાવીસ સુનિમહારાજ્યોના પ્રભાવશીલ સમુદ્રાય આગળ કાઇ વખત જોવામાં આવેલા નહિ. લાકાની મેદની આખે રસ્તે જામેલી જ રહેલી અને મુક્તક કે મહાસુનિઓની અને જૈન ધર્મના પ્રશંસા કરતી. મહારાજશ્રોના નિર્મલ ચારિત્રની ને વિદ્વત્તાની ખ્યાતિ તો તે પહેલાં ક્યારનીયે અત્ર પ્રસરી ગયેલ હતી, અને અનેક લાવિક ગૃહસ્થા અને બ્હેના મહારાજશ્રીને વંદન કરવા માટે અમદાવાદ અને સુરત વચ્ચે કેટલા ય મુકામોએ જઇ આવ્યાં હતાં. સુરતમાં કરવામાં આવેલા સામૈયાની અસર જૈનેતરા પર

#### યુસ રમરણા

ધધી સારી થયેલી, અને સુરતના તેમ જ આલુખાલુના જૈનેતર વિદ્વાના અને સામાન્ય જેના આખા ચાતુર્માસમાં ધાર્મિક ચર્ચા કરવા અને પાતાની શંકાએ દૂર કરવા મહારાજશ્રીની પાસે વખતાવખત આવતા અને મહારાજશ્રી તેઓને ધર્મનું રહસ્ય પાતાની યુક્તિપૂર્ણ શ્રેલીથી મધુરી અને જેશદાર વાણીમાં સમજાવતા તેમ જ સંતાય પમાડતા.

મહારાજશ્રીની વ્યાખ્યાનશૈલીથી શ્રોતાવર્ગ એટલા બધા મુગ્ધ થઇ ગયેલ હતા કે શરથી છેવટ સુધી વ્યાખ્યાન હાલ ચીકાર ભરાયેલા જ રહેતા. મહારાજશ્રીની વ્યાખ્યાન કરવાની કળા અત્યંત અસાધારણ રીતે આકર્ષક હતી. ભાષા જેશદાર, સોંસરી હદયમાં પેસી છાપ પાડે તેવી, અને સાથે સાથે સાદી અને સામાન્ય જનને પણ સહેલાઇથી સમજ્ય તેવી હતી; તે તે મેધધ્વનિ જેવી ગંભીર લાગતી અને કંટાળા ન આપતાં જાણે આખા વખત સાલળ્યા જ કરીએ એમ થતું. મહારાજશ્રીના વ્યાખ્યાનનું આકર્ષણ એટલું બધું થતું હતું કે ધર્મ કરણીમાં આગળ ભાગ્યે જ ભાગ લેતા એવા ફક્ત નામધારી શ્રાવેકા પણ ત્યાં ખેંચાઇ આવતા અને હતા સુંધી હું સૂલી નથી ગયા કે તેઓ પૈકી કેટલાકા મહારાજશ્રીને અરજ કરવાની વાતા કરતા હતા કે 'જેઓ ધર્મ કરણીમાં હંમેશ જોડાયલા છે તેઓના કરતાં અમને આપશ્રીનું વ્યાખ્યાન સાંભળવા અને સમજવાની વિશેષ જરૂર છે માટે અમને વ્યાખ્યાન-પીઠની નજદીકમાં બેસવાની જગ્યા મળે તેમ થાય તા મોટા ઉપકાર."

મહારાજશ્રી વખતની કોંમત ખહુ જ આંકતા. એક મિનિટ પણ નકામી જવા દેતા નહિ. કર્ય વખતે કર્યું કામ કરવાનું તેના ક્રમ હંમેશને માટે વ્યવસ્થિત કરી જ રાખેલા. વડીનીતિ તથા લઘુનીતિના ટાઇમ પણ લગભગ નિશ્ચિત જેવા જ હતા. શિષ્યવર્ગને પાઠ હંમેશ નિયમસર આપતા. નીમેલે વખતે શિષ્યસમદાય એકત્રિત થઇ જતા અને મહારાજશ્રી પાડ આપતા. પાડ લીધા બાદ તેઓ અલાયદા **એસી લીધેલાે** પાઠ માં**હાેમાહે ચર્ચાપ્**ર્વંક કરી સંભારી જતા. વણે ભાગે શ્રાવક સમુદાયને વખતની કીંમત ઘણી ઓછી હોય છે. વ્યાખ્યાનના કે પ્રતિક્રમણના ટાઇમ આપેલા હોય તે ટાઇમે ભાગ્યે જ હાજર રહે. હજા પણ તેવી પહાત લણાં સ્થળાએ જોવામાં આવે છે. પરિણામ એ આવે છે કે જેઓ વખતની કીંમત સમજી નીમેલે ટાઇમે હાજર થાય છે. તેઓના વખત નકામા જાય છે. મહારાજશ્રી **અાવી પહાતિ ઘ**ણે ભાગે ચલાવી લેતા નહિં. એક પ્રસંગ મને ખાસ યાદ છે. સાંવત્સરિક પ્રતિક્રમણ શ્રુક કરવાના ઢાઈમ મહારાજશ્રીએ આપેલા. તે ટાઇમે શ્રાવક સમદાય તૈયાર ન હતા. તંબાલ વિશેર વહેં ચાતું હતું અને સત્રા ખાલવા માટે ઉછામણી થઈ રહી હતી. મહારાજશ્રી તા વ્યાખ્યાન ઢાલમાં જ્યાં પ્રતિક્રમણ કરવાનું હતું ત્યાં નીમેલે ટાઇમે આવી પહોંચ્યા. ત્યાં બધુ અવ્યવસ્થિત જોઇ પાતાની વંજનદાર અસરકારક વાણીમાં બધાને ચેતવણી આપી દીધી કે આ મુજબ ચાલી શકશે નહિં અને की तैयार न है। ता तमे तमारी मेण प्रतिक्रमण क्री थेकी, अमे अमार शर क्री हान . तरत होनी અસર થઇ ગઇ અને સવે લાગલા જ તૈયાર થઇ ગયા. વખતની યાગ્ય કોંમત આંકવામાં સાધુ અને ગ્રહસ્થ બન્તેનું લણી જગાએ માળાપણું જોવામાં આવે છે ત્યારે તે જોઇને બહુ અક્સોસ થાય છે. મહારાજશ્રીનું દર્શાત આ બાબતમાં હંમેશ યાદ રાખવા લાયક છે.

સંચારા કરવા પહેલાંના રાત્રિના ટાઇમ પણ મહારાજશ્રી નિયમિત રીતે શિષ્યવર્ગને કેળવવામાં અને ધર્મ ચર્ચા કરવામાં ગાળતા. પ્રતિક્રમણ થઇ ગયા બાદ મહારાજશ્રો પોતાની કાયમની બેઠેકે આવતા

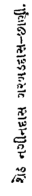
આ ત્રણે વ્યક્તિએ! પંજાગમાં મે દિરીની પ્રતિષ્ઠાની કિયા કરાવનાર છે.



ઝવરી ગાકળભાઇ-વદાદરા.



શા. કુલચંદ ખીમચંદ-ત્રલાદ



#### શ્રી. સુરચંદ્ર પુરુષાત્તમ બદામી

અને શ્રાવકવર્ગ પણ ત્યાં એકઠા થતા. ત્યાં અનેક શંકાઓનાં સમાધાન થતાં. પ્રસંગ પ્રસંગ શિષ્યવર્ગને સંસ્કૃતમાં વાર્તાલાપ કરવાના અભ્યાસ પડે તેટલા માટે સંસ્કૃતમાં પણ શાસ્ત્રાર્થ થતા. મહારાજશ્રી, પંડિતજ શ્રીયુત અમીચંદભાઇ તથા મહારાજશ્રીના મુખ્ય શિષ્યા તેમાં ભાગ લેતા, અને ક્રાઇ ન્યાયાલયમાં વકીલ બારીસ્ટરા અંગ્રેજમાં વાદવિવાદ કરે અને તે સાંભળવામાં અંગ્રેજ નહિ સમજનાર સખ્સા પણ ઇંગિત આકાર વિગેરે ઉપરથી રસ લે છે તેમ સંસ્કૃત નહિ જાણુનાર શ્રાવક-વર્ગ પણ તેમાં રસ લેતા હતા.

દીક્ષા લેવા માટે જે કાઈ મુમુક્ષુ આવતા તો તેમને મહારાજથી એકદમ દીક્ષા ન આપતા. તેમની યાંગ્યતાની પ્રથમ તપાસ કરતા. તેઓને કેટલાક વખત પાતાના સમાગમમાં રાખી, ખાત્રી કરી યાંગ્ય જણાય તા દીક્ષા આપતા. સુરતમાં છે ગૃહસ્થા દીક્ષા લેવા માટે ચાતુર્માસ પહેલાં આવેલા તેઓને દીક્ષા તરત ન આપતાં ચાતુર્માસ પછી વિચાર કરી દીક્ષા આપવા જણાવેલું. દરમ્યાન તેઓ પૈકી એકની વર્ત હ્યુક અયાગ્ય માલૂમ પડી. ચાતુર્માસ દરમ્યાન તેણે દેરાસરમાંથી ચારી કરેલી તે પકડાઇ. જો યાંગ્યતાથી તપાસ માટે એ શખ્સને રાખ્યા ન હત અને દીક્ષા આપવાનું મુલતવી રાખવાથી તેની ભાવના કરી જાય અને ભવિષ્યમાં દીક્ષા લેતા અટક એવા કાઇક વિચારથી જો તેને આવતાંવેન દીક્ષા આપી દીધી હત તા આવા અપ્યાગ્ય શખ્સને દીક્ષા આપવાથી ભવિષ્યમાં કેટલા અનર્થ થવાના મંભવ રહતે! મહારાજબ્રીની દીક્ષા આપવાની પહિત બહુ દીર્ધ દિશ્વાળી, વ્યવહાર અને એક મહાન્ ધાર્મિ કપંચના નાયકને અત્યંત શાભા આપનારી હતી.

મહારાજશ્રીના શિષ્યવર્ગ ને કાળના પ્રમાણમાં ઘણા વિસ્તૃત હતા. પણ તેના ઉપર યાગ્ય દેખ-રેખ અને કાખ રાખવા તેઓશ્રી હંમેશ કાળજી રાખતા. સાધના આચારની કીંમત તેઓશ્રી અમૃલ્ય આંકતા અને તે આચારમાં કાઇ શિષ્યની સ્ખલના જોવામાં આવતી તેા તેને માટે સખત દેપકા આપવા અને યાગ્ય શિક્ષા કરમાવવા ચુકતા નહિ. એક દાખલા મને ખામ યાદ રહેલ છે. કેટલાક સંધાડાઓમાં કેટલેક પ્રસંગે આપણે જોઇએ છીએ કે સાધુએ પોતાના ઉપયોગની ( કે વખતે શાખની ) વસ્ત્વએક શ્રાવકા પાસે પાતાના ગુરુની જાણ બહાર માંગી લે છે. અને લક્ત શ્રાવકા ભાળાભાવ કે દર્ષિરાગથી તેઓને તે આણી આપે છે. તે વસ્તુઓ ખરેખર ઉપકરણની છે કે અધિકરણરૂપે પરિણમનારી છે તે વિષે વિચાર કરવામાં આવતા નથી. ઉપકરણની હાય તા પણ ગુરુ-આજ્ઞા સિવાય ન લેવી જોઇએ. એ નિયમ તા અનુશુધનીય છે. આ બાબત યાગ્ય ધ્યાન આપવામાં આવતું ન હોવાથી પરિણામ અનિષ્ટ આવે છે. મહારાજશ્રી આ પહિત ચાલવા દેતા નર્દિ ચામાસાની શરૂઆત પહેલાં કેટલાક સાધુઓએ શ્રાવકા પાસેથી કાપડ વિગેરે વહારેલું. મહારાજ સાહેખની તે માટે આજ્ઞા લીધેલી નહિં. મહારાજ સાહેબને તે બાબતની ખબર પડતાં તે સાધુઓને એવા સખત ઠપેકા આપેલા કે તે સાંભ-ળતાં હું તા ચરચરી ગયલા. ઠપદા આપી બધાને યાગ્ય પ્રાયક્ષિત્ત આપ્યું તે તા જીદું. સમુદાયના દિત માટે સંધાડાના નાયકે દરેક કામમાં યાગ્ય શિક્ષા પદ્ધતિ રાખવાની કેટલી બધી જરૂર છે ? ભક્ત શ્રાવકવર્ગે પણ સાધુએ ધર્મના આચારનું બગબર પાલન કરતા રહે તે માટે તેમાં યાગ્ય રીતે સહાયભ્રત થવું જોઇએ. પણ અયોગ્ય ભક્તિથી કે દ્રષ્ટિરાગથી આચારમાં શિથિલતા આવી જાય તે મુજબ ન થવા દેવું જોઇએ.

" સાધુજન કરતાે **ભ**લાે, ડાધ ન લાગે કાેઇ," આ વાકચનાે ખરાખર **અમલ** કરવામાં મહા-

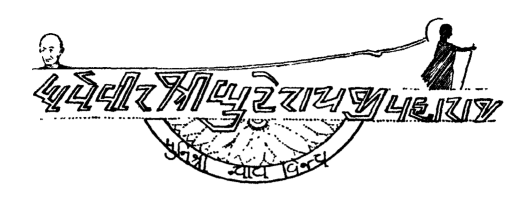
# સુસંસ્મ**ર**ણું!

રાજશ્રી કિટળહ રહેતા. મહારાજશ્રીના જી છે જો થયેલા ચાતુર્માસની યાદી તરફ દિષ્ટ કરતાં આપણે સ્પષ્ટ જોઇ શક્યોએ છીએ કે એક જ સ્થળે લાગલાગટ એ ચાતુર્માસ તેઓ સાહેએ કદી કર્યા જ નથી; એટલું જ નિર્દે પણ સંવેગ મન સ્વીકાર્યા પછી એક જ સ્થળે લાંએ લાંએ અંતરે થયેલાં એ ચામાસાં પણ બહુ જ થાડા છે મહારાજશ્રીની વિહારભૂમિ બહુ વિસ્તૃત હતી અને અનેક સ્થળાના જનસમુ-દાયને એએ!શ્રીના વચનનું અમૃતપાન કરવાના લાભ મળતા હતા.

ધાર્મિક સિદ્ધાંતાના અપલાપ થતા હાય કે તેમાં અંયાગ્ય ફેરફાર થતા જ્યાંતા હાય તો તે બાબતમાં મહારાજ્યી શાસ્ત્રસંમત વાંતા જનસમૂદની બાલુમાં આવે અને પોતાના આચારવિચાર શાસ્ત્રાનુમાર રાખે તેટલા માટે આવા દરેક પ્રસંગે યાગ્ય પ્રતિકાર કરવા ચૂકતા નહિં. એ પ્રતિકાર એવા સજ્જ અને પદ્ધતિસર કરતાં કે તેમાં કાઇને શંકા ઊઠાવવાની ખારી રહી શંક જ નહિ. સુરતમાં એક એવા પ્રમંગ હુકુમ મુનિના સંબંધમાં બન્યા હતા. તેમણે પ્રગટ કરેલા પુસ્તકમાં અનેક બાબત શાસ્ત્ર વિરુદ્ધની જણાયેલી. તે સંબંધમાં જ સુસરના શ્રાવક શા. ગારધનદાસ બેચરે કેટલાક પ્રશ્નો ઉપસ્થત કરેલા. મહારાજશ્રીએ તેના સંતાપકારક ઉત્તરા આપેલા અને એ બાબતમાં કાઇને કાઇ પ્રકારની શંકાનું સ્થાન ન રહે તેટલા માટે વિશેષ યોજના થયલી. જૈન એસોસીએશન ઑફ ઇન્ડીઆ મારફત જીદા જીદા જીન વિદ્ધાના, સાધુઓ અને યતિઓના એ બાબતમા અભિપ્રાયા મંગાવી, સુરતમાં શેઠ પ્રેમચંદ રાયચંદની ધર્મશાળામાં એક મોટા મેળાવડા કરી, તેની સમક્ષ તમામ અભિપ્રાયા વાંચી એ બાબધમાં ઉચિત દરાવ કરવામાં આવેલા. ધાર્મિક સિદ્ધાંતાના નિર્ણય બાબત આવી પદ્ધતિ બહુ અનુકરણ કરવા લાયક ગણાય.

ઉપર જણાવેલાં અંસ્મરણાંની મારા ઉપર મારી લઘુવયથી નહિં ભૂંસાય તેવી અસર થયલી છે; અને એ અંગ્મરણા તથા શ્રીગુરુદેવનું શુદ્ધ ચાગ્તિ, અને સમાજની ધાર્મિક ઉન્નતિ કરવા ળાળતમાં તેઓશ્રીની તોવ લાગણી આપણને દેવ, ગુરુ અને ધર્મ ઉપર પ્રીતિ કરાવવામાં અનેક પ્રકારે સહાયબૃત થાય છે, તેને માટે આપણ સદા શ્રી ગુરુદેવના ઋણી છીએ.





[ લેખક તે શ્રીયશાવિજય જૈન ગુરુકુલના મંવર્ધક મુનિ ચારિત્રવિજયજીના શિષ્ય છે. તેઓશ્રી જણાવે છે કે 'શ્રી ખુદેરાયજી મહારાજ શ્રી આત્મારામજી મહારાજના ગુરુજી થાય છે. તેમના પાતાનાં જ હસ્તલિખિત ચરિત્રના આધારે જ મૂળ મુદ્દા આપ્યા છે. '—સ'પાદક ]

એમનું જન્મસ્થાન ભારતની વીરભૂમિ પંજાબ જાતે રહ્યુજીતસિંહજીના વંશજ; જેમની નસેનસમાં વીરત્વ અને સચ્ચાઇ ઠાંસી-ઠાંસીને ભર્યાં હતાં. જન્મસ્થાન શીખજાતિની સહજ-સુલભ ખાનદાની, કુલગારવ અને ધર્મભાવના એમનામાં જાગૃત હતી. ૧૮૫૭ ના અળવા પછીના શાંત થતા જતા ભારતમાં એ ભડવીર પુરુષ ધાર્મિક અળવા-ક્રાન્તિ કરવા જન્મ્યા હતા. સ ૧૮૬૩ માં લુધિયાના નજીકના દુલવાં ગામમાં તેમના જન્મ થયા. પિતાનું નામ ટેક્સિંહ, માતાનું નામ કમેદિ અને પાતાનું નામ ખુદાસિહ. માતાના એકના એક લાડકવાયા 'દેવના દીધેલા'ને જાણે ચરિતાર્થ કરવા જ હાય તેમ અચપણથી તેમને સંસાર પ્રત્યે અલુગમાં હતા-સાંસારિક વાસનાએ અને સુખા પ્રત્યે વિસુખતા હતી. સંસ્કારી માતાએ એમાં પ્રાણ પૂર્યા અને બાલકને સન્માર્ગ વાબ્યા.

એક વાર ખુદાસિંહે માતાને સાફ સંભળાવ્યું: 'મારે સાધુ થવું છે.' આ સાંભળતાં જ પગ નીચેથી ધરતી સરકતી હોય તેમ માતાને આંચકા લાગ્યા, પર તુ ફકીરી ત્યાં તા સ્વપ્નું યાદ આવ્યું. પુત્ર તા થશે પણ સાધુ થશે—જગત-વન્દ્ય થશે. ધીરતાથી માતાએ વાત્સલ્યભર્યો હાથ પંપાળતાં કહ્યું: 'જા વત્સ! જા સાધુ થા; પરંતુ સાધુ થયા પછી સંસારની મમતામાં ન પડીશ. સાચા સાધુ થજે.' માતાના આશીર્વાદ અને ઉન્હાં ઉન્હાં આંસુથી ભીંજાઇ ખુદાસિંહ જગતના ચાકમાં સાધુ—સંતાને શાધવા નીકળ્યો. પંજાબમાં ફરી સાધુ—સંતાની ખ્ળ શાધખાળ કરી. અનેક સંતા અને ફકીરાના પરિચય સાધ્યા કિન્તુ સાચી સાધુતાની ફારમ તેમને

#### धर्भवीर श्री भूट्टेरायक महाराज

ક્યાં ય ન લાધી. ઠેઠ દિલ્હી સુધી ક્રવા છતાં ય તેમને સાધુતાનાં દર્શન ન થવાથી ઘૈર પાછા ક્ર્યા. માતાએ પુત્રને ક્ષેમકુશલ ઘેર પાછા આવેલા જોઇ હર્ષનાં આંસું વર્ષાવ્યાં.

પંજાળમાં એ સમયે સ્થાનકમાર્ગી સાધુઓ જ વિચરતા. કચાંક કચાંક યતિ મહા-ત્માઓ પોતાનાં થાણાં જમાવીને બેઠા હતા, પણ તેમના કંચનપ્રેમે–કચાંક કચાંક કામિની– પ્રેમે, તેમનાં માનસત્કાર અને આદર ઘટાડ્યાં હતાં. ત્યાંની જૈન જનતા તેમનાથી વિમુખ ખની,—સાથે જ જિનવરના સાચા ધર્મથી વિમુખ ખની હતી. બુદાસિંહને અન્ય સંપ્રદાયના સાધુઓ કરતાં સ્થાનકમાર્ગી સાધુઓના પરિચયમાં કંઇક સત્યની ઝાંખી થઇ, એટલે પચીસ વર્ષની ભરયુવાનીમાં ૧૮૮૮ માં દિલ્હીમાં બુદાસિંહે સ્થાનકમાર્ગી સાધુધર્મની દીક્ષા હીધી અને બુટેરાયજી નામ અપાયું.

ખુટેરાયજ સાધુ જીવન સુંદર રીતે પાળતા હતા. એમનું શુદ્ધ ચારિત્ર, તેજસ્વિની મેધા— ખુદ્ધિ, પરમ ત્યાગ અને ચાવનવસન્તમાં પાંગરી રહેલી સુંદર સ્વરૂપવાન સાધુ જીવન કાયાએ આખા સ્થાનકવાસી સાધુએાનું લક્ષ્ય ખેંચ્યું. ટ્રંક મુદતમાં જ ખુટેરાયજ મહારાજે સુંદર અભ્યાસ કર્યો. આગમ ખત્રીસી વાંચી. એ વાંચતાં તેઓશ્રીને એમ લાગ્યું કે જિનાગમમાં મૂર્ત્તિનિષધ નથી. સં. ૧૮૯૩ માં તેમને મુહપત્તિ બાંધવી એ શાસ્ત્રવિહિત નથી અને જિનમૂર્ત્તિ માનવી એ શાસ્ત્રવિહિત છે એમ પહેલવહેલી શ્રદ્ધા થઇ. પંજાબમાં સાથી પ્રથમ આવી શ્રદ્ધા આ ધર્મવીરને થઇ જેને આજે એક શતાબ્દિ પૂરી થાય છે.

જિનાજ્ઞા પ્રમાણેના ધર્મની શાધ ચાલુ હતી. ખુટેરાયજી મહારાજ કરતા કરતા દિલ્હી પધાર્યા. ત્યાં તેમને તેરાપથી સાધુના પરિચય થયા. તે સંપ્રદાયની પરીક્ષા કરવા ખુટેરાયજી જયપુર, જોધપુર તરફ વિચર્યા છે ત્રણ વર્ષ ત્યાં ગાળ્યાં, પરન્તુ મુમુક્ષુ-ખુટે-રાયજીને ત્યાં સંતાષ ન થયા. એ ધર્મ પ્રત્યે આદર ન થયા એટલે દિલ્હી પાછા આવ્યા. દિલ્હી આવી વૃદ્ધ ગુરુની સેવા તન-મનની શુભ નિષ્ઠાથી બજાવી. સ્થાનકમાર્ગી સંપ્રદાયની કેટલીયે શંકાઓનાં સમાધાન મેળવ્યાં જેમાં તેમને પાતે જાણેલું સત્ય વધુ સાચું ભાસ્યું. ગુરુ અન્તિમ સ્થિતિએ હતા ત્યારે શિષ્યને અન્તિમ આશીર્વાદ આપ્યાઃ ' વત્સ! સત્યાર્થા અનજે-જ્યાં તને વધુ આત્મકલ્યાણ ભાસ ત્યાં રહેજે તું કચાંય કદી દુ:ખી નહિં થાય. '

ગુરુજીના સ્વર્ગવાસ પછી ખુટેરાયજીએ પંજાળમાં ઘમવા માંડશું. ગુરુકૃપાએ તેમને શાસ્ત્રબાધ સુંદર થયા હતા. પંજાબમાં તે વખતના વિદ્વાન્ ગણાતા સત્યની પરીક્ષા સ્થાનકમાર્ગી સાધુ અમરસિંહજી આદિને મળ્યા. પાતાની કેટલીયે શંકાએ તમને પૃછી. અમરસિંહજીએ ખુટેરાયજીની તર્કશક્તિ, શાસ્ત્રીય જ્ઞાન અને સત્યપ્રિયતા નિહાળ્યાં અને કહ્યું: "बुटेराया! द्वम और इम सदा साथमें ही रहे."



मुनिगज श्री बुट्टेगयजी ( वुद्धिविजयजी ) महाराज.

#### सुनिशक्की न्यायविकथक

ખુંદેરાયાં એ તેમનું કથન માન્ય રાખ્યું અને બન્ને થાઉા સમય સાથે વિત્રર્યા. તે દરમ્યાન સુઢપત્તિ અને મૂર્ત્તિની ચર્ચા પ્રસંગવશાત્ નોકળી. અમરસિંહનાં કથનાથી પાતાની ખુંહિને સંતાલ થયા નહિ. અન્તે બન્ને જીદા−કાયમના જીદા પડ્યા. અમરસિંહ્ તેમના હરિક્ બન્યા. આ પ્રસંગ અમૃતસરમાં બન્યા હતા.

. ખુટેરાયજ ત્યારપછી પંજાબમાં આગળ વધ્યા. સાથે જ શાસનું ઊંડું મર્મબ્રાહી વાચન પણ વિશાળ ખન્યું. જેમ જેમ શાસનું વાચન વધતું ત્રયું તેમ માં થનકાળ અને તેમ તેઓશ્રીને પ્રેપ્રી ખાત્રી થઇ કે ચાવીસે કલાક મુહપત્તિ બાંધ- ચર્ચાના શ્રી વાનું વિધાન કાઇપણ જૈન શાસમાં નથી, અને મૂર્ત્તિપૂજાના વિરાધ ગાંધુરા પણ કાઇપણ જૈન શાસમાં નથી. એ વિરાધ અસંગત અને અસ્થાને છે. જૈનશાસમાં મૂર્ત્તિપૂજાનું વિધાન સ્થાને સ્થાને વિદ્યમાન છે. આટલી વાત પ્રતીત થયા છતાંયે ખુટેરાયજ આ વિષય જાહેરમાં ચર્ગતા નહિં અને મુહપત્તિ બાંધી રાખતા મૂર્ત્તિપૂજાના વિરાધ સિવાય સમભાવપૂર્વક ધર્મના ઉપદેશ આપતા. એમાં એક વાર એવું બન્યુ કે ખુટેરાયજ ગુજરાનવાલામાં ચાતુર્માસ હતા. ત્યાંના એક શ્રાવક કાર્યપ્રસંગે અમૃતસર ગયેલા. ત્યાં અમરસિહજ ચામાસુ હતા. અમરસિંહજએ તે શ્રાવકને પૂછ્યું "તમારે ત્યાં બુટેરાય છે એની શ્રદ્ધા કેવી છે ?"

શ્રા૦ - ખડુ સારી શ્રદ્ધા છે. પરમત્યાગી, તપસ્વી અને વિદ્વાન્ છે.

અમરસિંહ છ—તેની શ્રદ્ધા ખાટી છે. તે મૂર્ત્તિને માને છે. મુહપત્તિ બાંધવાની તેને શ્રદ્ધા નથી.

શ્રાο—મહારાજ અમારે ત્યાં એવું કશું નથી. ખુટેરાયજી ખરાખર મુહપત્તિ બાંધી રાખે છે અને કિયા પણ ચાંકખી કરે છે. એ શ્રાવક તો શાડી મુદ્દતમાં જ પાછા ગુજરાન-વાલા આવ્યા અને વ્યાખ્યાન વચ્ચે જ અમરસિંહજીએ પૃછેલી વાતનું નિરાકરણ માગ્યું. ખુટેરાયજી મહારાજે જરાયે ગલરાયા સિવાય, આત્મવંચના કર્યા સિવાય સત્ય જાહેર કર્યું, પાતાની માન્યતા બેધડકપણે જાહેર કરી; એટલું જ નહિં કિન્તુ ત્યાંના પ્રસિદ્ધ કર્મચંદ શાસ્ત્રોને અને ગુલાખરાય શેઠ આદિ સમલાવી પુરુંષાને સભા વચ્ચે જ શાસ્ત્રોના આધારે મૂર્ત્તિપૂજા સાબિત કરી આપી; તેમ જ ચાવીસે કલાક મુહપત્તિ બાંધવાનું વિધાન કાઇપણ જૈન શાસ્ત્રમાં નથી એમ ખરાખર સિદ્ધ કરી આપ્યું. આખા પંજાબમાં જાહેરમાં મૂર્ત્તિપૂજાની ચર્ચા સાથી પ્રથમ અહીં જ થઇ. ગુજરાનવાલાના સ્થાનકમાર્ગી જૈનાએ સત્ય સ્વીકાર્યું અને બધા ય બૂટેરાયજીના મતના અનુયાયી થયા. ત્યારપછી શિયાલકોટ, પતીયાલા, પપનાખા, અમૃતસર, કિલ્લા, રામનગર, પસરૂર, અમ્બાલા આદિમાં ચર્ચાઓ ચાલી, પરંતુ ચર્ચાના શ્રી ગણેશ બેસાહવાનું સાલાગ્ય ગુજરાનવાલાને જ પ્રાપ્ત થયું. શિયાલકોટના સોદાગરમલજી અને રામનગરના માણેકચંદ શાસ્ત્રી પ્રથમ તે

#### **५भीवीर भी भुट्टे**रायक मंडाशक

અમરસિંહજીના પરમ ઉપાસક હતા, પરંતુ ખુટેરાયજી સાથેની ચર્ચા પછી અમરસિંહજી ઉપરની તેમની શ્રદ્ધા ઊઠી ગઇ અને ખુટેરાયજીના પરમ ઉપાસક બન્યા.

પંજાબ કે પંજાબ બહારની ચર્ચાઓમાં, વાદવિવાદોમાં ખુંટેરાયજીનું એક વિશિષ્ટ બ્યક્તિત્વ તરી આવતું, તે એ જ કે ગમે તેવા વિક્ટ કે કઠિન પ્રસંગ ઉપસ્થિત થયા હાય, ગમે તેવા ગરમાગરમ ચર્ચા ચાલતા હાય, સભાનું વાતાવરણ ગમે તેવું સંક્ષુબ્ધ બન્યું હાય, હરિક્ષ્ પક્ષ આવેશમાં આવી ગમે તેમ બાલતા હાય છતાં પાતે લગારે કટુતા ન આવવા દેતા કે ન ગરમ થતા. પૂરેપ્રા વાણીના સંયમ જાળવી શાન્તિથી સામા પક્ષની દલીલા સાંભળી, સત્ય લાગે તેટલું નિ:સંકાંચભાવે સ્વીકારી, સામાની દલીલાના યુક્તિ, શ્રુતિ, તર્ક અને દલીલાથી સચાટ જવાબ આપતા. તેમની નિષ્પક્ષ દલીલા સાંભળી સામા પક્ષ તેમના બની જતા. તેમની નમ્રતા, મીઠી વાણી અને પ્રત્યુત્તર આપવાની અસાધારણ તર્કશક્તિથી સામા પદ્મ સદાય મ્હાત થતા. એમણે જિદગીમાં ક્રાંધ નથી કર્યા અને સત્ય સ્વીકારતાં કદી પાછી પાની પણ નથી કરી. એમણે સત્ય ધર્મ મેળવતાં અગણિત કષ્ટો અને ભયંકર અપમાના હસ્તે માઢ ઝીલ્યાં છે. અને તેથી જ તેઓ ધર્મ વીર બન્યા છે. પંજાબના જૈનામાં ધાર્મિક ક્રાંતિની ચીણુગારીના આદ્ય સર્જનહાર તેઓ જ છે. પંજાબમાં સત્ય ધર્મની ગાંખી કરાવનાર પણ તેઓ જ છે.

ઉપર્યુક્ત ચર્ચા સારા પંજાબમાં ફેલાઇ ગઇ. જાહેરમાં આટલી ચર્ચા કરવા છતાં યે ખૂટેરાયજીએ મુહપત્તિ તાડી ન હતી. તેમને મજબત સાથીદારની પૂરેપૂરી આવશ્યકતા હતી. એવામાં સં. ૧૯૦૨ માં પસરૂરના જવિંદેશાના લાણેજ મૂલચંદજીએ દીક્ષા લીધી. ક્રધમાં સાકર ભળે તેમ આ શિષ્ય સુયાગ્ય હતા. સાલ વર્ષના એ નવચુવાન મહાબુદ્ધિ-નિધાન, પરમ પુરુષશાલી અને મહા તેજસ્વી હતા. એક જ વર્ષમાં ગુરુજીના આશય જાણ્યા અને પછી હિમ્મતપૂર્વક વિનયથી કહ્યું: " મુહયત્તિ આંધવાની શ્રદ્ધા નથી તા શા માટે આત્માને છેતરવા જોઇએ ? ઊતારી નાંખા આ મુહ્યત્તિ. " બસ, અન્તે ૧૯૦૩ માં ગુરુ-શિષ્યે મહપત્તિ બાંધવી છોડી દીધી. આખા પંજાબના સ્થાનકમાર્ગીઓમાં આ સમા-ચારથી કવેટાના ધરતીક પથી ય વધુ ભયંકર આંચકા લાગ્યાે. એ ગુરુશિષ્યને આહારપાણી ન મળે, કાઇ ચામાસ ન રાખે, કાઇ સ્થાનકમાં ઉતરવા ન ઘે એવાં અનેક કરમાના છટ્યાં; પરંત ધીરવીર બુટેરાયજી અને મૂલચંદજીએ કાઇનીયે પરવા ન રાખી. તેમને વેશપૂજા નહેંદ્રી **જો**ઇતી; તેંચ્યા સત્યના જ અર્થી હતા. ધીરે ધીરે સત્ય ધર્મના ઉપદેશ ફેલાવવા માંડ્યો. **માત્માર્થી જનોએ સત્ય સ્વીકાર્યું. સત્ય ધર્મના ઉપાસકા વધ્યા. એમાં પ્રેમચંદ્રજ શિષ્ય** મત્યા. કેટલાયે ગામાને સત્ય ધર્મની શ્રદ્ધા થઇ. શાસ્ત્રાર્થી કર્યા, ચર્ચાઓ કરી, ખૂદ અમ-રસિંહજ સાથે ઘણીવાર ચર્ચા થઇ અને દરેક પ્રસંગામાં અમરસિંહજીને પાંછીપાની કરવી પડી. તેમાંના એ પ્રસંગા ટ્ર'કમાં આપું છું.

#### મુનિરાજ શ્રી ન્યાયવિજયજી

હાશિયારપુરના આ પ્રસંગ છે. એક વાર કેાઇ સ્થાનકમાર્ગી સાધુ કાળધર્મ પામ્યા હતા. પંજાબના ઘણાખરા સ્થાનકમાર્ગી સાધુ એકઠા થયા હતા. બુટેરાયજ અને મૂલ- ચંદ્રજી એ રસ્ત નીકળ્યા. બુટેરાયજી એ ગામ છાડી બારાબાર ગયા. અમરસિંહજને આ સમાચાર મળ્યા. તેમણે થાડા શ્રાવકાને ચડાવો બુટેરાયજીને પાછા વળાવ્યા. ગુરુ-શિષ્ય સમજી ગયા કે અહિં ઉપદ્રવ થશે. ગાંચરી કરીને બેઠા કે તરત જ બધા સાધુઓ-સાધ્વીઓ, શ્રાવકા મળ્યા. તેમાં ગંગારામજી નામના ચાલાક સાધુએ અમરસિંહજીના કહેવાથી પ્રશ્નોની ઝડી શરૂ કરી દીધી.

ગં૦-તમે કેમ ગુરુનું વચન નથી માનતા ?

ખુટેરાયછ—અરાબર માતું છું.

ગં -- તમારા ગુરુ મુહપત્તિ આંધતા હતા, તમે કેમ નથી આંધનાં ?

બુડેરાયજ-કયા શાસ્ત્રમાં મુહપત્તિ બાંધવાનું લખ્યું છે તે બતાવા તા બાંધું.

ગં૦-ગાતમસ્વામીએ બાંધી હતી.

બુટેરાયજ—ભૂલ્યા. તેમણે ન્હાતી બાંધી એટલે તા મૃગા લાહણીયાને જોવા જતાં બાંધની પડી.

ગ'૦---પહેલાં મુહપત્તિ ન્હાતા બાંધતા, પરંતુ પાછળથી આચાર્યોએ મુહપત્તિ બાંધ-વાનું શરૂ કર્યું.

ખુડેરાયજી—કયા આગાર્યથી મુદ્ધપત્તિ બાંધવાની શરૂઆત થઇ તે અતાવશા ? ગ'⊶િકોધથી ] એમ પ્રશ્નો શું પૂછા છા ?

ખુટેરાયજ—સીધા જવાબ આપા. શું ગાતમસ્વામીજ અને શાસ્ત્રકારાથી તમે વધારે ડાહ્યા કે પ્રામાણિક શાસ્ત્રકારાનું વચન છાડી તમારું વચન માનું એમ ને ?

ગં૦—( આવેશથી ) અસ, તમારે વધારે ન બાલવું. નહિં તા તમારા વેશ ખેંચી લઇશું. ત્યાં તા શ્રાવકા વચ્ચે પડ્યા. ગંગારામજને અને અમરસિંહજને ધમકાવ્યા. મહારાજ! શાસ્ત્રના પાઠા હાય તા રજી કરા. ખુટેરાયજનું કથન તદ્દન સત્ય છે. ગંગારામજ 'ખુટેરાયજ મિશ્યાત્વી છે; અમારા ટાળા ખહાર છે' એમ કહી ચાલી ગયા. પરિષ્ણામ એ આવ્યું કે અમરસિંહજને આખું ગામ શ્રદ્ધાહીન લાગ્યું અને તે છાડીને ચાલ્યા જવું પડ્યું. ખુટેરાયજ અને મૂલચંદજ ત્યાં રહ્યા અને સત્ય ધર્મના ઉપદેશ ફેલાવ્યા.

અમરસિંહ જ ત્યાંથી નીકળી અમ્ખાલા ગયા. બુટેરાયજી મહારાજને દિલ્હી જતાં વચમાં અમ્ખાલા આવ્યું. અમરસિંહજી ત્યાં છે એવી ખબર મળતાં બુટેરાયજીએ શહેર છાડી કેમ્પમાં જઇને રાત રહેવાના વિચાર કરી ગાૈચરી માટે શહેરમાં ગયા.

#### ધર્મવીર શ્રી ખૂટેરાયજ મહારાજ

અમરસિંહ છતે હાશિયારપુર યાદ આવ્યું. ત્યાંના બદલા લેવાનું મન થયું. શ્રાવકાને ચડાવી ખુટેરાય છતે થાનકમાં બાલાવ્યા અમરસિંહ છતે ખાત્રી હતી કે અહીં ખુટેરાય છતો વેશ જરૂર ઉતરાવીશું. જૈના નહિં તો અજૈના દ્વારા પણ ખુટેરાય છતાં વેશ જરૂર ઉતરાવેશ. હાશિયારપુરની માફક અહીં પણ ચર્ચા ચાલી. અમરસિંહ છ પાસે કાંઇપણ જવાબ નહાતો. એટલે પાછા પડવું પડ્યું અને રાત્રે વેશ ખેંચી લેવાનું કારસ્તાન રચ્યું—તદબીર ગાંદવી. કેટલાક સત્યપ્રેમી શ્રાવકાને આ ન રચ્યું. એટલે ખાનગીમાં જઈ ખુટેરાય છત્તે કહ્યું: મહારાજ! ચાર ઘડી રાત રહે તે પહેલાં અમ્બાલા છાડી ચાલ્યા જેને અને પ્રતિક્રમણ ખહાર જઇને કર્જો.

**ખુ**૦—કેમ ?

શ્રાવકા-સાધુઓ તમારા વેશ ખેંચી લેશે. અમરસિંહ જીને તમારા ઉપર ઘણા દ્રેષ છે.

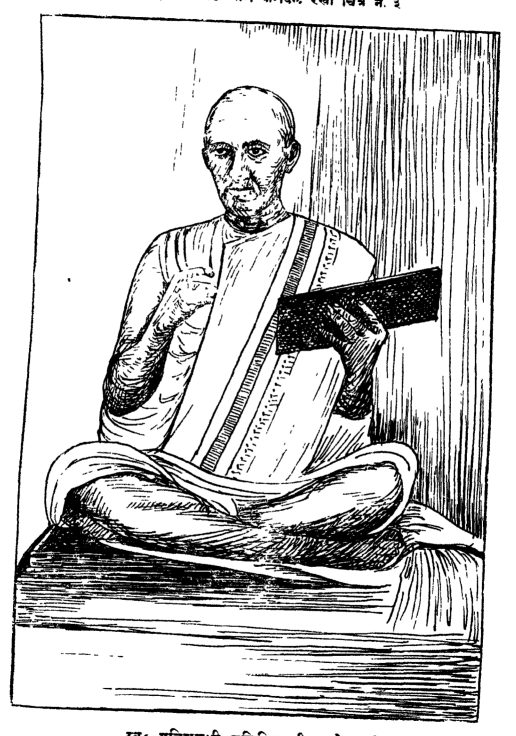
ખુo—લાઇ! મેં કાઇની ચારી ચારી કરી નથી. રાજ અંગ્રેજનું છે. એ લાકા વેશ ખેંચવા આવે તા ખરા ? હું તા અહીં જ રહીશ. આ સમાચાર અમરસિંહ જીને મત્યા. અન્તે વેશ ખેંચી લેવાની વાત પડતી મૂકાઇ. પછી બુટેરાયજી ત્યાંથી આગળ વધ્યા.

આ ગુરુ-શિષ્યે આખા પંજાબમાં વિચરી સત્ય ધર્મની મશાલ પ્રગટાવી. સં. ૧૯૦૮ માં વૃદ્ધિચંદ્રજીએ તેમની પાસે દીક્ષા લીધી તેઓ મહાપ્રતાપી, પરમ ગુરુલક્ત અને બાલપ્રદ્મચારી હતા. અઢાર વર્ષની ઉમ્મરે તેમણે દીક્ષા લીધી અન્તે એ ત્રિપુટીએ ( બુટેરાયજી મહારાજ, મૂલચંદજી મહારાજ, વૃદ્ધિચંદજી મહારાજ) પંજામ છાડી, મારવાડ થઇ, ગુજરાતમાં આગળ વધી, સં૦ ૧૯૧૧ માં સિદ્ધાચલજીની યાત્રા કરી ભાવનગર ચામાસું કર્યું.

ગાઢ અંધકાર પછી રવિ–ઉદય થાય છે તેમ આ ત્રિપુડીને સિદ્ધાચલજીની યાત્રાથી ઘણું નવું જાણવાનું મળ્યું. તેમને બરાબર દઢ નિશ્ચય થયા કે આપણુ સંવેગદીક્ષા સત્ય માર્ગ આગળ વધ્યા છીએ. સં. ૧૯૧૨ માં અમદાવાદમાં મણિવિજય દાદા પાસે સંવેગપક્ષની દીક્ષા લીધી. ખુટેરાયજ મહારાજ મણિવિજયજ દાદાના શિધ્ય થયા જ્યારે મૂલચંદજ અને વૃદ્ધિચંદજ ખુટેરાયજ મહારાજના શિધ્ય થયા.

આ વખતે ગુજરાતમાં યતિઓનું પરિભળ અત્યધિક હતું. સારા ત્યાગી સુધુઓ અલ્પ સંખ્યામાં હતા. એ ત્રિપુડીના અસાધારણ ત્યાગ, તપ, ઉજજ્વલ ચારિત્ર અને ઉપદેશ શક્તિએ યતિઓનું જોર તોડ્યું. યતિઓના આચાર્યો આગળ સાધુઓને ચાલવાનું, તેમના સ્થાપનાચાર્ય જને રમાલ ઓહાડવાનું, રૂપાનાણાથી તેઓની પૂજાનું—એ બધું આ ત્રિપુડીએ જ બંધ કરાવ્યું. યતિઓની સત્તાની ધાંસરી ફેંકી દેવાનું માન આ ત્રિપુડીને જ ઘટે છે. તેમાં વ્યવસ્થાશક્તિ મૂલચંદજ મહારાજની હતી. અમદાવાદના નગરશેઠ પ્રેમાલાઇ

थ्री. था. दानादि ग्रंथ माट स्वास करावेल रेखा चित्र नं. ३



म्बद मुनिगजश्री बुद्धिविजयजी । बुद्धेगयजी ।

# भुनिराक श्री न्यायविकथ्छ

હેમાભાઇ, શેઠ દલપતભાઇ આદિ શ્રાવકા તેમના શિષ્યા–ઉપાસકા થયા. તેમના સહાય-તાથી મૂલચંદજ મહારાજે સાધુઓ વધાર્યા અને તેમણે ૧૯૨૩માં મણિવિજયજ દાદાના શુભ હસ્તે મૂલચન્દજ મહારાજને ગણિપદ અપાન્યું.

ખુટેરાયછ મહારાજને પુન: પંજાળમાં જવાનું મન થયું. ત્યાં નવા કરેલા શ્રાવકાને સન્માર્ગે વાળવા, સંવેગપક્ષના સાધુઓના તેમને ખ્યાલ આપવા પુન: **પુન: પંજાણમાં** પંજાણ પધાર્યા. તેમના પંજાણ પધારવાથી લોકોને ઘણી સારી અસર થઇ. આ વખતે આત્મારામછ મહારાજ પણ તેમના માર્ગની અસરમાં હતા. આ વખતે અમરસિંહજીએ વડીલની સત્તાથી પાતાના દાર રાખ્યા હતા. ખટેરાયછ आहिना ચાલ્યા જવાથી તેમને ઘણું લાગતું હતું ત્યાં આત્મારામછ જાય તે પાલવે તેમ હતું નહિ. એટલે તેની સામે પાતાનું છેલ્લ શસ્ત્ર આહારપાણી બંધનું ખાનગીમાં ઉગામી ચુકથા હતા. ખુટેરાયજી મહારાજનાં ક્ષેત્રાએ આ(મારામજી મહારાજને ખુબ સહાયતા કરી. આ જ સમયમાં' આત્મારામજી મહારાજના ગુરુક્ષાઇના શિષ્ય ગણેશીલાલે મુહપત્તિ તાેડી. ધર્મવીર શ્રી ખુટેરાયજીની પાસે સંવેગપક્ષની દીક્ષા હીધી. આત્મારામજી મહારાજ આદિને ઘણું જોર મન્યું. સાચા સંવેગી સાધુઓની ખબર પડી. ગણશીલાલજીના વેશ પરિવર્તનથી અને બુડેરાયજના ધર્મ પ્રચારથી આપ્યું પંજાબ સચેત થઇ ગયું. બુડેરાયજ અને મૂલ-ચન્દ્રજી જેવા હીરા ગયા, ગગુશીલાલજી ગયા અને આત્મારામજી જેવા હીરા જશે એ ભયથી અમરસિંહજી પણ દુભાયા; પરત ભાવી ભય સામે તેમનાથી કાંઇ પણ થઇ શકે તેમ ન હતું. ખુટેરાયજી મહારાજે સ વેગી પણામાં પંજાળમાં છ વર્ષ વિચરી પાતાનાં ક્ષેત્રા સંભાજ્યા. કેટલાંક નવાં પણ ખનાવ્યાં અને સત્ય ધર્મની જ્યાેત જગાવી

સં. ૧૯૨૯ પછી ખુટેરાયજી મહારાજ ગુજરાતમાં આવ્યા. ૧૯૩૨ માં આત્મારામજી મહારાજ આદિ ૧૮ સાધુ ગુજરાતમાં આવ્યા અને મૂલચંદજી મહારાજના હાથે સંવેગ દીક્ષા લઈ ખુટેરાયજી મહારાજના શિષ્ય થયા. ખુટેરાયજી મહારાજને પંજાબ ઘણું યાદ આવતું. ત્યાં પાતે પ્રગટાવેલી સત્ય ધર્મની જવલત જયાતિ અમર રહે તેવી ઘણી ઇચ્છા હતી તેમણે ગુજરાત મૂલચંદજી મહારાજને ભળાવ્યું, કાદિયાવાડ શ્રી વૃધ્ધિયંદજી મહારાજને ભળાવ્યું અને પંજાબના ઉધ્ધારનું ભગીરથ કાર્ય-પાતે પ્રગટાવેલી જયાતિ જવલંત રાખવાનું; તેને દેદીપ્ય-માન કરવાનું કાર્ય આત્મારામજી મહારાજને સાંપ્યું અને સુરત તરફ નીતિવજયજી મહારાજને માકરાનજને માકલ્યા. શિષ્યોએ ગુરુ-આજ્ઞા પ્રમાણે વર્તી જૈન ધર્મની ખૂબ-ખૂબ પ્રભાવના કરી. આત્મારામજી મહારાજે પંજાબમાં વિજયડ કા વગાલ્યો. ગુરુદેવ તે સાંભળી પ્રસન્ન થયા. ધન્ય છે એ શિષ્યોને જેમણે ગુરુનું નામ અમર કર્યું!

ખુટેરાયજ મહારાજની ગિરિ-શિખર સમી પડછન્દ પાડતી લવ્ય મૂર્ત્તિ સન્મુખ શ્રતાબ્દિ મુંશ ! •: હરા :-

અન્ય ળાલક જેવા હતા. તે વખતે સ્થાનકમાગી આમાં, યતિઓમાં કે સાધુગણામાં તેમનાથી પ્રતાપી બીજો કાઇ હતા નહિ ગુર્જર કવિ પ્રેમાન દ કહે છે કે સ્વયંવરમાં પ્રવે-શતાં ' હાક વાગી'તી કે એ નળ આવ્યા રે ' તેમ પંજાળમાં કે ગુજરાતમાં, મારવાડમાં કે કાઠિયાવાડમાં પ્રવેશનાં જૈન જનતા ઉચ્ચારતી કે ખુટેરાયજ આવ્યા છે એમની દેહસુદ્રામાં પ્રતાપ હતા. આત્મમુદ્રામાં ગુણગારવ હતાં અને વિશાલ લલાટપટ્ટમાં પ્રક્રાચર્યનું અલા કિક એાજસ હતું. એમના પંજાળી ખડતલ દેહમાં પણ સુન્દરતા, સુકુમારતા અને સજ્જનતા તરવરતાં. ખૂટેરાયજી મહારાજ એટલે પરમ ત્યાગમૃત્તિ, મહાયાગીરાજ, સત્ય અને સંય-મની પ્રતિમા. દ્રધપાકને કહી માને, કડકડતી ઠંડીમાં એાઢેલાં વસ્ત્ર સાધુને આપી ઘે અને દલપતભાઇ શેઠને વંડે વર્ષો સધી રહેવા છતાં યે શેઠાણીને એાળખવાની તમના ન રાખે એવા એ નિ:સ્પૃદ્ધી હતા એમની અમીભરી વેધકદ્દષ્ટિ અને ભવ્ય મુખારવિન્દ્ર આજે ય પણ સંભારનારા છે. એમની કાર્યશક્તિના આત્મા મુલચન્દજી મહારાજ હતા. સત્ય ધર્મના ઉપાસક સાધુઓ ગુજરાતમાં વિચરે છે એમ સાંભત્યું અને તેની ખાત્રી કરવા સાથી પ્રથમ તેઓ ગુજરાતમાં આવ્યા અને પછી ગુરુજીને, વૃદ્ધિચંદજી મહારાજને લઇ આવ્યા. ખુ**દેરાયછ મહારાજ જયારે** પંજાળ ગયા ત્યારે ગચ્છવ્યવસ્થા, જૈન સંઘની સંભાળ મૂલ-ચન્દ્રજી મહારાજના શિરે હતી. આત્મારામછ મહારાજ પણ પાતાની પૂજાઓમાં આ ગચ્છપતિને આ રીતે સ્મરે છે " સંપ્રતિ મુક્તિગણિ રાજા " અને પાતાને માટે ' તસ લઘુ ગુરુખન્ધવ ' નું સુંદર ગારવવન્તુ વિશેષણ સમયે છે. ધન્ય છે એ ગુરુભક્ત શિષ્યાને !

આજે જે પુરુષસિંહની શતાબ્દિ ઉજવાય છે તેમને અને ખુટેરાયજ મહારાજના જીવનને કાંઇ મહત્ત્વના સુયાગ સધાયા છે ખુટેરાયજ મહારાજ ૧૮૮૮ માં સ્થાનકમાર્ગી દીક્ષા લીધી અને ૧૮૯૩ માં તેમને મૂર્ત્તિ પૂજાની તથા મુહપત્તિ ચાવીસે કલાક મુખે બાંધવાની નથી એવી શ્રહા થઇ, જયારે એ જ સાલમાં આત્મારામજી મહારાજના જન્મ થયા કે જેમની આજે શતાબ્દિ ઉજવાય છે. ખુટેરાયજી મહારાજ આદિ ત્રિપુટીએ ૧૯૧૧–૧૨ માં સંવેગ દીક્ષા લીધી છે, જયારે એ જ સાલમાં આત્મારામજી મહારાજે હું હેકદીક્ષા લીધી છે. શુરુના સ્વર્ગ દીક્ષા લીધી છે, જયારે એ જ સાલમાં આત્મારામજી મહારાજે હું હેકદીક્ષા લીધી છે. શુરુના સ્વર્ગ દિન એ જ શિષ્યના જન્મદિન. વાહ! કેવા સરસ સુયાગ. શુરુભક્ત શ્રી આત્મારામજી મહારાજે ગુરુ—આજ્ઞા પાળી; ગુરુએ પ્રગટાવેલી જયાતિમાં દીપાવલી પ્રગટાવી પંજાબના ઉદ્ધાર કર્યા. સમસ્ત જૈનશાસન દીપાવ્યું. આજે એ ગુરુભક્ત મહાન આત્મારા મુજીના પુષ્ય શતાબ્દિ સ્મારક શ્રંથમાં તેઓશ્રીના ગુરુદેવ, ધર્મવીર શ્રો ખુટેરાયજી મહારાજના ચરિત્રરૂપી પુષ્પાંજલિ અર્પી હું પણ કૃતાર્થતા અનુભવું છું. ધન્ય છે એ શાસન-પ્રભાવક ધર્મવીરને! જેમનામાં અસાધારણ શક્તિ, અસીમ પ્રતિભા, અનન્ય વ્યક્તિત્વ અને આદર્શ આધ્યાત્મક જીવનનો સુંદર સુયાગ થયા હતા એમને ભૂરિ ભૂરિ વંદના કરતા વિરમું છું.

જે પંજાબકેસરી ન્યાયાંભાનિધ જૈનાચાર્ય શ્રી વિજયાન દસૂર ( આત્મારા મછ મહારાજ)ની જન્મ-શતાબ્દિ ઉજવવાની અત્યારથી તૈયારી કરાય છે તે મહાપુરુષે મારા સ્વ. પૂજ્ય પિતામહ તેમ જ પિતાજીને જૈનધર્મના રંગથી વિદોષત: રંગી, તેમના ઉપર સાક્ષાત અને મારા ઉપર પરંપરાએ અપ્રતિમ ઉપકાર કર્યો છે. એટલે એ ઋણુમાંથી હું યતિકંચિત મુક્ત થઇ શકું તે માટે, એ મહાપુરુષના શાબ્દિક દેહરૂપ અનેકવિધ કૃતિઓ પૈકી જૈન- તત્ત્વાદર્શ ને અન્નાનિમિરભાસ્કર મારા પ્રાથમિક ધાર્મિક અભ્યાસને આગળ વધારવામાં સહાયક નીવડેલ હોવાથી, એ મહાનુભાવની એક કૃતિ નામે નવતત્ત્વસંગ્રહનું સંપાદનકાર્ય કરવાના મને સુયાગ મળેલા હોવાથી તેમ જ એના પ્રકાશનમાં તથા આ સમારક પ્રથની ઉત્પત્તિમાં પણ એ જ મહાદયના ' જમણા હાથ ' તરીકે એાળખાવાતા અને મારા ઉપર નિ:સીમ ધાર્મિકવાત્સલ્ય રાખનારા શ્રી વિજયવલ્લભસૂરિના પૂર્ણ ફાળા હાવાથી, મારી મતિ મંદ હોવા છતાં હું આ લેખન દિશામાં પ્રયાણ કરવા પ્રેરાઉ છું.



અર્થ ને અવતાર—અવતરણના સામાન્ય અર્થ 'ઉતારા 'કે ' ટાંચણુ ' થાય છે. એને અંગ્રેજમાં " Quotation " કહેવામાં આવે છે એક રીત વિચાર કરતાં જણાય છે કે આપણા પ્રતિભાપૂર્ણ, પ્રામાણિક, પ્રાચીન ને પ્રતિષ્ઠિત આગમા પણ અવતરણુર્પે છે, કેમકે એ આગમા પૈકી ખાસ કરીને અંગસૂત્રા દેવાધિદેવ અરિહંત પ્રભુના અર્થની સ્ત્રરૂપે ગુંથણી છે. આપણા આહેત શાસનમાં નિરાધાર સ્વમનીષિકાને સ્થાન નથી એટલે આપણા પૂજ્ય મુનિવરાદિએ રચેલાં શાસ્ત્રોમાં અવતરણા ઉપલબ્ધ થાય તેમાં નવાઇ જેવું કશું નથી. પાતે જે કંઇ કહે છે તે પૂર્વ મુનીધરાનાં કથનને અનુરૂપ ( સરખાવા—" ના મૂરું જિલ્યતે कि कित् ") છે, એ ખતાવવા માટે તેમણે અવતરણે રજી કર્યા છે. આમ કરીને તેમણે " महाजनो येन गतः स पन्धाः " એ ન્યાયને ચરિતાર્થ કર્યો છે, કેમકે ખૂદ તીર્થ કર ભગવાના પણ અન્ય તીર્થ કરોએ કહ્યું છે ને કહેશે તે જ અમે કહીએ છીએ એવા ઉદલેખ કરે છે.

#### અવતરણાનું અવલાકન

પાર'લ-જૈન વાલ્મયને લગતા સંસ્કૃત શ્રંથામાં અવતરજી આપવાના પાર'લ વાચકવર્ય શ્રી ઉમાસ્વા(તથી થયા હાય એમ જજી છે, કેમકે ગીવીજી ગિરામાં ગુંથાયેલા જે જૈન શ્રંથા અત્યારે ઉપલબ્ધ થાય છે તેમાં એમનું રચેલું તત્ત્વાર્થાધિગમસૂત્ર અને સ્વાપત્ત ભાષ્ય પ્રથમ ગહ્યાય છે અને એ લાધ્યમાં અવતરજી કે સંવાદી ઉલ્લેખ જોવાય છે.

વર્ગ —સામાન્ય રીતે અવતરહેૃાને એ વિભાગમાં વિભક્ત કરી શકાય: (૧) પાતાના સાંપ્રદાયિક ગ્રંથાને લગતાં ને (૨) અન્ય સ પ્રદાયના ગ્રંથાને લગતા. આ દરેક વર્ગના પણ ભાષા, શૈલી ઈત્યાદિ દૃષ્ટિકાે મુજબ પ્રકારા પાડી શકાય. જેમકે પ્રાકૃત ભાષામાં લખેલા પદ્મબદ્ધ ઇત્યાદિ.

ચિહ્ન—હસ્તલિખિત પ્રતિઓના અભ્યાસીને તા એ વાત સુવિદિત છે કે પ્રતિઓમાં અલ્પવિરામ, અર્ધવિરામ, પ્રશ્નવિરામ ઇત્યાદિ માટે ચિદ્ધો હાતાં નઘી, તેમ છતાં સળંગ— વિભાગવિહીન લખાણ જોઇને મુંઝવણ ન ઊભી થાય એવી મુંદર વ્યવસ્થા અવ્યયોદારા આપાઓપ થઇ ગયેલી હાય છે. આ હકીકત આધુનિક અવતરણ—ચિદ્ધને પણ લાગુ પડે છે, કેમકે એનું સ્થાન उक્તં च, तदुक्तं, इति ઇત્યાદિ શખ્દાએ લોધું છે અને એ શખ્દાદિના પ્રયોગ અવતરણ—ચિદ્ધની ગરજ સારે છે

શેલી—અવતરહ્યા આપવાની શેલી એક જ પ્રકારની જોવામાં આવતી નથી. કેટલીકવાર અવતરહ્યા उक्त च, इति वचनात કે એવા કાર્મ લાવાત્મક ઉદલંષ વિના કરાયેલાં જોવાય છે. આવી પરિસ્થિતિમા એ અન્યકર્ત્ કે હોવાથી શંકા સામાન્ય અભ્યાસીને થવાના સલવ નથી. ઉદાહરહ્યાર્થ નું આ શાસ્ત્રવાર્તાસમુચ્ચયના ત્રીજા સ્તબકમાં આપેલું, બીનું અને ત્રીનું પદ્ય તેમ જ એનું દલ્ટ મું પદ્ય એ અન્યકર્ત્ત કે છે; પરંતુ અનઅભ્યાસી એને મૂળરૂપ સમજે તેમ છે આવી પરિસ્થિતિ તત્ત્વમાં ચહેની લ્વર થી લ્વમ અને ત્યારપછીની કેટલીક કારિકાએને પણ લાગુ પડે છે માત્ર મૃળ જોનારને લ્વર થી લ્વમ કારિકાઓના રચનાર સમાસ અને ત્યારપછીની કેટલીક કારિકાઓના રચનાર સમાસ અને ત્યારપછીની કેટલીક કારિકાઓના રચનાર સમાસિલ છે એવા ખ્યાલ આવવાના બહુ જ એક સંભવ છે

કેટલીક વાર એકનું એક પદ્ય અન્યાન્ય કૃતિમાં જોવાય છે. અને તેમ છતાં તે અમુક શ્રાંથમાંથી ઉદ્ધૃત કર્યા વિષ કશા ઉદ્લેખ કરાયેલા હોતા નથી. આનું કારણ એમ €શાય છે કે જૈન લેખકા પોતાને સ્વતંત્ર શ્રાંથકાર તરીકે ઓળખાવવા ઇ²છતા ન હતા, કિન્તુ તેઓ ઓછેવત્તે અંશે સંગ્રહકાર જ છે એવું તેમનું સચાટ માનવુ હતું. કેટલાક શ્રાંથકારો उक्त च કે એવી મતલળના શબ્દહારા અવતરણ રજા કરે છે ખરા, પરંતુ તેકયા શ્રાંથમાંનું

૧ અન્યાન્ય ઉલ્લેખાની યાદી માટે જુઓ મારા અંગ્રેજીમાં લખાયેલા અને ટૂંક સમયમા ભાડારકર પ્રાચ્યવિદ્યાસંશાધન મહિરના માસિકમા પ્રસિદ્ધ થનાર લેખ.

#### શ્રી. હીસલાલ રસિક્ડાંસ કાપડિયા

અવતરહ્યુ છે તેનો નામનિર્દેશ કરતા નથી. આનાં ત્રણેક કારહ્યુ હોવાની કરપના થઇ શકે છે:—

- (૧) જ્ઞાન એ સાર્વજનિક સંપત્તિ ગણાવી હોવાથી એના પ્રકાશકાદિના નામ-નિર્દેશનો ઉલ્લેખ કરવાની તે સમયમાં પ્રથા ન હોય.
- (૨) જે સમયમાં ગ્રંથ રચાયો હોય તે સમયના વિદ્વાનોને અવતરણનું સ્થળ જાણીતું હોવાથી તેનો ઉલ્લેખ કરવાની આવશ્યકતા રહેતી ન હોય.
- ( ૩ ) તેમણે પોતાના ગુરુ કે પ્રગુરુ પ્રમુખ પાસથી અવતરણુ સાંભળી ઉદ્દ્રધૃત કર્યું હોય, પરંતુ તેના મૂળ સ્થળ સંબધી તેમના તરફથી પ્રકાશ પડી ન શકયો હોય.

કેટલાક ગ્રંથકારોએ કેવળ ગ્રંથનું જ નામ ન દર્શાવતાં તેના વિભાગાદિની અને પોતાને ગ્રંથમાં રચતી વેળા પ્રાપ્ત થયેલી હસ્તલિખિત પ્રતિના પાનાની પૂર્ણ નોંધ લીધેલી જેવાય છે.

કેટલીક વેળા " इति वचनात् " એમ કરીને અવતરણ પૂર્ણ કરનાર પોતાના શ્રંથમાં આપલાં સમસ્ત અવતરણોનો આ રીતે કે અન્ય કોઇ રીતે સ્પષ્ટ ઉલ્લેખ કરતા નથી. દાખલા તરીકે શ્રીમહિલવેણસૂરિએ સ્યાદ્વાદમંજરીમાં કેટલીકવાર ન્યાય પ્રવેશની વૃત્તિ, પ્રમાણમીમાંસા, સ્યાદ્વાદરત્નાકર ને રત્નાકરાવતારિકામાંની પંક્તિઓનો શબ્દશ: ઉપયોગ કર્યો છે, છતાં તેમણે તેના અવતરણ રેપે નિદેશ કર્યો નથી.

આ પ્રમાણે અવતરણ રજુ કરવા માટે અન્યાન્ય શૈલીના આશ્રય લેવાયેલા છે

ઉપયોગ-પાતાની કૃતિને પ્રામાણિક સિદ્ધ કરવા માટે અવતરણાના ઉપયોગ કરાય છે એ વાત ઉપર કહેવાઇ ગઇ છે. આ ઉપરાંત અવતરણાના ઉપયોગ પૂર્વ પક્ષ રજા કરવા માટે પણ કરાય છે. વળી ગ્રંથ કે ગ્રંથકારના સમય નિર્ણીત કરવામાં અવતરણ કામમાં લેવાય છે, જેમંક શ્રીયાકિનીમહત્તરાસન હરિલદ્રસૂરિ કયારે થયા એના નિર્ણય કરવા માટે તેમણે કરેલ બાહતાર્કિક ધર્મકીતિ ને તેના ગ્રંથગત પંક્તિએ, ન'દિસુત્તની ગ્રંથિની પંક્તિ ઇત્યાદિ કામમાં લેવાય છે.

પૂર્વે સૂચવાઇ ગયું છે તેમ જ્યારે ગંથ રસ શ્રહાત્મક હાય ત્યારે તેમાંની કાઇ

૧ ભુએ રાયચંદ્ર જૈન શાસ્ત્રમાલાદ્વારા પ્રકાશિત આવૃત્તિ ( પૃ૦ ૧૮ ), ઇ સ. ૧૯૩૫.

ર દાખલા તરીકે શ્રી **તેમચંદ્રસરિકૃત ગામ્મટસાર** એના જીવકાંડની " **ળિફ્રસ્લ" થી** શરૂ થતી ૬૧૪ મી ગાથા **સર્વાથસિદ્ધિ તે રાજવાતિક** એ એ દિગંબરીય બ્રંથોમાં તેમ જ **પ્રજ્ઞાપ-**નાસત્ર તથા તત્ત્વાર્થાધિગમસૂત્ર (અ. ૫, સ્ ૩૫) તી ભાષ્યાતુસારિણી ટીકા ( પૃ ૪૨૫) એ મે શ્વેતાબરીય બ્રંથોમા પણ થોડાક ફેરફાર સાથે ઉપલબ્ધ થાય છે.

#### व्यवतर्थानुं अवसे।इन

પંક્રિત વગેરે અન્યત્ર ઉદ્દુધૃત થયેલી જણાતાં તે એ ગ્રંથની છે એમ માનીને એટલા જ ઉપરથી જે ગ્રંથમાં એ અવતરણ ઉપલબ્ધ થયું હાય તેના સમયના નિર્ણય કરાય તા તે બ્રાન્તિમૂલક નીવડવાના સંભવ છે; કેમકે સંગ્રહાત્મક ગ્રંથમાં કેટલીક વાર એની પૂર્વેના ગ્રંથની પંક્તિ વગેરે ગુંથી લેવામાં આવેલ હાય છે અને છતાં તે મતલખના કશા ઉલ્લેખ ત્યાં હાતા નથી.

હસ્તિલિખિત પ્રતિએામાં કેટલીક વાર મૂળ લખાણની ઉપર કે નીચે અથવા તો આજીબાજી રાખેલા હાંસિયામાં એ પ્રતિના ઉપયાગ કરનારે જે કાંઇ નેંધ્યું હાય તેને પણ આગળ ઉપર એ ઉપરથી નકલ કરનાર જે અજ્ઞાત હાય તો તેને ચાલુ શ્રંથમાં મેળવી લે છે. આ પ્રમાણેની ભૂલને લીધે જે કાેઇ અવતરણ દાખલ થઈ ગયેલ હાય તાે તે શ્રંથ કે શ્રંથકારના સમયનિર્ણયમાં ગેરસમજ ફેલાવે છે અને નિરર્થક ચર્ચાના વિષય થઇ પડે છે.

આ ઉપરથી સમજાયું હશે કે અવતરણ પ્રક્ષિપ્ત છે કે કેમ અથવા તે અમુક જ ગ્રંથ-માંથી ઉદ્ધૃત થયું છે કે તેની પૂર્વે ના કોઇ ગ્રંથનું છે તેની પૂરતી તપાસ કરીને સમય-નિર્ણય કરવા જોઇએ, જેથી વખત જતાં તે અપ્રમાણિક ઠરવાના લાગ્ય સંભવ રહે.

અવતરણો શ્રંથના સંસ્કરણમાં પણ સહાયક થઇ પહે છે. આની પ્રતીતિ માટે એક જ ઉદાહરણ આપવું ખસ થશે કે ભાંડારકર-પ્રાચ્થિવદાસ શાધનમંદિર તરફથી પ્રસિદ્ધ થતા મહાભારતના સમીક્ષાત્મક સંસ્કરણ માટે એના વિદ્ધાન્ સંપાદક મહાશય ડાં. વી. એસ. સૂક્થનકરે મને સ્થાયી વિજ્ઞપ્તિ કરી રાખી છે કે મહાભારતને લગતાં જે કે કોઇ અવતરણાદિ મારાં જેવામાં આવે તે મારે એમને પૂરાં પાડવાં. પ્રસ્તુત સંસ્કરણ માટે અનેક સ્થળેથી હસ્તલિખિત પ્રતિઓ તેમને મળી છે, તેમ છતાં જ્યારે આ પ્રમાણે તેઓ વિજ્ઞપ્તિ કરે છે ત્યારે એ ઉપરથી અવતરણા શ્રંથની પુનર્ઘટનામાં કેવા અમૂલ્ય ભાગ ભજવે છે તે સંખંધમાં વિશેષ કહેવાપણું રહેતું નથી.

અત્ર એ વાતની નોંધ કરવી આવશ્યક સમજાય છે કે ગ્રંથનું સંસ્કરણ કરતી વેળા તક્રગત અવતરણામાં અનાવશ્યક પરિવર્તન કરાય તા તથી વૈકલ્પિ રૂપા ને પાઠાંતરાના નાહક નાશ થાય.

સંશાધન—જ્યારે જ્યારે ખાસ કરીને પ્રાચીન <sup>૧</sup> ત્રાંથામાં અવતરણા આવે છે <sup>4</sup> ત્યારે ત્યારે તેના મૂળ સ્થળા શાધવા માટે વિશિષ્ટ અભ્યાસની આવશ્યકતા સંભવે છે.

૧. આવા કેટલાક મંથા તરીકે શ્રી **હિન્ભિદ્રસૂરિકૃત** અનેક કૃતિઓ, **તત્ત્વાર્થાધિગમસૂત્રની** ભાષ્યાતુસારિણી ટીકા, **સન્મતિ પ્રકરણની** ટીકા તમજ અન્ય**ધાગવ્યવચ્છેદિકાદાત્રિંશિકાની** ટીકા નામે સ્યાદ્વાદમ જરીના અત્ર ઉદાહરણ તરીકે નિર્દેશ કરવા બસ થશે.

#### શ્રી. હીરાલાલ રસિકદાસ કાપડિયા

કેટલીક વાર સંશાધક મહાશય સ્વપરસમયના જ્ઞાતા ને વિદ્યાવ્યાસંગી હાેવા છતાં તેમને અમુક અવતરણાનાં મૂળ સ્થળ શાેધી કાઢવામાં સફળતા મળતી નથી.

અવતરણામાં મૂળ સ્થળાના પત્તો નહિં લાગવાનું એક કારણ એ જણાય છે કે જે ગ્રંથમાંથી એ ઉતારા કરાયા હાય તે ગ્રંથ કયાં તા લુખ્ત થઇ ગયેલ હાય અથવા તા કાઇક ભંડારમાં હજી પડી રહેલા હાવાથી અપ્રાપ્ત સ્થિતિમાં હાય. અવતરણાને પહાંચી વળાય તેટલા અભ્યાસના અભાવ એ કારણ તા દેખીતું જ છે એને દ્વર કરવા માટેના એક માર્ગ એ છે કે જે અવતરણાનું સ્થળ પુષ્કળ પરિશ્રમ કરવા છતાં પણ એકલે હાથે નહિ શાધી શકાશું હાય તેની એક યાદી કાઇ પ્રસિદ્ધ માસિકમાં છપાવવી અને એનું મૂળ જણાવવા માટે વિશિષ્ટ વિદ્વાનાને વિજ્ઞષ્ટિત કરવી.

આંક—' આંક ' શબ્દના અડસટો, ઘડિયા કે પાડા, જાડાઈ કે પાતળાઇના હિસાબ, ઝીણાં છિદ્રવાળી ગ્રાળણી, નિશાની, ભાવ, મૂલ્ય, સંખ્યા અને સીમા એમ વિવિધ અર્થી થાય છે. તેમાંના આ શીર્ષક હેઠળ છેલા એના જ અત્ર વિચાર કરવામાં આવે છે. અમુક શ્રંથમાં કેટલાં અવતરણા હાવાં જોઇએ એને માટે કાઇ નિયમ નથી. એ તા અવતરણ રજી કરનારની મુનસડ્રી ઉપર આધાર રાખે છે. શ્રંથ નાના હાય અને તેમાં પૃષ્મ અવતરણા આપેલાં <sup>શ</sup>હાય, જ્યારે શ્રંથ માટે હાય છતાં બહુ જ થાડાં અવતરણા એમાં હાય, ઘણુંખરું મહાકાય શ્રંથમાં વિશેષ અવતરણા મળી આવે છે અને એ સ્વાભાવિક છે. જેમકે લાકામકાશમાં લગભગ ૭૦૦ શ્રંથાની સાક્ષી અપાયેલી છે.

અંતમાં આ પ્રમાણે અવતરણોને અંગે જે કેટલીક બાબતાના અહીં ટ્રંકમાં ઉલ્લેખ કરાયા છે તેનું નિમિત્ત કારણ બહુશ્રુત શ્રી વિજયાનંદસૂરિના વિવિધ શ્રથામાં ઉપલબ્ધ થતા અનેકવિધ અવતરણોનું અવલાકન છે એમ સૂચવતા અને એ સ્વર્ગસ્થ મહાનુલાવના જે વિવિધ ને યથાસ્થિત ગુણાથી આકર્પાઇને આ સ્મારક અંક યાજવામાં આવ્યા છે તે સદ્દ્ર્શણાથી સા કાઇનું હુદય પદ્મવિત બના એવી અભિલાષા પ્રદર્શિત કરતા હું વિરમું છું.



१ हाभसा तरीके लुका तत्त्वतर शिश्वीनी स्वापन्नवृत्ति.



#### શાલિની.

<sup>૧</sup>આત્મારાએ રઆત્મ-પાંચ પ્રવેશી, બેઠા તેના એક દેશે ગવેષી; શાભા ભાળી ચિંતવે ચિત્ત ધામે, આત્મારામે આત્મ <sup>3</sup>આરામ પામે. ٩ આ તે સાક્ષાત નંદનાદાન છે શું? વા અત્રે સા ઉપમા હીન <sup>૪</sup> છે શું? મૂર્ત્તાત્મા શું <sup>પ</sup>ભાવ આ શાંત નામે ? આત્મારામે આત્મ આરામ પામે. આહા! કેવા ખાગ છે એહ ચારુ ? દેખી દશ્યા આ ઠરે ચિત્ત મ્હારું: શાંતિનું સામ્રાજ્ય એકત્ર જામે! આત્મારામે આત્મ આરામ પામે 3 શાલી ક શીલે ઉપુષ્પદ્રમા લસ તે, ફેલાવે છે સારભા દિગ-દિગત; ગુંજંતા ત્યાં સંતલુગા વિરામ, આત્મારામે આત્મ આરામ પામે. 8 જેના ઊડા મૂલ \*સદુદર્શના છે, જેના સ્કંધા<sup>૯</sup> જ્ઞાનીના શાસના છે; એવા છાયાવૃક્ષ<sup>૧૦</sup> આ માક્ષ નામે, આત્મારામે આત્મ આરામ પામે. ય **આ વૃક્ષામાં અંગ શાખા વિશાલા, ને ઉપાંગા છે પ્રશાખા રસાલા**; <sup>૧૧</sup>૫ત્રા અત્રે સંયમસ્થાન તામે! આત્મારામે આત્મ આરામ પામે. ŧ આ વૃક્ષા છે લિવ્ધ-પુર્વ્ય લસંતા, <sup>૧૨</sup>સ્વાદ સ્વાદુ સત્ કલાથી લચંતા; એના યાગે રમ્યતા ખૂબ જામે, આત્મારામે આત્મ આરામ પામે. 9 ૧ આત્મારામ≕(૧) આત્મારૂપ આરામ-બગીચા અથવા આત્માના બગીચા.

- (૨) આત્માનું આરામસ્થાન-વિશ્વાંતિસ્થાન.
- ( 3 ) આત્મામાં રમણ કરે તે આત્મારામ.
- ર આત્મપથિક-મુસાક્રર. ૩ વિશ્રાંતિ. ૪ ન્યૂન, ઉતરતી. ૫ રસ.
- ક સુંદર. ૭ પુષ્પબદ્ધલ-પુષ્કળ પુષ્પવાળા દક્ષ તે પુષ્પદ્મ. ૮ સુગંધી, પરિમલ.
- ૯ થડ. ૧૦ ગાઢ છાયાવાળા વૃક્ષ તે છાયાવૃક્ષ. ૧૧ પાંદડાં. ૧૨ મીઠાં.
- \* 'दंसणमूलो धम्मो उनइहो जिणवरेहिं सिस्साणं '--श्री अष्टप्राभृत,

# ડૉ. ભગવાનદાસ મન:મુખલાલ મહેતા

| <b>સ્વાધ્યાયાથી 'દ્યાં સુસાધુ</b> <sup>૧૩</sup> વિહગા, વિસ્તારે છે ગાનકેરા તર <b>ંગા</b> ;<br><b>એની</b> છાયાથી ય સંતાપ શામે, આત્મારામે આત્મ <b>આરામ પામે</b> .                      | 6  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| વિં <mark>ટ્યા વેલા</mark> કલ્પ સફવક્ષરીના, નીલા નીલા એ <sup>૧૪</sup> નિકુંજે <sup>૧૫</sup> નિલીના;<br><b>આત્માલાપે કે</b> ાકિલા લીન <sup>૧૬</sup> આમે! આત્મારામે આત્મ આરામ પામે.    | 4  |
| <b>દીર્ચિકામાં શાિભતા પદ્મખંડા, પદ્મો જા</b> ણે પંક નિલે <sup>ડિ</sup> પ સંતાે;<br>સે <b>વે તેને ભવ્ય હ</b> ંસાે <sup>૧૭</sup> પ્રકામે, આત્મારામે આત્મ <b>આરામ પામે</b> .            | 90 |
| ત્યાંથી વાતા <sup>૧૯</sup> ગંધબંધું સુગંધી, આપે શીળી હિમ શી સાૈખ્યસંધિ !<br><sup>૧૯</sup> ક્લાંતિ શ્રાંતિ <sup>૨૦</sup> ભ્રાંતિજન્યા <sup>૨૧</sup> વિરામે, આત્મારામે આત્મ આરામ પામે. | 11 |
| <sup>રર</sup> દુઃશલ્યાે ને <sup>ર૩</sup> કંટકાે ઉદ્ધરંતા, સાતા ઋદિ ગારવાે સંહરંતાં;<br>ભૂમિશુદ્ધિ કાે કરે એહ ધામે, આત્મારામે આત્મ આરામ પા <b>મે.</b>                                 | ૧૨ |
| પાત્ર–ક્ષેત્રે બાેધિ સદ્દળીજ વાવી, સિ <sup>.</sup> ચે માળી સદ્દગુરુ જ્ઞાન–વારિ;<br>ને ફૂટે ત્યાં અંકુરા વૃત્ત નામે, આત્મારામે આત્મ આરામ પા <b>મે</b> .                               | ૧૩ |
| તે અંકુરા ગુપ્તિથી <sup>ર૪</sup> ગુપ્ત રાખી, રહ્ને ગાક્ષાત રક્ષિકા–માત <sup>રપ</sup> ભાખી;<br>વૃદ્ધિ પામે આમ તે <sup>ર૬</sup> નિવિંરામે, આત્મારામે આત્મ આ <b>રામ પામે.</b>           | ૧૪ |
| <b>્હેતી એહી ભાવના <sup>૨૭</sup>સારણીઓ</b> , વૈરાગ્યાના વારિની <sup>૨૮</sup> વા <b>હનીઓ;</b><br>પાર્વ જ્ઞાનદ્રમને ઠામ ઠામે, આત્મારામે આત્મ આરામ પામે.                                | ૧૫ |
| ચૈતન્યાના અત્ર ઊંડે કુવારા ! <sup>૨૯</sup> ૬ષ્ટાંએાને ચિત્ ચમત્કારકારા !<br>તાપા ત્હેના <sup>૩૦</sup> શીકરાેથી પ્રશામે, આત્મારામે આત્મ <b>આરામ પામે.</b>                             | 16 |
| ب = - حصد نبيد ينهد نبدت                                                                                                                                                             |    |

૧૩ વ્યોમવિહારી, પક્ષી ૧૪ લતાગૃહમાં. ૧૫ લપાયલાં, છુપાયેલાં.

**<sup>ા</sup>દ મશગુલ,** એક્તાન, લય પામી ગયેલ. ૧૭ અસંતપણે, આત્મતૃપ્તિ પ્રમાણે.

૧૮ ગંધના બંધુ-સહચર, ગંધવાહ, પવન. ૧૯ કંટાળા, થાક. ૨૦ શ્રમ.

**૨૧ (૧) ભ્રમણાયી ઉપજેલી**, (૨) પરિભ્રમણથી-ભટકવાથી ઉપ**જેલી**.

**૨૨ દુષ્ટ શલ્યો**-માયા, મિથ્યાત્વ અને નિદાનશલ્ય

રક આત્મદાષરૂપ કાંટા. ૨૪ સંરક્ષિત.

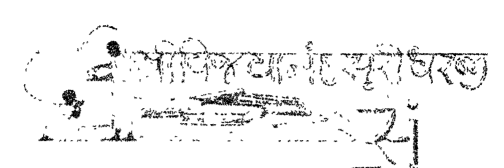
૨૫ સમિતિ-યુપ્તિરૂપ અષ્ટપ્રવયનમાતા. ૨૬ વિના વિરામે, નિરંતર.

२७ जबनी नीड. २८ वहन डरनारी, बर्ध जनारी.

**૨૯ શ્લેષ:** ( ૧ ) પ્રેક્ષકાને, ( ૧ ) આત્મદર્શી-દ્રષ્ટાઓાને. ૩૦ સ**લ્મ કૃષ્યી.** 

#### અાત્મારામ

| આહા! આવું રમ્ય મેં ધામ દીઠું! માનું તેથી ભાગ્ય મ્હારું <sup>૩૧</sup> ગરીઠુ;                                                |            |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| ·     આ તેા ક્રીઠા માત્રથી ખેદ વામે, આત્મારામે આત્મ આરામ પામે.                                                             | ૧૭         |
| નેત્રા રીઝયા, ચિત્ત મ્હારું પ્રસન્ન, જાણું નિશ્વે એહ જીવ્યું સુધન્ય;                                                       |            |
|                                                                                                                            | ૧૮         |
| અત્રે આવ્યા તે થયું સારું! સારું! આવું તથી ઉઘડયું ભાગ્ય મ્હારું;                                                           |            |
| આ પ્લેલાં તા હું ભમ્યા ઠામ ઠામે, આત્મારામે આત્મ આરામ પામે.                                                                 | 16         |
| નાના <sup>૭૨</sup> જન્મારણ્યમાં આથડીને, નાના નાના દુઃખવૃદાે સહીને;                                                         |            |
|                                                                                                                            | રે૦        |
| પામ્યા શાંતિ હાશ! હું શાંતિકામી, <sup>33</sup> બ્રાંતિ ભાંગી, <sup>38</sup> બ્રાંતિ વિશ્રાંતિ પામી;                        |            |
| ના'વે જન્મ થ્રીષ્મ સંતાપ સામે, આત્મારામે આત્મ આરામ પામે.                                                                   | ર૧         |
| <b>આધિ વ્યાધિ ને ઉ</b> પાર્ધિ બધીયે, બાધાકારી નાે'ય અત્રે જરીયે,                                                           |            |
| <b>આનંદોના ઉત્સ</b> વા માત્ર જામે, આત્મારામે આત્મ આરામ પામે.                                                               | રર         |
| ને અંભાષિ ગજના ગાઢ ઘેરી, વાગે વેગે વિજયાનંદ ભેરી;                                                                          |            |
| ભાગે સેના માહની ઠામ ઠામે, આત્મારામે આત્મ આરામ પામે.                                                                        | £ 5        |
| આત્મારામે ઐાજના <sup>લમ</sup> તેજ:પુંજ, આત્મારામે સિદ્ધિના શુદ્ધ કુંજ;                                                     |            |
| આત્મારામે આત્મ આનંદ શુંજ, આત્મારામે આત્મને આત્મ! યુંજ! <sup>૩૬</sup> ર                                                     | १४         |
| ન્ય <b>નુ</b> હ્યુ પ્                                                                                                      |            |
| <b>મનાનંદન</b> છે આત્મા, આત્મા વંદન ધામ છે;                                                                                |            |
| <b>આત્મા જ શુદ્ધ આદેય, હેય અન્ય તમા</b> મ છે                                                                               | ર પ        |
| <sup>૩૭</sup> સુસ્થિત <sup>૩૮</sup> અમૃત સ્થાને, આત્મારામ <sup>૩૯</sup> અનંત છે;                                           |            |
| <b>અક્ષરદેહ<sup>૪૦</sup> અદ્યાપિ, આ</b> ત્મારામ જીવ <b>ં</b> ત છે                                                          | <b>२</b> ६ |
| ુ-<br><b>૩૧ માેટામાં માેડું શ્રેષ્ઠ.</b> ૩૨ વિવિધ જન્મરૂપ વન-વગડામા                                                        |            |
| <b>૩૩ ભ્રમણા અથ</b> વા પરિભ્રમણ ૩૪ શ્રમ−થાક,વિશ્રામ−વિરામ પામ્યો, થાક ઉત્તરી ગ                                             | યેા.       |
| ૩૫ એાજમ, આત્મવીય-શક્તિ. ૩૬ યાજ, જોડ.                                                                                       |            |
| ૩૭ <sup>શ્</sup> લેષઃ (૧) સારી સ્થિતિવાળા (૨) સમ્પક્ષ્પણે સ્થિત, સ્થિર, ધ્રુવ.                                             |            |
| ૩૮ શ્લેષઃ (૧) અમરપદમા, મુક્તિમા, (૨) અમર–દેવસ્થાનમાં, સ્વર્ગમાં.<br>૩૯ શ્લેષઃ (૧) અનંત ન ⊭યાવાચક, (૨) અંત રહિત, અપર્યવસિત. |            |
| ૪૦ <sup>૧</sup> લેષ: (૧) અબ્યય સ્વરૂપી, અવિનાશી; (૨) અક્ષર-વર્ણરૂપ દેહવાળા.                                                |            |



સંવત ૧૮૯૨ ના ચૈત્ર શુદિ ૧ ના રાજ પંજાળની વીર ભૂમિમાં, ક્ષત્રિય વંશમાં એક ખાળસૂર્ય ઊચ્યા. ધીમે ધીમે એ બાળસૂર્ય પોતાના પ્રકાશ ભારતના—અને ભારતબહારના દેશામાં પણ પાથર્યો. અજ્ઞાનરૂપી તિમિરને નિવારવાનું અપૂરું રહેલું વ્રત પૂરું કરવાને જ જાણે કે દેહ ધર્યો હાય તેમ સારું યે જીવન તેમણે જ્ઞાનપ્રચાર અર્થ અપ્શું. ભારતના સંતા—સાધુઓ—તપ-સ્વીઓ એક ઉદ્ભવળ નક્ષત્રમાળા રચે છે. એ જયોતિ ધરાની વચ્ચ શ્રી આત્મારામજી મહારાજે પાતાનું સ્થાન દીપાવ્યું.

જૈન સમાજ ઉપર તા એમના અનહદ ઉપકાર હતા. જૈન દર્શનની આસપાસ વ્હેમા અને આક્ષેપાના ઘન વાદળ ઘરાઇ રહ્યા હતા. શ્રમહ્યા—સાચા પંચમહાવ્રતધારીઓના સિંહનાદ સંભળાતા ખંધ થયા હતા. ખરાખર એ જ વખતે આ પંજાબી સિંહ દર્શન-શુહિ અને ચારિત્રશુદ્ધિની ત્રાડ ગર્જાવી મિધ્યાત્વ અને ઢાંગ, પ્રપંચ અને કૃત્રિમતા એકીસાથે હલી ઊઠ્યા.

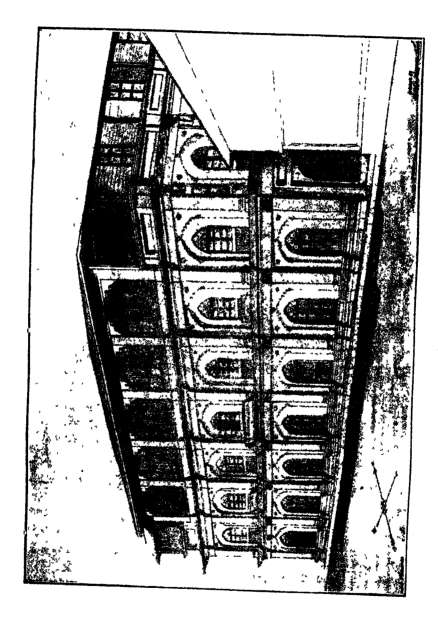


એમનું આખું જીવન વિગતવાર વર્ણવવાનુ આ સ્થાન નથી. સંકુચિત સીમામાં રહે-વાથી એમને કેટલું દુ:ખ થયુ, એમણે અંતરાયાને લેદી પાતાના અભ્યાસ શી રીતે વધાર્યો અને પાતાના જ અનુરાગીઓ, પાતાના જ અનુયાયીઓ, વડીલા વિગેરે સામે એક માત્ર સત્યની ખાતર કેટલું ઝૂઝવું પડ્યું તે તો એમના જીવનના ન્હાના—મ્હાટા લગભગ ખધા જ પ્રસંગા ખતાવી આપે છે. ખરેખર, એ એક મહારથી હતા.

આવા એક નરવીરના પુનિત નામ સાથે સંકળાયેલી સભા અને એ સ્વર્ગસ્થ પુરુ-ષના પુષ્ય પ્રતાપે સભાએ પ્રાપ્ત કરેલી યત્કિંચિત્ સફળતાના આછા ઇતિહાસ રજી કરવાની મને જે તક મળે છે તે હું સહર્ષ વધાવી લઉં છું.

સ્વ. આચાર્ય દેવ પાતે જ્ઞાનની એક પરબરૂપ હતા. ઘણા તરસ્યા પશિકાએ એ પર-અમાંથી ધરાઇ-ધરાઇને જ્ઞાનપાન કર્યું છે તેઓ પાતાની પાછળ જે પુસ્તકા મૂકતા ગયા છે તેના વાંચનથી પણ ઘણા ઘણા જિજ્ઞાસુઓ આજે પાતાની તરસ છીપાવે છે. પાંડિત્યના પ્રદ-







ર્શનના જે એમને માંહ હોત, એટલે કે કેવળ લાેકહિતની દૃષ્ટિ એમનામાં ન હાત તાે તેઓ હિંદી ભાષામાં શ્રંથ-રચના ન કરત. પણ તેઓ યુગબળના પ્રભાવ જાણતા હતા, તેથી તાં તમણે ગૃઢ અને દુર્બાધ શાસ્ત્ર-સિદ્ધાંતા સહજ સરળ ભાષામાં ઉતાર્યા. પૂજાની પરિચિત રાગ-રાગિણીઓમાં એમણે પાતાની ઊર્મિઓ પ્રકટ કરી.

લગભગ પચાસ વર્ષ ઉપર એ પુષ્ય શ્લાક પુરુષના ભાવનગરમાં પગલાં થયાં અને એ જ વખતે વકીલ મૂળચંદ નશુભાઇ, એમના લઘુખાંધુ હરિચંદભાઇ, ખાડીદાસ ધરમચંદભાઇ, મગનલાલ એાધવછ, દામાદર દીયાળ, દામાદર હરજીવન અને જૈન સાશીયલ કલખના સભ્યા વિગેરે ઉપર એ મહાત્માના અલાકિક પ્રભાવ પડ્યો.

એ પછી, એ મહાપુરુષના સ્વર્ગારાહણ પછી બાવીસમે દિવસે રુ. દોઢસાની અતિ સામાન્ય મુડીથી આ અમારી સભા સ્થપાઇ. સ્વ વીરચંદ રાઘવજી જેઓ મહારાજજીના સંસ્કાર લઇ અમેરિકા સુધી જૈન શાસનની હાક વગાડીને પાછા સ્વદેશમાં આવ્યા હતા, તેમના જ હસ્તે આ સભાના ઉદ્દઘાટનવિધિ થયા.

સામાન્ય મુડી અને સામાન્ય પુસ્તકસ ગ્રહના પાયા ઉપર ખડી થયેલી આ સભાએ, દિવસ દિવસે પાતાના ઉત્કર્ષ વિસ્તાર્યો અને એ બધામાં અમને તા સ્વર્ગસ્થ પંજાબી ક્ષત્રિય મહાપુરુષના પુષ્ટયના જ પરચા મળ્યો છે એમ કહીએ તા એમાં કઇ ખાટું નથી.

શ્રી આત્મારામજી મહારાજના સ્મારકરૂપ આ સંસ્થાના સંબંધમાં અહિં બહુ વિસ્તાર

કરવાનું અમે યાગ્ય નથી ધાર્યું. ભાવનગરની આત્માનંદ જૈન સભા એક પ્રગતિશીલ સંસ્થા છે અને તેની વહીવડી વ્યવસ્થા, કાઇ પણ નમૂનેદાર સંસ્થા સાથે સહેજે સ્પર્ધા કરી શકે એવી છે એમ તેના વાર્ષિક વિવરણા પાતે જ કહી આપશે. એટલુ છતાં ગુરુસેવા અને જ્ઞાનપ્રચારને માટે આ સંસ્થાએ શું કર્યું છે અને શું કરી રહી છે તેની કંઇક કલ્પના આવી શકે તે માટે અહીં દોહનરૂપ મ્હાેટી વાતો રન્નુ કરી છે.

૧. ગુરુમંદિર કરવા માટે અને સ્થાયી સભા કરવા સારું જૈન લતામાં આલીશાન મકાન શુમારે ચાલીશ હજારતું સંપાદન કરેલ છે.



ચુલાબચંદ આણુંદજી કાપડિયા, પ્રમુખ

૨. સંસ્કૃત, પ્રાકૃત, ગુજરાતી, વસુદેવહીંડિ, બૃહત્કલ્પ, કલ્પસ્ત્ર, શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર વગેરે આગમ; ષડ્દર્શનસમ્સુચય, કર્મશ્રંથ, ત્રિષષ્ટિશલાકાપુરુષચરિત્ર વગેરે સંસ્કૃત પ્રાકૃત ગ્રંથા; દાનપ્રદીપ, કુમારપાળપ્રતિએાધ, શ્રી તીર્ધ કર ચરિત્રા અને ગુજરાતી શ્રંથા મળી શુમારે ખરોંહ તેમ જ શ્રી કાંતિવિજયજી ઐતિહાસિક ગ્રંથમાળા અને આ શતાબ્દિના



વહ્લભદામ ત્રિભાવનદાસ ગાંધી, સંક્રેટરી

- સંસ્મરણ નિમિત્તે શ્રી આત્માનંદ શતાબિદ સીરીઝની શરૂઆત વગેરે શ્રંથા પણ અલગ રીતે આ સભા પ્રગટ કરી રહેલ છે. ભારતવર્ષમાં કાઇ જૈન સંસ્થા આટલું સાહિત્ય પ્રગટ કરી શકી નથી અને હજ દાઢ લાખ શ્લાકનું કામ પ્રગટ કર-વાની તૈયારીમાં છે.
- 3. દશ હજાર પુસ્તકાં આઠ વર્ગોમાં, જુદી જુદી બાષાના ધર્મ અને કથાનંકાના વિવિધ સાહિત્યના પુસ્તકાં, પચાસ ન્યુસંપપરનાં ફ્રી વાંચ-નના લાભ જેન જૈનેતરને આપતી લાઇ છેરી ધરાવે છે.
- ૪. કેળવણીના ઉત્તેજન અર્થે અને ગુરુભક્તિ નિમિત્તે જયંતિ ઊજવવા પણ આર્થિક-વ્યય સભા ચાલીશ વર્ષ થયા દર વર્ષે કરે છે.

પ. હસ્તલિખિત પ્રતાના એક સારા ભંડાર (શુમારે ૧૬૦૦ પ્રતાના ) ધરાવે છે.

દ. ગુરુબ્રોનું નામ જેની સાથે જોડાયેલ છે તે શ્રી આત્માન દ પ્રકાશ તેત્રીશ વર્ષ થયા સભા ચલાવે છે. અનેક વિવિધ ક્ષેખારૂપી વાની જૈન સમાજને ચરેલુ ધરે છે, વગેરે વગેરે.

આ બધું ગુરુલક્તિ નિમિત્તે થાય છે અને તે સાથે આચાર્ય શ્રી વિજયવ**દ્ધલસ્**રી**ધરજ,** પ્રવર્ત કજી શ્રી કાન્તિવિજયજી મહારાજ, મુનિરાજ શ્રી હસવિજયજી મહારાજ અને પં. શ્રી સંપતિવજય્ મહારાજની સભા ઉપર અપૂર્વ કૃપા છે. ગુરુભક્તિથી જ આ સભા આટલે દરજં પહોંચી છે ઉચ્ચ કોટીનું સાહિત્ય પ્રકટાવવા માટે તો સભા અને જૈન સમાજ મુનિરાજ શ્રી અતુરવિજય્ અહારાજ અને મુનિરાજશ્રી પુષ્યવિજય અહારાજના જ સંપૂર્ણ આભારી છે તેઓ શ્રીના સાહિત્ય પરત્વે પ્રેમ અને રસ, ઉચા પ્રકારની વિદ્વત્તા, સભા ઉપર અપૂર્વ કૃપા, શરીરની દરકાર ન કરતાં ઉચ્ચ સાહિત્ય પ્રગટ થાય તેવી અભિલાષા હોવાથી જ આ સભા આટલું ઉચ્ચ પ્રકારનું સાહિત્ય પ્રકાર કરી શકે છે. છેવે શતાબ્દિના સ્મરણાર્થ મુનિરાજ આચાર્ય મહારાજ શ્રી વિજયવદ્ભભસ્રી ધરજી મહારાજની કૃપા અને આગ્નાથી શ્રી ચરણવિજય મહારાજના પ્રયત્ન અને કૃપાવ શે શતાબ્દિ સીરીઝની શરૂઆત સભા કરી શકી છે અને ત્રિષષ્ટિશલાકાપુરુષચરિત્ર જેવા અમૃદય લેથા પ્રકટ થઇ રહ્યા છે. શ્રી જૈન આત્માનંદ સભા ભાવનગર તો તેઓ શ્રીની ત્રણી જ છે.

ન્યાયાંભાનિધિ શ્રી વિજયાન દસૂરી ધરજી મહારાજના સ્વર્ગવાસ પછી તરતજમાં એમના સ્મરણાર્થ જો કાેર્ધ સંસ્થા સ્થપાર્ધ હાેય તા આ શ્રી જૈન આત્માન દ સભા છે

તે માટે તેને ખરેખર અભિમાન લેવા જેવું છે જે મહાન પુરુષના પ્રભાવશાળી નામ સાથે આ સભાની સ્થાપના સંકળાયેલી છે તે મહાપુરુષની શનાબ્દિ ઊજવવાના પ્રસંગ આ સભાને પ્રાપ્ત થાય તે ખરેખર સભાના અહાભાગ્ય છે. હાલમાં શેઠશ્રી ગુલાખચંદ આહાં દજી પ્રમુખ, ગાંધી વહ્લભદાસ ત્રિભવનદાસ અને શેઠ હરજીવનદાસ દીપચંદ સેક્રેટરી અને અન્ય શહેર ગામના સંઘ, સંસ્થા, પુષ્ટયશાળી જૈન બંધુએ અને બંધનાના લગભગ સાડાચારસં સભાસદાથી બિરાજ-માન થયેલી અને કલકત્તાનિવાસી ગહાદર-સિંહ છ સિંધી અને શેઠ છવણચંદ ધરમચંદ જેવા પુષ્યાત્મા જેવા પેટનાવડે શાલતી આ सक्षा निरंतर नि:स्वार्थवित्तिके कीन सभा-જની સેવા ગુરુઅક્તિથી કરે છે કે જે આ



જની સેવા ગુરુત્રક્તિથી કરે છે કે જે આ શેડ હરજીવનદાસ દાપચંદ, સેક્રેટ<sup>ગ</sup>! ગુરુરાજની શનાબ્દિના મંગળમય પ્રસંગ પણ આ સભાની કોર્તિ<sup>૧</sup>માં વધારા કરે છે.

#### શ્રી આત્મારામજ મહારાજના જીવનની વિશિષ્ટતા

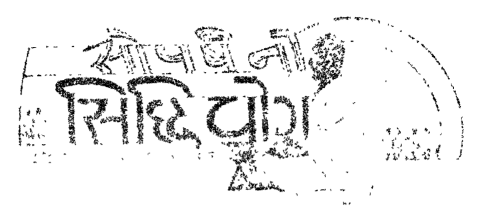
ગમે તેવા ત્રાદીને પરાસ્ત કરવાની શક્તિ અને તે પણ જૈન તત્ત્વજ્ઞાનને અનુસરીને જ. આ વિશિષ્ટ શક્તિ પ્રાપ્ત થવી બહુ દુર્લ લ છે. પૂર્વ જન્મના ક્ષયાપશમ એ પણ નિમિત્ત કારણ છે. આ વસ્તુસ્થિતિ એમના અંથાના વાચકને સમજી શકાય તેવી છે.

એમની આચાર્ય પદવી એમના ગુણોને અનુરૂપ હતી એમના ગુણોથી અને સમર્થ વ્યક્તિત્વથી આકર્ષાઇ સં. ૧૯૪૩ માં કાર્તિકી પૂર્ણિમાના પુષ્ય પ્રસંગે હિંદુસ્તાનના સંધે એમના મસ્તક ઉપર સ્વરિપદના મુકુટ મૂકયો અને એ રીતે શ્રી સંઘે આત્મારામછ મહા-રાજ જેવા સમર્થ યુગપ્રભાવકને સ્વરિપદના સિંહાસને બેસારી પાતાનું ગારવ વધાર્યું.

આ યુગમાં સ્ત્ર૦ શ્રીમદ્ આત્મારામજી ઉર્ફે શ્રીમદ્ વિજયાનંદસૂરિજી આચાર્ય વર્ગમાં તેમ જ સાધુવર્ગમાં ખાસ તરી આવે છે. એવા મહાત્માની ભારતવર્ષને ખાટ પહેલી છે જે અત્યારસુધી પ્રાઇ નથી. એમની શતાબ્દિ ઊજવી એમના ગુણાને સ્મરણમાં લાવવા એ ભવિષ્યની પ્રજાનું કર્તવ્ય છે. તેને અનુસરોને તેમના જન્મને સં. ૧૮૯૨ થી માંડીને આજ સા વર્ષ વીતી ગયાં હાવાથી શતાબ્દિ ઊજવવાના નિર્ણય શ્રી સંઘે કર્યો તે અવસરોચિત છે. ખરે આવા મહાત્માઓ જેઓ પાતાની સાધુતાથી પાતાની સાહિત્ય સંખંધી લાકોપકારી કૃતિથી તેમ જ પાતાના અદ્ભુત તપાળળ અને સંયમરૂપ સદ્દગુણસંચયથી ભર્ત હરિની ભાષામાં अન્કંચરળં મુવઃ ! ભુવનના અલંકાર છે; તેવાઓને જ આપણે ગારવપૂર્વક કહી શકીશું કે जयित તેડિધિક जन्मना जगत् ! ' હે મહાત્મન્, તમારા જન્મથી આ જૈન જગતે ખરેખર અધિક જય કર્યો છે." આ મહાપુરુશના સ્થળદેહ વિદ્યમાન નથી પરંતુ સફ્સદેહ—સાક્ષરદેહ વિદ્યમાન હાઇ આપણે અનેકગણી તેમાથી મેરણા મેળવી શકીએ અને એમનું સ્મરણ ચિરંજવ રાખી શકીએ. છેવટે ભક્તામરની પાદપ્રિરેપે એમની ભક્તિરૂપે એક વિદ્યાને અનાવેલા શ્લોકામાંથી નીચેના સ્તુતિશ્લોક સાદર કરી વિરમવામાં આવે છે.

जैनेंद्रदर्शनसमुद्रमुधाकराय मिद्धांतसारकमलभ्रमरोपमाय । अज्ञानसुप्रजनजागरणारुणाय तुभ्यं नमो जिनभवोदधिशोषणाय ॥





સાચાં માતી માટે જેમ સ્વાતી નક્ષત્ર, મીઠા મેરામણ, મત્સ્યનું જલતરણ અને વર્ષાના આગમનના યાગ કવચિત્ હાય છે તેમ ગૃહ-નક્ષત્રાદિ પાંચે પ્રભાવિક યાગ દર-મિયાન કાઇ પુષ્યાત્માના જ જન્મ થાય છે.

બરાબર સૈક્ષ પહેલાં પ જાબના નાના ગામડામાં જ્યારે આત્મારામના જન્મ થયા ત્યારે તેમના ખલવાન જન્મ-ગૃહ્યોગની ભાગ્યે જ કાઇને કદપના આવી હશે કે તે જેન જગ-તેના પ્રભાવિક સીતારા-પજાળકંસ-રીના પ્રખર તેજને શાભાવનારા ઘશે.

આત્મારામને ભલે તેના પિતા અને પાયક પિતા દીત્તા કે દેવીદત્તના ઉપનામથી સંબાધતા હોય પરંતુ જન્મચાગમાં ને રાશિ તેમજ સ્વભાવમાં આત્મારામ જ હતા અને પરિ-ણામે તેમની સમર્થ શક્તિના પ્રભાવ ભલેને શ્રી વિજયાનં દસ્રીશ્વરજીના શિરોસ્થાને પહોંચ્યા છતાં જિંદગીભર અને અત્યારે પણ તેમને શ્રી આત્મારામજીના નામથી સંભારતા અનાખા જ ઉલ્લાસ પ્રગટે છે તે તેમના જન્મકાળના સિદ્ધિયોગ.



મહાન્ પુરુષાને ડગલે ને પગલે સિદ્ધિ હોય છે. પંજાળમાં જન્મી, પંજાળમાં જ ઉછ-રૈલા અને ત્યાં તે વખતે પ્રચાર પામેલ સ્થાનકવાસી હવામાં ઉછરવા છતાં તેમને મૂર્તિ-

#### સા વર્ષના સિહિયાગ

પૂજાનું મહત્ત્વ સમજાય અને છેક ગુજરાતમાં આવીને સંવેગ સ્વીકારવાના પ્રસંગ કદાચ સાંપડે, પરંતુ પાતાનું સાધીને બેસી ન રહેતાં તુરત પંજાબ પહોંચી જઇ, ત્યાં અજ્ઞાન- તિમિરને વિદારવા કટિબહ થવું અને આર્યસમાજ, સ્થાનકવાસી વિગેરે વિવિધ મતવાદીઓ સામે ઊભા રહી, પંજાબમાં બંધ થએલાં જિનાલયાના દાર ખાલાવી પંજાબને પુનઃ વીર-ભૂમિનું નંદનવન બનાવ્યું તે જ તેમની શક્તિનું માપ છે. તેઓશ્રી અવિશ્રાંત શ્રમથી પંજાબમાં વીરધર્મ-પ્રચારની વિજયપતાકા એટલા જોરશારથી ક્રશાવી રહ્યા હતા કે તેની સુવાસ છેક ગુજરાતમાં ફેલાવા લાગી અને તેમને સંવેગ દીક્ષાના હજી પૂરા બે વર્ષ નહાતાં વિત્યાં ત્યાં વહાદરાના શ્રીમંત્ત કુટુંબના યુવકાએ અનુક્રમે પંજાબ પહોંચીને પોતાની ત્યાગ ભાવના જાહેર કરી-આવી વધુનાતરી મળી આવેલી તકના અંધારે લાભ લઇ લેવાને બદલે તેમની ત્યાગ ભાવનાને કસાટીએ ચડાવી જોઇ અને તેમના વડીલાને વાંકફ કરી સમ્મતિ મેળવ્યા પછી જ તેમને દીક્ષા આપી જે પ્રવર્ત્તક શ્રી કાંતિવિજયજી, પં. શ્રીહંસવિજયજી આદિ અગ્રસ્થાને પહોંચેલા સપ્રસિદ્ધ છે.

જેમ શ્રી આત્મારામજ મહારાજના શિષ્ય સમુદાયમાં વહાદરાએ અયસ્થાન લીધું તેમ તેમના સમુદાયનું નિયમન શુંથવાને તે જ વહાદરાએ શ્રી વિજયકમલસૂરી ધરના નેતૃત્વ નીચે સાધુ સંમેલન બાલાવ્યું અને પરિણામે તે પ્રમંગે સર્વત્ર શ્રી આત્મારામજ મહા-રાજના સમુદાયનાં એક્ય અને દીઈ દર્શિતાની છાપ પડતી હતી.

આજે એ જ ગુરુદેવની જન્મ શતાબિદ ઊજવવાની જ્યારે પંજાબ ઘરે-ઘરે તૈયારી કરી રહ્યું છે, જ્યારે મુંબઈ અને પાટણ વચ્ચે આ માંગલ્ય પ્રસગ ઊજવવાની વિચારસૃષ્ટિ રચાઇ રહી છે તેવા અણીના વખત વડોદરા આ લામ ખાટી જાય એ પણ સ્થાનના સિદ્ધિયોગ જ લેખાશે. શ્રાં આત્મારામજી મહારાજે સવગ દીક્ષા પછીના કૃષ્ત એક જ દાયકામાં જેમ પંજાબમાં વીરધર્મના વિજયધ્વજ ક્રરકાવ્યા તેમ જ અમદાવાદમાં ચાલતા સાગરાદિ વિવિધ ગચ્છ-પક્ષના વાદામાં વિજય મેળવીને સં. ૧૯૪૨ માં જ્યારે તેએાશ્રી સિદ્ધાચળની યાત્રાએ ગયા ત્યારે આ પુનીત ગિરિરાજની યાત્રાએ કલકત્તાથી રાયખહાદુર ખદ્રિદાસજી, પંજાબથી, કચ્છથી શેઠ રવજી દેવરાજ, મહારાષ્ટ્ર ( ધુલીયા ) થી શેઠ સખારામ દુર્લભ, અમદાવાદથી શેઠ વીરચંદ દીપચંદ, ભરૂચથી શેઠ અનાપચદ મલુકચંદ, વડાદરાએ શ્રી ગાકળભાઇ દાલતરામ, ભાવનગરથી વકીલ મૃલચંદ નથુબાઇ એમ સારાયે હિંદના દરેક પ્રાંતાના આગેવાનાનું આવલું થયું.

ધર્મ પ્રવર્તિક યતિવર્ગ ધર્મા ધ ભક્તોના પાષણથી અને ધર્મ નિમિત્તે મેળવેલ ગીરાસદારી જાગીરના ઘેનમાં ઉન્માદે ચડી ગયા હતા. એ અણીના વખતે શ્રી સત્ય-વિજય પંન્યાસે સંવેગરંગથી સાધુત્વને શુદ્ધ સ્વરૂપ વાબ્યું હતું અને આજે તેમનું

#### શેઠ દેવચંદ દામછ

પ્રમાણ કાયકાથી મટીને સૈકા ઉપર પહોંચ્યું હતું. જો કે આ રીતે સંવેગ-સ**સુકાયના વિકાસ** થવાથી યતિવર્ગનું જોર કબાતું જતું હતું છતાં તેમની પાટપરંપરા હાઇને ગા**કીપતિ** તરીકે આચાર્યપદ ધરાવવાનું અભિમાન છાડી શક્યા નહાતા. આ વાત જૈન સમાજને ખટકતી હતી, તેથી આવી મળેલા સારાયે હિંદના અથગથ્યો એકઠા થયા.

આ પ્રસંગે અનેક વિશેષણાવાળી કંકાત્રીની પ્રથા નહાતી, છતાં સંઘ શખ્દનું ગારવ હતું અને આગેવાનામાં પરસ્પર પ્રેમનાં ઝરણાં વહેતાં. સારાયે હિંદના આગેવાનાનું એકત્ર થઈ જવું અને શ્રી આત્મારામજી જેવા પ્રખર પુરુષનું આવવું એ જાણે સિહિયાગ સાધ્ય થયા હાય તેમ સંવેગ સમુદાયમાં એક આચાર્ય જોઈએ જ અને તે પદ શ્રી આનંદવિજયજી (આત્મારામજી) મહારાજને આપવું તેમ એકત્ર મળેલા આગેવાનાએ નક્કી કરી લીધું.

નિત્ય કર્મથી પરવારી શ્રી આનંદવિજયજી મહારાજ સમુદાય સહ વર્તમાન ઉપા-શ્રયે હતા ત્યાં હિંદના સકલ સંઘનું એકત્ર થઇ ગએલ પ્રતિનિધિ મંડળ જઇ પહોંચ્યું અને વંદન કરી આચાર્યપદ સ્વીકારવા નમ્ર વિનંતિ કરી.

श्री आन हिन्यश भड़ाराजने आश्रर्थ थयुं. संवेगी समुदाय में आचार्य की उपाधी की जरूरत क्या है ? मैं न तो गणाधीश वा पंन्यास पदाधीश हुं, और मैं गुरुदेव का चरण में सब से छोटे ही सेवक हुं—वंगेरे शण्हीमां पहनी माटे ना पाडी, परंतु आवनारा आगेवाना ६६निश्चयी क इता, संघनी आज्ञानुं महत्त्व समकता हता अने श्री आत्मारामण महाराजना ज्ञानशिक्तने इसाटीओ यडावी यूक्या हता तथी तमना हरेक-णयाव हा-ना सामे तेमले संघनी आल् घरीने आयार्थ पहालिषेक्षने। वासक्षेप नाणीने क णस्या.

સં. ૧૯૩૨ માં શ્રી આત્મારામજીએ પંજાળથી છેક ગુજરાતમાં દોડી આવી સંવંગ દીક્ષા લીધી અને સં ૧૯૪૨ માં હિદના સંઘે મળી આચાર્યપદવી આપી તમાં અલુધાર્યો સિદ્ધિયાગ હતા તે ઉપરાંત આજે જ્યારે આ મહાન્ નરના જન્મકાળને સા વર્ષ પૂરાં થાય છે, શતાબ્દિ ઊજવવાના અનહદ પુષ્ય યેત્ર પ્રાપ્ત થએલ છે ત્યારે જ ખ્યાલ આવે છે કે આ મંગલ દિવસ એ છે કે જ્યારે આ મહાત્માની શતાબ્દિ જ નહિ પણ તેમની દીક્ષાને સાઠ વર્ષ થવાથી હીરકમહાત્સવ અને આચાર્યપદને પચાસ વર્ષ થવાથી સુવર્લ્ય મહાત્સવ ઊજવવાના પણ એક સાથે જ ઉજ્જવળ પ્રસંગ સાંપડ્યો છે. આવી સા વર્ષે સાંપડેલી સિદ્ધિયાગની તકના જનતા લાભ બહાળા પ્રમાણમાં લેવા પામે અને આ મહાન્ સમુદાય મહાત્માશ્રીના પવિત્ર નામને ચિરસ્મરણીય બનાવે એ જ અભ્યર્થના.





આ જગતમા આપણી દષ્ટિએ પડતા પદાર્થના ; મનુષ્યતે લહ્યું જ જાણવાનું મળે છે. તેવી જ રીતે જ કઅતે ચેતન એવા બે ભાગ છે. તેમાં ચેતનના આ ક્ષેખમાં પણ એક મહાન્ પુરુષ અથવા તા અંગમાં મનુષ્ય, પ્રાણી તથા અન્ય પ્રાણીએ! આવે ને મહાત્માના જીવનચરિત્રમાંથી તેમનું સાહિત્યમય જીવન

આક્ષેપ્પવા યતિકરિત પ્રયત્ન કર્યો છે. આજે જૈતાના

છે. જેમા મનુષ્યને **બા**જ્ત કરતા વિશેષ છુદ્ધિ તથા સત્તા મળેલા જોવામાં આવે છે. એ છહિ તથા સત્તાના મનુષ્ય જેવા ઉપયોગ કરે તે પ્રમાણે તે સત્કર્મની સાથે દેશા-ત્કર્ષના. સમાજ ને ધર્મના ઉદ્ધારના માટા કૃત્ય કરે, આત્મસ વમી **બની ધર્મના**  ધ્વજ કરકાવે અને તે કર-વામા સ્વાર્થત્યાગી થઇ अवते त्यारे क भनु-**ખ્યતી અપૂર્વ ખ્યા**તિ થાય છે. અને મહા-પુરુષાએ સંસારમાં જન્મી શું કર્યું તે



માલૂમ પશ્ચા જાણવાની તેમની પછીની પ્રજાતે આકાંક્ષા રહે છે <sub>|</sub> તેમને ઢું ઢકમત ઉપરથી આ**સ્થા** ઊઠી ગઇ અને સ**ંવેગી** તેમજ તેમના સચ્ચરિતના વર્ષ્યુ નથી જગતના પ્રત્યેક / દક્ષા લેવા ગુજરાત તરફ પ્રયાણ કર્યું . સ. ૧૯૭૨ માં

િશ્રી અહમારાયજી

त्रीका श्रीन्धा तरीके के

ડુઢક પથ વિચરે છે તે

પથમાં શ્રી આત્મા-

સમજી મહારાજે માટા

મહોત્સવ નહિત ' મા-

લે કાટલા "પંજાયમા

**છવણરામ ગુરુતા** હાથે

શક્તિ અટલી પ્રથળ

હતી કે હમેશા ત્રણ

માં ધ્લોક તેઓ કંઠાય

કરતા. વ્યાકરણાદિના

અબ્યાસ કરતા. વિભ-

અર્થ

તેથી

क्तिहारा के

વેમની સ્મરણ

*દી*ક્ષા લીધી દ્વતી.

#### શ્રી. નાનચંદ તારાચંદ

અમદાવાદમાં અસંખ્ય શ્રાવકાની હાજરીમાં ત્રી ખુદ્ધિવિજયજી મહારાજ પાસે શ્રો આત્મારામજી મહારાજ તથા તેમની સાથે પંજાબથી આવેલા બીજા પદર સાધુએોએ સંવિદ્ય દીક્ષા અંગીકાર કરી

શ્રી આત્મારામછ મહારાજની વિદ્વત્તા એટલી અદ્વિતીય હતી કે તેઓએ આપણી પાસે જે સાહિ-ત્યના ભંડાર ખુલ્લા મુક્યા છે તેવી આપસંત તેના ગંહેજે કલ્પના થઇ શકે. તેમનામા કવિત્વ શક્તિ પણ એટલી અજબ હતી કે આજે તેમણે રચેલ પૂજાઓ, સ્તવના, સજ્ઝાયા, જેન કામના આબાલવૃદ્ધ સા કઠામ કરતાં પાતાના આત્માને ધન્ય માને છે

અા મહાત્માના '' જૈનનત્ત્વાદર્શ'' '' તત્ત્વનિર્ણયપ્રાસાદ '' '' અજ્ઞાનિતિમરભારકર " ' જૈન-ધર્મ' વિષયક પ્રશ્નોત્તર '' " સમ્યક્ત્વશલ્યાહાર '' '' નવતત્ત્વ '' અને ' ઉપદેશળાવની " પૂજા સંપ્રહ, સ્તવના, સઝાજ્યા, પદા વિગેરે મુખ્ય પ્રધા છે

## जैनतस्वादर्श--

આ માંથ શ્રીમદૂર્તી વિદ્યામાં સ્થિતિમાં શ્રાવક બામશી માણેકે સ. ૧૯૪૦ માં હિંદીમાં પ્રગટ કરેલ છે. તેનુ ગુજરાતી ભાષાંતર વક્ષાલ મૂળચંદ નથુમાઈએ કરી શ્રી જૈન આત્માનંદ સભા–ભાવનગરદ્વારા પ્રકાશિત કરેલ છે. તેની હાલ એક પણ નકલ મળતી તથી. આ સાળ હજાર શ્લાકની સંખ્યાના માંથના ભાષાંતરના સમાવશ કાઉન આઠ પેજી સાઇઝના આશરે સવા છસે પૃષ્ઠ ( ફારમ ૭૮ ) માં કરી ફક્ત ૩ા. ૪–૦–૦ની કિંમત રાખેલ હતી.

ભાર પરિચ્છેદ પાર્ડી જીદા જીદા વિષયા ઉપર અમ ખ્ય દાખલા, દલીક્ષાે, પુરાવા, સહાદતાે આપી ત્ર'થતે અત્યુત્તમ બનાવવા કર્ત્તાએ પાતાનાે પ્રયત્ત સફળ કર્યો છે

પહેલા પરિચ્છેદમાં દેવનું સ્વરૂપ, તીર્થ કરોના નામ, વર્ષ્યું, માતાપિતાના નામ, ચાલીશ તીર્થ કરના બાવન બાલ વગેરે આવેલ છે.

ખીજા પરિ≈છેદમાં કુદેવનું સ્વરૂપ વર્ણવેલ છે. તેમાં કુદેવોમાં સ્ત્રી–સેવનાદિકના દૂષણા, જગત્ના કર્તાના નિર્ણય, જગત્ ઉત્પત્તિ સંખ'ધી વદાતનું ખંડન વિગેરેના સવિસ્તર સમાસ કર્યો છે.

ત્રીગ્ત પરિચ્છેદમા ગુરુતત્ત્વનુ સ્વરૂપ કહેલ છે. જેમા પાંચ મહાલતાનું સ્વરૂપ, ચરણસિત્તરી તે કરણ-સિત્તરીના સીત્તેર સીત્તેર ભેદ, શાસ્ત્રાધારે ગુરુનું સ્વરૂપ વગેરે વસ્તુએતો સમાવેશ કર્યો છે.

ચોથા પરિચ્છેદમાં કુગુરુનુ સ્વરૂપ કહેલ છે. ક્રિયાવાદીઓના કાલવાદી, ઇશ્વરવાદી, નિયતવાદી, આત્મવાદી, સ્વભાવવાદી એ પાચ વિકલ્પ મેળવી તેના પૃથક્ પૃથક્ એક સો એ'સી મત કહેલ છે.

પાંચમા પરિચ્છેદમાં ધર્મ તત્ત્વનું સ્વરૂપ છે, જેમાં નવતત્ત્વના ભેદોનું સ્વરૂપ વેદાતવાદ સાથે સ્પર્ધા કરી સવિસ્તર કહેલ છે.

છઠ્ઠા પરિચ્છેદમાં ચૌદ ગુણસ્થાનનુ સ્વરૂપ દશ વિભાગા પાડી સમજાવેલ છે.

સાતમા પરિચ્છેદમાં સમ્યક્ત્વદર્શનનું સ્વરૂપ છે જેમા અરિક્રંતની પ્રતિમા પૂજવી, ગુરુતત્ત્વ, ધર્મ-તત્ત્વ, નિશ્ચય, સમ્યક્ત્વ, તેની કરણી વિગેરે છે; તથા વેદના પ્રાચીન અર્થ છોડી નવીન અર્થ બનાવવાનું કારણુ બહુ રસમય શૈલીથી સમજાનવા પ્રયત્ન કર્યો છે.

### શ્રી આત્મારામજી મહારાજના યુંથાનું દિગ્દર્શન

અાઠમા પરિચ્છેદમાં ચારિત્રનું સ્વરૂપ છે, જેમાં અતિચારના સ્વરૂપા, અઢાર પાપસ્થાનકાની સમજ, ભક્ષાબક્ષ વગેરેના દાષા બહુ જ સવિસ્તર સમજાવેલ છે

નવમા પરિચ્છેદમાં શ્રાવકના દિનકૃત્યની કરણીની સમજ આપતા આઢાર, વિહાર, મલોત્સર્ગ, દંત-ધાવન, કેશ સમારન, સ્નાન, નિદ્રા, દ્રવ્યપૂજા, ભાવપૂજા, સામાયિક, સ્નાત્ર વગેરેમા શ્રાવક કેમ વર્ત લું? દેવગુરુની આશાતનાથી કેમ બચલું? માતા. પિતા, સહાદર, સ્ત્રી પુત્ર, ગુરુ, સ્તેહી, સંભ'થી, નગરજનો સાથે કેમ વર્ત લું? તેની માર્ગ સૂચી એવી લાક્ષણિક રીતે સમજાવી છે કે એક વ્યવહાર શાસ્ત્રની કાંલેજના અભ્યાસક્રમના આ પ્રકરણમા સમાસ કરવામા આવ્યો છે.

દશમા પરિચ્છેદ્દમાં શ્રાવકાનાં રાત્રિકૃત્ય, પર્વકૃત્ય. ચાતુર્માસિક કૃત્ય, સાવત્સરિક્કૃત્ય, જન્મકૃત્ય એમ પાંચ કૃત્યાનુ સ્વરૂપ આપવામાં આવેલ છે.

અગિયારમા પરિચ્છેદમા શ્રી ઋષભદેવ ભગવાનથી શ્રી મહાવીગ્સ્વામી પર્યંત જૈનમતાદિ શાસ્ત્રાનુ-સારે ઇતિહાસ પૂર્વ કતાંત આપવામાં આવેલ છે. તેમા જીદા જીદા ઓગણત્રીશ પ્રકરણા પાડી, કુરુવંશ તથા યત્નોપવિતની ઉત્પત્તિનું વર્ણન, યાત્રવલ્કય, સુલસા, પીષ્પલાદ તથા પર્વત પ્રસુખથી ક્ર્રી અસલ વેદાને કેરવી હિંસાયુક્ત વેદાની રચના થઇ, તેનું સ્વરૂપ, પૂર્વોક્ત મહાપુરુષાના કથનાનુસારે વર્ણવેલ છે.

બારમા પરિચ્છેદમાં શાસનપતિ શ્રી મહાવીરસ્વામીથી આજ સુધીનુ કેટલું ક ઐતિહાસિક વૃત્તાંત રચના ત્મક શૈલીથી સમજાવી ગ્રથની સમાપ્તિ કરી છે

જૈન સિદ્ધાંતાના જિજ્ઞાસને આ એક જ શ્રંથમાંથા એટલી સામગ્રી પૂરી પડે છે કે તેમાથા તેને જૈનદર્શનનુ સારામા સારું સર્વેદિકૃષ્ટ દિગદર્શન થઇ શકે છે, તે નિઃસંદેદ વાત છે.

### अज्ञानतिमिरभास्कर---

આ મુંથ રવ • મહાત્માએ અંબાલા (પંજાબ)માં લખવા શરૂ કરેલ. તે સં ૧૯૪૨ ખંભાતમાં પૂરા લખી તૈયાર કર્યો અને તે ભાવનગરના શ્રી જૈન જ્ઞાન હિતેચ્છુ સભાએ પ્રકાશિત કરેલ, જેની ભધી નકલા ખલાસ થઇ જવાથી તેની બીજી આવૃત્તિ ભાવનગરની શ્રી જૈન આત્માન દ સભા તરફથી સં. ૧૯૬૨ માં પ્રસિદ્ધ થયેલ છે તેની પણ એક ય નકલ મળતી નથી.

આ ત્રંથ રાયલ આદપેજી સાઇઝમાં પાેચા ત્રણસા પૃષ્ઠ ( એાગણચાલીશ કારમ ) મા પૂરા કર્યો છે. તેના જીદા જીદા ખે વિભાગ પાડી, પ્રથમ વિભાગમાં નિધ્યાત્વળનિત અજ્ઞાનનાને લઇને અન્ય મતવાળા-એાએ જૈનધર્મ ઉપર જે આક્ષેપા કર્યો છે તે કરે છે, વેદાદિ શ્રંથાના સ્વકપાલકલ્પિત અર્થ કરી જે જે લેખાદ્વારા પ્રયત્ન કર્યો છે તે ત્યાય અને યુક્તિપૂર્વક તે તે શ્રંથાનું મંથન કરી આ શ્રથમાં સ્પષ્ટ રીતે દર્શાવવામાં આવ્યું છે. જૈન દર્શનની ક્રિયા તથા પ્રવર્તન, સર્વ રીતે અળાધિત અને નિર્દીષ એવું જગતના સર્વ ધર્મોની દર્શિએ સિદ્ધ કરી આપ્યું છે

આ પ્રવીષ્યુ મંથકારે આપ્યા વિશ્વની પ્રવૃત્તિયા સિદ્ધ કરી ખતાવ્યું' છે કે આર્કત્ **ધર્મની આવના** પુરાતની છે ને ઇતરવાદીઓના ધર્મના ભાવનાનુ સ્વરૂપ ખુલ્લું કરી જૈનધર્મનાં તત્ત્વો સર્વોપરી **ઢાેેે**વાનું સાખીત કરી આપ્યું છે.

#### શ્રી. નાનચંદ તારાચંદ

અાસ્તિક અને નાસ્તિક મતના વિચાર, જૈન ધર્મની પ્રત્યળતાથી વૈદિક હિંસાના પગલન, વેદના વિભાગ, વેદના ઋષિઓના માંસાહારનું પ્રતિપાદન, વૈદિક યન્નકર્મના વિચ્છેદ, વૈદિક હિંમા વિષે વિવિધ મત, શંકરાચાર્યના વાગમાર્ગાંદિ વિષયોનું સ્પષ્ટીકરણ, તેમ જ વદ, સ્મૃતિ, ઉપનિષદ્ ને પુરાણાદિ શાસ્ત્રોમાં દર્શાવેલ યત્ર વિગેરનું સ્વરૂપ વર્ણુવી, નિશ્યાત્વલરેલી અન્નાનતા દર્શાવી, અસરકારક વિવેચન કરનાર વિશ્વાસપાત્ર શ્રંથ તરીકે અર્વાચીન જૈન સાહિત્યમાં આ મુખ્ય છે.

શ્રંથકારે ખૌદ્ધ, સાંખ્ય, જેમિનેય આદિ દર્શનવાળાએ મુક્તિના સ્વરૂપનું કેવી રીતે કથત કરે છે, તથા ઈશ્વરમાં સર્વદ્મપણાની સિદ્ધિ કરવા તેઓ કેવી યુક્તિએ દર્શાવે છે તેનું ભાન કરાવા, પાંડિત્ય-ભરેલું વિવેચન કર્યું છે.

ખીન્ન વિભાગમાં સાધુ અને શ્રાવત ધર્મની યાગ્યતા દર્શાવવા માટે એકવીશ ગુણોનું વર્ષ્યુન, ભાવશ્રાવકના ષડ્દ્વાર સળ'ધી સત્યાવીશ ભેદ ને તેના સત્તર ગુણોનું સ્વરૂપ વિવેચન સહિત આપ્યું છે. ખહિરાત્મા, અ'તરાત્મા અને પરમાત્મા એ ત્રણ આત્માનાં સ્વરૂપા સક્ષિપ્તમાં વર્ષ્યું છે.

જૈન કે જૈનેતર કાઇ વિદ્વાન આ શ્રાંથનું અવલાકન કરશે તેં જણાશે કે જૈનાના એક સમર્થ આચાર્યો ભારતવર્ષની પ્રજાને સન્માર્ગ વ્યતાવવા આવા શ્રાંથા રચી ભારે ઉપકારથી ઋણી વનાવી છે.

### सम्यक्त्वश्चरोद्धार---

આ **માંય** સદ્દ્રગત આચાર્ય શ્રીએ સં. ૧૯૪૦ માં લખી તૈયાર કરેલ, તે સ**ં. ૧૯૪૧ માં ભાવનગર** શ્રી જૈન ધર્મ પ્રસારક સભાએ ગુજરાતીમાં અને સ. ૧૯૬૨ માં શ્રી જૈન આત્માન દે પુસ્તક પ્રચાર મંડળ દીલ્હીમાં હિંદી ભાષામાં પ્રસિદ્ધ કરેલ છે.

હું હંક મતના જેઠમલ તામના સાધુએ '' સમક્તિસાર '' તામના પ્રાંથ બનાવેલ કે જે સં. ૧૯૩૮ માં ગાંડલનિવાસી તેમચંદ હીરાયદે પ્રસિદ્ધ કર્યા. આ શ્રંથમાં મૂર્ત્તિપૂજા અને સમ્યકૃત વિરુદ્ધ એટલા કડક લખાણા હતાં કે જે કાઈપણ મૂર્તિપૂજક જૈન સહન ન કરી શકે. તેની તમામ વિગતાનુ ખડન આ—સમ્યક્ત્વશલ્યો હાર—શ્રંથમાં કરેલ છે; જેમાં મહાવીરસ્વામીયી આજ સુધીમાં મૂર્ત્તિપૂજા પુરાણી છે તે પાશ્ચાત્ય વિદ્વાનાના અભિપ્રાયોથી તથા મૂર્તિઓના પુરાવાયી અને પૂર્વાચાયોકૃત આગમાદ્વારા સિદ્ધ કરી બતાવ્યું છે. અજ્ઞાનતાના પ્રસંગયી ઉત્માર્ગ ગામી બનેલા બવ્ય છવાતે હૈયાપાદય સમજીને સ્વાનુસાર શ્રી તીર્ય કર, ગણુધર, પૂર્વાચાય પ્રદર્શિત સત્ય માર્ગ બતાવવા લેખક મહાત્માએ આ શ્રંથમાં પ્રશંસનીય પ્રયત્ન કર્યો છે.

### श्री जैन धर्मविषयक प्रश्लोत्तर-

સં. ૧૯૪૫ પાષ સુદિ છઠ્ઠના રાજે સ્વ. આચાર્યશ્રીએ લખી પૂર્ણ કરેલ આ પ્રંથ ભાવનગરની શ્રી જૈન આત્માન દ સભાએ પ્રસિદ્ધ કરેલ છે. આ પુરતકમાં અનેક પ્રશ્નોના સમાધાન કર્યાં છે. તેમાં નીચેના વિષયા ખાસ છે.

જૈનામાં જ્ઞાતિધર્મ, શ્રાવકધર્મ, સુનિધર્મ, જૈનમતના આગમ, મહાવીરસ્વામીના સમયમાં જૈની રાજ્ય, પાર્શ્વનાથ ને તેની પટ્ટાવલી, જૈનધર્મ બૌદ્ધ ધર્મથી જુદ્દે છે, છુદ્ધની ઉત્પત્તિ, નિર્વાણ શબ્દના અર્થ, પુષ્ય પાપતું કળ દેનાર ઈશ્વર નહિ પણ કર્મ છે, જગત અકૃત્રિમ છે, દેવ–ગુરુ ને દેવોના બેદ,

### શ્રી આત્મારામછ મહારાજના મચાતું દિગૃદર્શન

સમ્યક્<sub>ર</sub>વી દેવતાની સાધુ શ્રાવક લકિત કરે તે৷ શુભાશુબ કર્મના ઉદયમાં દેવતા નિમિત્ત છે વગેરે અનેક પ્રશ્નો આ ગ્રથમાં ચર્ચવામાં આવ્યા છે.

### नवतस्य तथा उपदेश बावनी---

આચાર્ય શ્રીએ સ. ૧૯૨૭ માં તૈયાર કરેલ છે તે આચાર્ય શ્રી વિજયવક્ષભસૂરી ધરજી મહારાજની પ્રેરણાથી પ્રાે હીરાલાલ રસિકદાસ કાપડિયાએ સં. ૧૯૮૮ માં પ્રસિદ્ધ કરેલ છે.

આ ગ્રંથમાં જીવદયાનું, નવતત્ત્વનું સ્વરૂપ આળખવામા આવ્યું છે, પરંતુ વિશેષતાએ શ્રી ભગવતી-સૂત્ર પ્રમુખ વિવિધ આગમાના પાઠાની અહિં સંકલના કરવામાં આવી છે. અનેક મુદ્દાની વસ્તુઓ યંત્રફપે કાષ્ટકદ્દારા રજી કરેલ છે જેથી આ પ્રથમી મહત્તામાં અસાધારણ વૃદ્ધિ થઇ છે કર્તાએ ભાર વિવિધવર્ણી ચિત્રાવડે એને અલંકૃત કર્યો છે. ખાસ જીવતત્ત્વ, અજીવતત્ત્વ, પુષ્યતત્ત્વ, પાપતત્ત્વ, આસ્રવતત્ત્વ, મ વરતત્ત્વ, નિર્જરાતત્ત્વ, મોક્ષતત્ત્વ વિગેરે વિષયોનો સપૂર્ણ રીતે આ પ્રથમાં સમાસ કર્યો છે

ઉપદેશ બાવનીમાં પ્રથમ શ્રી ૐકારની ગ્તુનિ કરી દેવ, ગુરુ અને ધર્મની સ્તુનિ કરવામાં આવી છે. તે પછી વિવિધ બાેધજનક ઉપદેશ આપેલ છે.

### जैनमतत्रक्ष--

આ નાનકડા પુસ્તકમાં સ્વર્ગસ્થ મહાત્માએ લાંખા વર્ષના ઇતિહાસ કાસી કાસીને ભર્ષો છે. ઋષભ-દેવથા મહાવીસ્સ્વામી સુધીના તીર્થ કરોની અતિહાસિક ટ્ર્યક તોષ આમાં છે. કયા કયા તીર્થ કરોના સમયમાં કયા મતની શરૂઆત થઇ તથા તેમના કેટલા ગણધરા હતા? કેટલા ગચ્છા હતા? તેની ટ્રુંકી વિગત, ગવશ અને નારદ મુનિના સંબંધ, તથા મહાવીસ્ત્વામી પછી કયા આચાર્યોએ કેટલા પ્રધા બનાવ્યા? કેટલા જેના બનાવ્યા? કેટલા મંદિરાની પ્રતિષ્ઠા કરી? વગેરેનું ટ્રુંક પણ રસપ્રદ વર્ણન આપ્યું છે. તેમ જ મહાવીસ્ત્રવામીયા આજસુધીના ગૂર્જ રપતિઓએ કઇ સાલયા કા સાલ સુધી કેટલા વર્ષ રાજ્ય ભાગવ્યું વગેરે વિગતાના સમાવેશ સપ્રમાણ આપેલ છે. આ પ્રથ પગ્નમ શ્રી આત્માનંદ જૈન સભાએ સં. ૧૯૫૩ માં પ્રકાશિત કરેલ છે.

### विकागी प्रश्लोत्तर-

સને ૧૮૯૩ ( વિ. સં. ૧૯૪૯ ) માં સ્વ. મહાત્માને અમેરિકાના ચિકાગા શહેરમા ભરાનારી સર્વ-ધર્મ પરિષદમાં પ્રતિનિધિ તરીકૃતું આમ ત્રણ હતું, જેમાં પાતે સાધુ ધર્મમાં હેાવાથી ન જઈ શક્યા, પરતુ મી. વીરચંદ રાધવજી ગાંધીને તૈયાર કરી માકલ્યા. તે ચિકાગાના પ્રશ્નોના ઉત્તરા આ ગ્રાંથમાં આપેલ છે.

ઇ ધર કઇ વસ્તુ છે ? જેના કેવા ઇ ધરને માને છે ? અન્યમતવાળા કેવા ઇ ધરને માને છે ? ઇ ધર જગતના કર્તા સિદ્ધ થાય છે કે નહિ ? કર્મ શું વસ્તુ છે ? તેના મળબેદ કેટલા છે ? ઉત્તરભેદ કેટલા છે ? કર્યા કર્મના અધ દ્વાય છે તે કથા તેના કળ દ્વાય છે ? એક મતિથી ગત્યાં તરમાં કાશું લઈ જાય છે ? જીવને કર્મના શું સ બંધ છે ? કર્મના કર્યા કર્માં છવ પાતે કે કાંઇ તેને કર્મ કરાવે છે ? પાતાના કયા કર્માં છવ ભાકતા છે ? સત્ર્વ મતામાં ઇ ધર દ્વાવાની શક્તિ છે કે નહિ ? મનુષ્ય ને ઇ ધ્વરના શું સંબધ છે ? સાધુ અને સંસારીના ધર્મો, ધાર્મિક ને સંસા-

રિક જિદગીનાં નીતિપૂર્વક લક્ષણ, ધર્મશાસ્ત્રોનું અવસાકત કરવાના નિયમા, દૂધણુ રહિતની પીછાન, ધર્મભ્રષ્ટ થનારતી કરી શુહિ, જિંદગીના ભય નિવારવાના કાયદા, ધર્મના અંગને તેના હક્ષણ વગેર અનેક તત્ત્વની વાતાના આ પ્ર'યમાં કર્તાએ સમાવશ કરેલ છે.

## चतुर्थस्तुतिनिर्णयः भाग पहेली-

યતિ રત્નવિજયજી ( રાજે દ્રસ્તિ ) અને ધનવિજયજી નામના સાધુઓ દેવસી ને રાઇપ્રતિક્રમણમા ચાર થાયને બદલે ત્રણ થાયના પ્રચાર કરતા હતા અને શાસ્ત્રોક્ત ઠરાવવા તેમણે આસમાન–પાતાળ એક કર્યો હતાં તેમની આ શાસ્ત્રવિરુદ્ધના પ્રવૃત્તિ સ્વ. શુરુદેવે ખુલી પાડી. પૂર્વાચાર્યોકૃત ખ્યાસી ( ૮૨ ) પુસ્તકા અને સ્ત્રાના આધાર આપી ચાર થાય શાસ્ત્રોક્ત છે તેવું આ પ્રથદ્વારા સિદ્ધ કરી આપ્યું છે.

# चतुर्थस्तुतिनिर्णयः भाग बीजो-

ત્રણ થાયના પ્રચાર કરનાર સાધુ ધનવિજયજીએ એક પ્રાંથ તૈયાર કરી તેમાં "આત્મારામજી મહા-રાજ " પીતાંબર ધારણ કરે છે, ત્રાથી થાય તેમણે સ્થાપન કરી છે. કરિયાવહિયાની પાછળ કરેમિ ભંતે પણ તેમણે જ સ્થાપન કરેલ છે વગેરે અસત્ય ખીના લખી આખી પાથી ભરેલ, તેના શ્રી આત્મારામજી મહારાજે એવા સજ્જ જવાવ આપ્યા છે કે શ્રી આત્મારામજી મહારાજને જાહા પાડનાર તે ધનવિજય તથા રત્નવિજયના કથતામાં કેટલા દ્રંષ છે અને ત્રણ થાયના પ્રચાર કરવામાં અસત્યના કેટલા આશ્રય લેવામા આવ્યો છે, તે આખી વસ્તુસ્થિતિ આ શ્રથમા ખુલી પાડી છે.

## जैनमतका स्वरूप-

જૈન ધર્મનુ સ્વરૂપ જાણવાના સૌ કાંધને ઇસ્છા હોય છે, પરંતુ જૈન ધર્મના તત્ત્વોનું સ્વરૂપ અંટલું ગઢન અને વિસ્તીર્ગું છે કે જૈન ધર્મના અનેક શાસ્ત્રોનું અવસાકન કર્યાં સિવાય તેના પ્યાલ આવી શકતા નથી.

હાલના પ્રવૃત્તિમય સમયમાં સૌ કાંઇની શક્તિ એવા ન હાઇ શકે કે તમામ શાસ્ત્રોતું અધ્યયન કરી શકે, જેવી આ પુસ્તકમાં લેખક મહાત્માએ જૈનધર્મના મુખ્ય વિષયો જેવા કે તીર્થ કરોની ઉત્પત્તિના સમય ને તેમના કાર્યો, નવતત્ત્વ, ષડ્દ્રવ્ય, ષડ્કાય, ચાર ગતિનુ વર્ણન, આઠ કર્મનુ સ્વરૂપ, જૈનેનનું સામાન્ય મંતવ્ય, સાધુધર્મના સંયમના સત્તર બેદાના નામ, દસ પ્રકારના યતિધર્મનાં નામ, સાધુધર્મનું સ્વરૂપ, ગૃહસ્થ ધર્મમાં અવિરતિ સમ્યગૃદષ્ટિ ગૃહસ્થનું સ્વરૂપ તે તેનું કૃત્ય, દેશવિરતિ શ્રાવકના જઘન્ય, મધ્યમ, ઉત્કૃષ્ટ એવા ત્રાદ્ય બેદ, તેનું વર્ણન, શ્રાવકનાં બાર વર્તાનું સ્વરૂપ વગેરે અનેક તત્ત્વોનો આ મંથમાં સમાવેશ કરેલ છે.

### ईसाईमत समीक्षा--

કિશ્ચિયન અર્થાત્ ઇસાઇ મતને માનવાવાળાઓનાંથી એક ઇસાઇએ "જૈનમતપરીક્ષા" નામના મ્રંથમાં લખ્યું છે કે જૈનેમાં માટા માટા વેપારી ઊંચી પદવીવાળા છે તે તેમના હાથમાં દુનિયાની માટી દોલત છે, તથા તેઓ અન્ય ધર્મીઓને પાતાના ધર્મમાં બેળવવા માટે ઉપદેશ કરે છે વગેરે લખેલ છે. તે સામે સ્વર્ગસ્થ મહાત્માએ સવિસ્તર આ પુસ્તક રચી જણાવ્યું કે ધર્મ કરવાથી કર્મના ક્ષય થાય છે તે પુષ્યના ઉદય થાય છે, જેથી જે જીવતા કર્મના ક્ષય તે પુષ્યના ઉદય થાય છે, જેથી જે જીવતા કર્મના ક્ષય તે પુષ્યના ઉદય થાય તેને સત્ય ધર્મની પ્રાપ્તિ થાય અને દોલત પણ મળે છે.

#### **આત્મારામજ મહારાજના પ્ર**ંથાનું દિગ્દર્શન

ઇસાઇએ માને છે કે ઇધિર જ કર્તા છે તે પછી ઇધરને જગતકર્તા ન માનવાવાળા જૈનોને ધન, દાલત, ઉચ્ચ પદવી વગેરે ક્યાંથી મળી ? વળી ઇસાઇએ પુનજેન્મને માનતા નથી ને ઇધિર સૌને સુખી કરવા જ જન્મ આપે છે, તે તેઓમાં પગુ દુ:ખી આત્માઓ બહુ કેમ છે ? વગેરે વસ્તુઓનું પૃથક્કરમું કરી કર્મની 'થીયરી' ઇસાઇઓને બહુ સારી રીતે સમજાવી છે વળી બીજા અનેક વિષયોને આ શ્રંથમાં સમાવેશ કર્યો છે.

### तस्वनिर्णयप्रासाद--

આ પ્રેય આચાર્ય શ્રીની છેલ્લી કૃતિ છે. સં. ૧૯૫૧ ના ભાદરવા સુદિ ૪ના રાજ આ માંથ પૂર્લ કરી, મુનિરાજશ્રી વલલવિજયજી મહારાજ ( હાલના આચાર્ય શ્રી વિજયવલલસ્રીશ્વરજી )ને પ્રેસ કાપી કરવા આપી તે દરમ્યાન આચાર્ય શ્રીના સ્વર્ગવાસ થવાથી તેમના પ્રધાન મંત્રી આચાર્ય શ્રી વિજયવલલન સ્રીશ્વરજી મહારાજ કે જે હાલ તેઓ શ્રીની પાટે બિરાજે છે તેમણે પ્રેસ કાપી તૈયાર કરી, શુદ્ધ કરી, આચાર્ય શ્રી વિજયાન દસ્રીશ્વરજી મહારાજનું જીવનચરિત્ર પણ આ પ્રયમા દાખલ કર્યું અને મુંબઇથી રા. અમરચંદ પી પરમારે સં. ૧૯૫૮ ની સાલમાં આ અપૂર્વ અંતિમ પ્રસાદીરૂપ શ્રી તત્ત્વનિર્ણય—પ્રાસાદનામા શ્રથ પ્રસિદ્ધ કરેલ છે

અના પ્રથના છત્રીશ સ્થંભરૂપ વિભાગા પાડી જુદા જુદા વિષયા ચર્ચી પૂર્ણ કરેલ છે. તેના પ્રત્યેક સ્થંભાની ટ્રંક વિગત નીચે મુજબ છે.

મહાવીરસ્વામીથી આજ સુધીની પટાવલી આ પ્રાથમાં છે. તે એટલી પ્રમાણભૂત છે કે **ધણા ઇતિહાસન્ન વિદ્વાનોને આ પુસ્તકની સાહ**દત આપ્યા વિના ચાલી શકતુ' નથી.

પહેલા સ્થ'ભમાં પુસ્તક સમાલાચના, પ્રાકૃત ભાષા નિર્ણય વેદખીજક વગેરેનું વર્ણન છે.

બીજા સ્થભમાં હેમચંદ્રાચાર્યકૃત મહાદેવ સ્તાેત્રદ્વારા હ્યક્ષા, વિષ્ણુ, મડાદેવના લક્ષણ, તેનું સ્વરૂપ, લાૈકિક હ્યક્ષાદિ દેવામાં યથાર્થ દેવપણું નિદ્ધ નથી થતું, તેનુ પ્રાચીન લાેકિક શાસ્ત્રદ્વારા વર્ણન કરેલ છે.

ત્રીજા રથ ભમાં હ્યાના-વિષ્ણુ-મહાદેવાદિ લોકિક દેવામાં જે જે અધાગ્ય વિગત છે તેનું વ્યવચ્છેલ્ રૂપ વર્ણન શ્રી હેમચદ્રસૂરિકત દાત્રિંશિકાદારા કરેલ છે.

ચાયા અને પાચમા સ્થંભમાં શ્રી હરિભદ્રસૂરિવિરચિત ક્ષાકતત્ત્વનિર્ણયના ભાવાર્થ સહિત અપૂર્વ વર્ષ્યું ન લખેલ છે, જેમાં પક્ષપાત રહિત દેવાદિકની પ<sup>ડ</sup>ોક્ષા કરવાના ઉપાય અને અનેક પ્રકારની સૃષ્ટિની જગતવાસી છવાની કલ્પના કરી છે તેનું વર્ષ્યુન છે.

**છઠ્ઠા સ્થંભમાં મનુસ્મૃતિના કથન મુજળ સૃષ્ટિક્રમ અને તેની સમીક્ષા છે.** 

સાતમા તે આઠમા સ્થંભમા ઋતાદિ વેદામાં જેવું હષ્ટિનુ વર્ણન છે તેવું બનાવી તેની સમીક્ષા કરી છે. નવમા સ્થંભમા વેદની પરસ્પર વિરુદ્ધતાનુ દિગ્દર્શન છે.

દશમા સ્થાંબમા વંદાકત વર્જુનથી વેદ ઇશ્વરાકત નથી તેવું સિદ્ધ કરી આપ્યું છે.

અગિયારમા સ્થ ભમાં " ૐ બૂર્બુ વઃ સ્વસ્તત્" ઇત્યાદિ ગાયત્રો મંત્રના અનેક અર્થી કરી જૈનાચાર્યીની સુદિમત્તા ભતાવી છે.

#### શ્રી. નાનચંદ તારાચંદ

ભારમા સ્થંભમા સાયણાચાર્ય, શંકરાચાર્ય અહિંગોએ બનાવેલ ગાયત્રી મંત્રના અર્થતું સમીક્ષા-પૂર્વક વર્ષ્યુન છે અને વેદ નિંદક નાસ્તિક નથી, પરંતુ વેદના સ્થાપક નાસ્તિક છે તેવું મહાભારત આદિ પ્રાયાદ્વારા સિદ્ધ કર્યું છે

તેરથા એકત્રીસ સ્થંભમાં ગૃહસ્થના સાળ સંસ્કારાનું વર્ષ્યુન શ્રી વર્ધમાનસ્રિકૃત આચાર્યદિનકર-દ્વારા કરેલ છે.

બત્રીશમા સ્થંબમા જૈનમતની પ્રાચીનતા, વેદના પાઠામાં ગરળડ થઇ છે, તેનું નિષ્પક્ષપાત વિવરણ છે. જૈન વ્યાકરણાદિની સિહિતું તથા મહર્ષિ પાણિનીની ઉત્પત્તિનું વર્ણન ઘણું જ રસમય કરી બતાવેલ છે તે જોતાં આચાર્ષ શ્રીનું જૈનેતર શાસ્ત્રોનું જ્ઞાન કેટલું અગાધ હશે તેની ઝાખી વાચકને થયા વિના નહીં રહે.

તેત્રીશમા સ્થંભમાં જૈનમતની ળૌહમતથી ભિન્નતા બતાવી છે તેમ જ પાશ્ચાત્ય અને દિગ'બર વિદ્વાનોને હિતશિક્ષા આપી છે.

ચોત્રીશમા સ્થંબમાં જૈનમતની કેટલીક વાતા ઉપર કેટલાક માણુસા અનેક પ્રકારના તર્કવિતર્ક કરે છે. તેમને દાખલા દર્લાલા સાથે બહુ જ સુદર રીતે સમજાવેલ છે.

પાંત્રીશમા અને છત્રીશમા સ્થ'ભમાં શંકર દિગ્વિજયને અનુસારે શંકરસ્વામીનું જીવનચરિત્ર લખેલ છે. વેદવ્યાસ અને શંકરસ્વામીએ જૈન મતની સપ્તભંગીનું ખંડન કરેલ છે તેમાં શંકરસ્વામી અને વેદવ્યાસ જૈન મતથી કેટલા અજ્ઞાન હતા તે સમજાવી જૈન મતવાળા સપ્તભંગીને જેમ માને છે તેમ તેના સ્વરૂપ અને સપ્તનયનું સંક્ષિપ્ત વર્ણન કરેલ છે.

આવા અનેક જીદા જીદા વિષયોના વર્ણું તેથી આ મહાન્ ગ્રથ બરેલાે છે. નિષ્પક્ષપાલી સજ્જનાએ આ પ્રથ સંપૂર્ણ વાંચી સત્યાસત્ય જાણવા યોગ્ય છે.

શ્રી અત્મારામછ મહારાજે ઉપર્યું કત અનેક શ્રંથા રચેલા છે. તે જેતાં તેઓ એક સમર્થ ક્રાંતિકાર, સુવ્યવસ્થારઢ સુક્રાંતિના બીજવાળા, ઊંડા ગ્રાંની હતા. એમના શ્રંથાના કરવામા આવેલ આ દિગ્દર્શનથી વાચક જાણી શ્રકશે કે તેઓએ તેમાં સંખ્યાળંધ આગમા અને શાસ્ત્રોના આધાર આપેલા છે, તેથી તેઓશ્રીના બહુશ્રુતપણાની-ઊંડા અભ્યાસની આપણને ખાત્રી થાય છે. તે ઉપરાંત તેઓએ "સ્નાત્રપૂજા" "અષ્ટપ્રકારી પૂજા" "વીશસ્થાનક પદપૂજા" " સત્તરંભની પૂજા" " ત્વપદ પૂજા" વગેરે પૂજાઓ તથા સંખ્યાળંધ સ્તવનો, ચૈત્યવંદના, પદા, સજ્ઝાયા રચેલ છે, જે જેનાં તેમની અગાધ કવિત્વ શક્તિનું આપણને ભાન થાય છે. નવીન રાગ-રાગણીથી હિંદી ભાષામાં પૂજાઓ રચવાનુ શ્રયમ માન શ્રી આત્મારામછ મહારાજને ફાળ જાય છે. ભારતવર્ષની રાષ્ટ્રભાષા હિંદી હોવાથી તેમના તમામ શ્રંથા પણ રાષ્ટ્રભાષામાં લખાયેલ હાઇને રાષ્ટ્રભાષાના સાહિત્યમાં સુંદર પૂર્તિ કરે છે.

આજે તેઓ શ્રીના એટલા શિષ્ય સમુદાય ભારતમાં વિચરે છે કે તેમની બરાપ્યર કરી શકે તેવા બીજો એક પણ ગચ્છ કે સંપ્રદાય ભાગ્યે જ હશે જૈન સમાજની તાધુ સસ્થા આ જગતને સત્યધર્મના પંચ બતાવી માર્ગ દર્શક બને છે તે નિઃસંદેહ સત્ય છે, એ આપણે આચાર્ય શ્રીના ચરિત્ર અને ચારિત્રયા જાણી શકીએ તેમ છીએ.

અતમાં સ્વર્ગસ્થ આચાર્યશ્રીની સાહિત્યસેવા, ધર્મસેવા ને રાષ્ટ્રસેવાને લક્ષમાં લઇ આપણુને તે પંચે વિચરવા પ્રશ્નુ શક્તિ અર્પ તેમ પ્રાર્થના કરી વિરમીએ.



કાળના સુદર્શન ચક્રમાં મનુષ્યોને સંહારવાની તાકાત હોય છે પરન્તુ જગત્ કલ્યા-ણાર્થ સર્વસ્વના ભાગ આપનાર મહાપુરુષાની કીર્તિને સ્પર્શ સુદ્ધાં કરવાની તેની તાકાત હોતી નથી. શ્રી મહાવીર અને શ્રી બુદ્ધ, શ્રી રામ અને શ્રી કૃષ્ણ બધા ય અવશ્યમેવ તેને શરશે થયા છે, તથાપિ તેમની યશગાથાઓ આજ પણ ગૃહે-ગૃહે સંભળાય છે.

કાંઇક આવું જ શ્રી આત્મારામજ વિષ બન્યું છે. તેઓ સ્યૂલદેહે વિદ્યમાન નથી, પરન્તુ તેમના યશાદેહ આજે ઝળહળી રહ્યાં છે શા માટે? તેઓ આચાર્ય હતા તે માટે? હું હકમાંથી સવેગી થયા તે માટે? અનેક શિષ્યાના ગુરુ થયા તે માટે? નહિ. આવા તા અનેક પુરુષા કાલગર્ભમાં વિલીન થઇ ગયા છે, તેમને કાંઇ સંભારતું ય નથી. તેમના પ્રખર ત્યાગ, તેમનું સત્યમય જીવન, અખડ ચારિત્ય, ક્રાન્તિવીરતા અને સતત કર્તવ્ય–શીલતાથી તેઓ આજે સમાજની જીબને ટેરવે રમી રહ્યા છે આ જ કારણે સા સા વરસે પણ તેમની પુર્ય-સ્મૃતિઓ માનવ જીવનને પ્રેરણા અર્પી શકે છે.

એક જ ખડ વાક્યમાં તેમનું વર્જુન કરવું હાય તા 'ગુણાના સમુચ્ચય એટલે આત્મારામ ' એમ કહીએ તા બસ છે પરન્તુ આજના વિચારક અને બુદ્ધિપ્રધાન યુગમાં આ જાતનું વર્જુન હાંસીને પાત્ર થાય એટલું જ નહિ પણ જે હેતુથી ચરિતાલેખન થાય તે હેતુ જ માર્યો જાય; તથી યાગ્ય પૃથક્ષરણદ્વારા જ તેમની મહત્તા સિદ્ધ કરી શકાય.

તદ્દન તટસ્થ દર્ષિએ તેમના જીવનપ્રસંગા અવલાકીએ તા તેમનું જીવન પ્રયાગા-તમક કહી શકાય. 'સત્યના પ્રયાગા ' શખ્દ મહાત્મા ગાંધીજીએ રઢ કર્યો તે પહેલાંથી જ તે શખ્દની પાછળ રહેલું વિશિષ્ટ જીવન અનેક મહાપુરુષા જીવી ગયા છે. શ્રી આત્મારામજી તે પૈકીના એક જ છે. દરેકનું તેમ સાધુનું જીવન પ્રયાગાત્મક જ હાય છે. 'સાધુ એટલે સંપૂર્ણતા, સાધુજીવન એટલે સંપૂર્ણ જીવન ' એવી અપેક્ષા રાખનાર વર્ગ પૈકીના હું નથી. તેવી અપેક્ષા રાખવામાં આવે તા પછી 'સિદ્ધ 'માં અને 'સાધુ 'માં ફેર જ રહે નહિ. સાધ્રજીવન એ 'સિદ્ધ 'નું નહિ પણ તે માર્ગનું સાધક જીવન છે તેમાં ઝુટીએ પણ સંભવી શકે અને તેથી જ તે પ્રયાગ-જીવન છે. જેટલું ઉત્કૃષ્ટ અને સત્ય રીતે તે જીવી શકાય તેટલે અંશે તેવું જીવન જીવનાર તે મહાત્મા.

શ્રી આત્મારામજનું જીવન સત્યના પ્રયોગથી ભરપૂર જીવન છે. એક જ દાખલા લઇએ. તેઓ હું હકમાંથી સંવેગી થયા આ ળનાવમાં ઢુંઢકા માટે દિલગીર થવા જેવું કે સંવેગી માટે આનંદમાં ગાંડા બની જવા જેવું કાંઇ નથી. આમાં હું હકાની હાર કે મૃત્તિ-'પૂજકાના વિજય જેવું કાંઇ નથી. વિજય હાય તા તે સત્યના છે પરાજય હાય તા તે અસત્યના છે. તેથી જ આ પરિવર્તનને બદલે તેની પાછળ રહેલી ઉત્કષ્ટ મનાદશા, નિદાને ભાગે પણ સત્ય સ્વીકારવાની તમન્ના અને नैतिक दिभनमां क तेमना श्वननी साधी મહત્તા છે. આ પ્રયાગ નિષ્કળ ગયા હાત તા વિકાસ પામવાને સરજાયેલું કૂલ હિમ પડવાથી કરમાઇ જાય તેમ તેઓશ્રીનું જીવન

સમાજમાં તેમનું સ્થાન અનાેખું છે.



શ્રી. નાગકુમાર મકાતી વાડાઓની સંકુચિતતામાં પુરાઇને કરમાઇ જાત. પ્રયોગ સફળ થયા અને આખા જૈન-

**ખી** દાખલા લઇએ. ચિકાગામાં સર્વધર્મ પરિષદ્ ભરાનાર હતી. શ્રી આત્મારા-મછને ત્યાં જવાનું આમંત્રણ હતું. યમનિયમાના બંધનાથી પાતે જર્મ શકતા નહાતા પરન્તુ જૈન સિદ્ધાન્તાના પ્રચાર કરવા તેમનું દિલ તલગી રહ્યું હતું તેમણે સ્વ. શ્રીયુત વીરચંદ રાઘવજી ગાંધીને તૈયાર કર્યા મુંબઇમાં પ્રખર વિરાધ જાગ્યા. આ વિરાધ અસ-ત્યના હતા, જૈનાની નિર્માલ્યનાના હતા, પામરનાના હતા, સંકૃચિત માનસના હતા; પરંતુ આત્મારામછને પાતાના અનુયાયીઓના કરતાં જે ધર્મના પાત પ્રતિનિધિ હતા તે ધર્મનું વધારે અભિમાન હતું. છીછરા અનુયાયીએ કદાગ એછા થાય તેની તેમને પરવા નહોતી. સત્ય ધર્મના ફેલાવા એ તેમની અંતરેચ્છા હતી, તથી વિરાધ છતાં શ્રી વીરચંદ રાઘવછને તેમણે અમેરિકા માકલ્યા, અને જૈન સિદ્ધાન્તાના પ્રચાર દરિઆપાર કરાવ્યા. સત્યના

### શ્રી આત્મારામજી મહારાજનું જીવન એટલે સત્યના પ્રયોગા

આ મહાન્ પ્રયોગ હતા. કાચાપાંચા આત્મા જરૂર ગળડી પડે. અનુયાયીઓના વિરાધ પૂજા, વંદના, ભક્તિના લાલચુઓ ન કરી શકે. ઊલટા આવા તા અનુયાયીઓના અનુયાયી અની એસે. શ્રી આત્મારામછ સત્યની આ કસાટીમાંથી તરી પાર ઉતર્યા, અને આજે સમુદ્રપાર તેમને સંભારનારા પડ્યા છે.

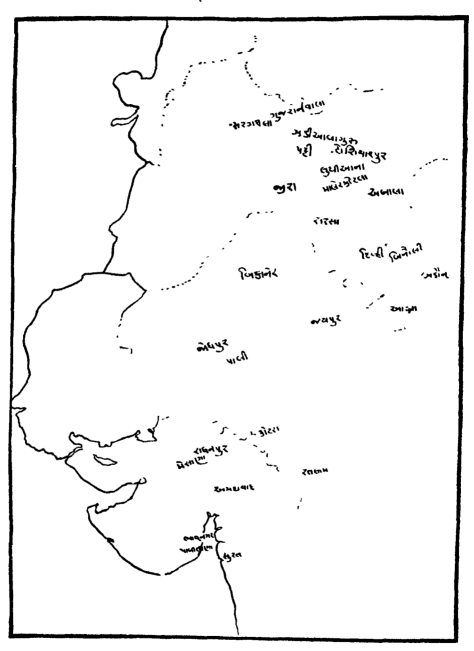
આથી તદ્દન વિરાધી એવા બીજો બનાવ લઇએ. ઉપરના પ્રસંગમાં તેઓએ સંઘને નમાવ્યા, બીજામાં સ્વેચ્છાથી તેઓ નમ્યા. સત્યના પૂજારી નમાવવામાં અને નમવામાં— બન્નેમાં તત્પર હાય છે, બન્નેમાં ગારવપૂર્વક રહી શકે છે. તેને મન હાર—જીતની કાંઇ કિંમત નથી. સત્ય અબાધિત રહેવું જોઇએ એ જ તેની તમન્ના હાય છે તે વિરાધી બીજો પ્રસંગ આ રહ્યો:—

માંગધાના બે ભાઇઓ લુધીઆના ગયા. શ્રી આત્મારામજીએ તેમના આગ્રહ્યી તેમને દીક્ષા આપી. અન્નેની લાયકી વિષે શંકા હતી. અમદાવાદનિવાસી શેઠ દલપતભાઇ ભાગુભાઇએ તેઓશ્રીને પત્ર લખ્યા કે ધાંગધાવાળાઓને દીક્ષા ન આપવી; પરંતુ દીક્ષા અપાઇ ચૂકી હતી. ઉપાય ન હતો. આત્મારામજીને પસ્તાવો થયા. સંઘના ઐક્ય, હિત અને શિસ્ત ખાતર સંઘના આગેવાનાના મત વિરુહ દીક્ષા આપવી ચાગ્ય નથી એમ તેમને લાગ્યું. તેમના એક જ વાક્યમાં તેમની લઘુતા( વસ્તુત: મહત્તા )નું પ્રદર્શન અચ્છી તરેહથી થાય છે " શેઠજી લખે છે કે તુમને દીક્ષા ન દેવી અને ઇનેકા તો વેષ દે દીયા. અખ મેં શેઠજી કું કયા જીવાબ લિખું?.......મેરી નાલાયકી કી તર્ફ આપકા ખ્યાલ ન કરના ચાહીયે, કયું કિ મેરી તુચ્છ છુહિ હે. " અમેરિકાના પ્રસંગ વખતે સમસ્ત મુંબઇના વિરાધને ઠાકરે મારી શકનાર શું એક વ્યક્તિના વિરાધને ઠાકરે ન મારી શકત? જરૂર મારી શકત; પરંતુ સત્યના અને શિસ્તના પૂજારીને માનાપમાનનાં કે હાર-જીતનાં માપ હાંકાં જ નથી. તેનાં માપ લાકાત્તર અને દેવી હાય છે.

તેમનું યશસ્વી જીવન આ જાતના અનેક ઉદાહરેણાથી ભરપૂર છે. લંખાણુ ન કરતાં 'સત્ય એટલે સત્ય, અને સત્ય સિવાય કાંઇ નહિ ' એવું માનનાર, વિચારનાર અને આચરનાર આ મહાત્માની પવિત્ર શતાબ્દિ પ્રસંગે તેમનું જીવન સમાજને પ્રેમ્યાદાયી નિવડા એવી અભ્યર્થના સાથે વિરસું છું.



स्व. श्री विजयानंदसूरिजी महाराजना चातुमीस विहार





[ જાગૃત ખનતી પ્રજા જેમ પોતાના ભૂતકાળના વીરાતે ભાવનાની ભૂમિ પર પધગવી, નવા યુગની દર્ષિએ તેઓના નવેસર મૂલ્ય મુલવતા જાય છે, તેમ બીજી બાળ્ય નવા વીરાતે નીયજાવતી જાય છે.]

# ૧ મહાન્ વિભૂતિઓનાં લક્ષણ

મહાકવિશ્રી કાલીદાસે કહ્યું છે કે લાકિક સાધુઓની વાણી અર્થને અનુસરે છે, જ્યારે આદ્ય ઋષિઓ( અલાકિક સાધુઓ )ની વાણીને અર્થ અનુસરે છે:—

हौिककानां हि साधुनामर्थे वागनुवर्तते । ऋषीणां पुनराद्यानां वाचमर्थोऽनुधावति ॥

એક સુભાષિત સાચું કહે છે કે લાેકાત્તર મહાજનાનાં વજ કરતાં પણ કઠણ અને પુષ્પ કરતાં પણ કાેમળ ચિત્ત કાેણુ પારખવાને શક્તિમાન છે ?

## वजादिप कठोराणि मृदूनि कुसुमादिप । होकोत्तराणां चेतांसि को हि विज्ञातुमहिति ॥

વીરા અને વીરપૂજા ( Heroes and Hero-Worship ) એ નામના પુસ્તક-માંથી એક વિદ્વાન્ એમ લખે છે કે કાલોઇલ મહત્તાનાં બે મુખ્ય લક્ષણ ગણાવે છે:— Sincerity of purpose and Earnestness of conviction અર્થાત્ કર્તા વ્યતું આજેવ-વિમલતા-શુદ્ધાત્મભાવ અને ઉત્કટ શ્રદ્ધા. આ ખેને આવશ્યક ગુણા સામાન્ય મનુષ્યોમાં ક્વચિત્ ક્વચિત્ અમુક અમુક પ્રસંગે નજરે પડે છે, પરંતુ મહાન્ પુરુષોના આ સામાન્ય સ્વભાવ હાય છે. આપણે કાઇ વખત કાઇ કામ માથે લઇએ છીએ તેમાં અવિચલ વિધાસ અને શુદ્ધ હેતુથી તે કાર્ય કરીએ છીએ પરંતુ તે તેટલી જ વખત. યહાન્ પુરુષા દરેક વખતે, દરેક કાર્યમાં ઉત્કટ શ્રદ્ધા અને કર્ત્તવ્યની પરમ શુદ્ધ ભાવનાથી જ મંદ્ર્યા રહે છે. જગત્ના ગમે તે મહાપુરુષનું જીવનચરિત્ર જુઓ અને આ બ ને ગુણા તેનામાં પ્રથમ જ દરિએ પડશે.

આ બે ગુણા મહત્તાને માટે બસ નથી મહાન્ પુરુષમાં એક પ્રકારની Originality— અપૂર્વતા હોવી જોઇએ, અર્થાત્ મહાપુરુષમાં એક એવી જાતનું અપૂર્વ કહપકત્વ હોવું જોઇએ કે જેથી તે અનન્તતા અને સત્યના ગાઢ સમાગમમાં પાતાને લાવી શકે. તાત્પર્થ એ કે સામાન્ય મનુષ્યા જેને ક્ષુલ્લક ધારે તેવા વિષયામાં પણ તે પાતાની કલ્પનાશક્તિના બળવઢ અનન્તતા અને સત્યના ઊંડા ગુદ્ધા લોદો જોઇ શકે અને તે વિષે કાંઇ અપૂર્વ—અનેરી રીતે વિચાર કરી શકે.



આ સર્વ ઉપરાન્ત એક વિશેષ ગુણ મહાપુરુષામાં આવશ્યક છે, અને તે એક પ્રકા-રની આકર્ષક શક્તિ—જેવી રીતે લાેખાંડ લાેહચું ખક તરફ આકર્ષય તેવા રાતના આકર્ષક શક્તિ નહિ—magnetic power નહિ—પરન્તુ એક એવા શક્તિ કે જેથા સામાન્ય મનુષ્યામાં એ મહાપુરુષા જેવા જ થાડાઘણા અંશમાં ઉન્નત ભાવનાએ જાગૃત કરી શકે; એવા શક્તિ કે જેથા સામાન્ય મનુષ્યાને પાતાના જીવનની નિરર્થકતા, ક્ષુદ્ધકતા સમજ્ય અને પાતાના જીવનને ઉન્નત કરવાના પ્રયાસ કરવાના ઇચ્છા થાય. આવા પ્રકારના મહાપુરુષા ગમે તેવા એાઇ કે વધતા વિદ્તા ધરાવે, સામાન્ય જીવનમાં કૃત્તહ મળા હાય કે ન મળી હાય, ગમે તેવા સ્થિતમાં હાય; પરંતુ પાતાનું અને આસપાસના અનેક મનુષ્યાનું

#### શ્રી. માહનલાલ દલીચંદ દેશાઇ

જીવન ઉજ્ઞત કરી શકે છે, એટલું જ નહિ પણ જગત્ના ઉજ્ઞતિક્રમના ઇતિહાસમાં તેમનાં નામ અમર રહે છે. અનેક સદીઓ સુધી દેશ-દેશાન્તરનાં મનુષ્યા એમના જીવનના ઇતિહાસના અભ્યાસથી પાતપાતાના કાર્યમાં પ્રૈય અને શ્રદ્ધા રાખી શક્યાં છે અને પાતાનાં જીવન ઉજ્ઞત કરતા ગયાં છે.

sि बान्य्**रे**दी। डेडे छे डे:--

" મહાન પુરુષાતભાં જૅવન ચેતવતાં જનને— છે આપણ આધીન કરવું ઉન્નત જવનને, ને મૂર્કો જાવી પૂંઠે–વિદાયા લેતાં છેલી,— કાળસિન્ધુતણી વેળુ વિષે પદપાંક્ત પડેલી \*

વળી મહાપુરુષમાં ત્રિકાળના અજબ મેળ મળ્યાે હાય છે. ભૂતકાળના એ વારસા ભાગવે છે, વર્ત્તમાનને એ સુધારી નવેસર ઘડે છે અને કલ્યાણુમય ભાવીનું સ્વપ્નદર્શન કરાવે છે

શ્રીમદ્ આત્મારામછ, તમના સમકાલીન શ્રી દયાનંદ અને શ્રી રામકૃષ્ણ પરમહંસ એ ત્રણેની શતવર્ષી થઇ ગઇ. તેમનામાં ઉપરના ચાર ગુણા કેટલે અશે હતા તે તમના સમગ્ર જીવનવૃત્તાંત પર વિચાર કરતાં આપણને જણાઇ આવશે. કત્તે વ્યની શુદ્ધ ભાવના અને અવિચલ શ્રદ્ધા એમનામાં હતી એ એમણે કરેલા કાર્યીથી જણાય છે તેમણે એવી ઉત્કટ શ્રદ્ધા રાખી હતી કે ગમે તેવી વિષત્તિ, લાકલય, નિન્દા વગેરે છતાં પાતાને પાતાની રીતે આગળ વધતાં અટકી જવાનું બન્યું નથી. પાતાની સમાજ અને પ્રજાને બને તટલી જાગ્રત કરી છે. આજ એમણે રાપેલાં બીજનાં વૃક્ષા આપણે જાઇએ છીએ અર્વાચીન કાળને અનુસરતી ઉન્નતિના માર્ગના પ્રથમ પાયા એમણે નાંખ્યા છે, તથી આપણા માર્ગ તા હાલ કેટલેક અરો સ્હેલા થયા છે. તે વખતની સ્થિતિ સાથે સરખાવતાં આપણી વિરુદ્ધ લાકમત ઘણા એાછા છે. હિન્દુસ્થાનમાં રાજ્યની અધાધુનીને લીધે અને બીજાં અનેક કારણાથી તે વખતે સામાજિક, ધાર્મિક અને રાજકીય અધકાર વ્યાપી રહ્યાં હતા, **ધર્મને નામે અનેક અનાચાર થતા, લાકા વહેમમાં કેટલા ડુબેલા હતા તેના ખ્યાલ સતી** થવાના પ્રતિખન્ધના સરકારના કાયદા ( ઇ. સ. ૧૮૨૯ ) સામે લાેકાની વિરુદ્ધતાથી આપણને કાંઇક આવશે. લાકમત કે પ્રજામત જેવું તે વખત કાંઇ હતુ નહિ અને Public Life અર્થાત્ સાર્વજનિક જીવનની તે વખત કલ્પના સરખી પણ ન હતી આવે સમયે લોકોની વિરુદ્ધતા છતાં ઉન્નતમાર્ગનુ દર્શન કરાવી લોકોને તે રસ્ત પ્રેરનાર નિ:સંશય મહાયુરુષની ગણનામાં આવે. એમના જીવનના ઇતિહાસથી, એમણે કરેલા ભગીરથ પ્રયત્નાથી **આજ કેળવાયેલા** વર્ગમાં નવું બળ, નવી આશા આવે છે મનુષ્ય જીવનનાં આવાં ઉ<sup>ર</sup>ચ દર્શન્તાથી ભવિષ્યની પ્રજાને ફાયદા થાય છે અને તે પાતાના જીવનને ઉન્નત ખનાવી શકે છે.

માની મૂળ અંત્રેજીમાં કડીઓ માટે જુઓ આ ઘંઘતા અંત્રેજી વિભાગ, પૃ. ૧૧.

### યુગપુરુષને અર્ધ્યાં જલિ

## ર સા વર્ષ પહેલાં ત્રણ ધર્મવીરાના જન્મ—હિન્દની સ્થિતિ

છેલાં સા વર્ષ પહેલાં થાડા વર્ષને આંતરે ઉક્ત ત્રશુ મહાપુરુષા—સંતા—સંન્યાસી-ત્રિપુટી શ્રી દયાનન્દ સરસ્વતી, શ્રી રામકૃષ્ણુ પરમહંસ અને આપણા ચરિત્રનાયક શ્રી આત્મારામજ—સા પાતપાતાના ક્ષેત્રમાં વિખ્યાતનામા વિરાટ પુરુષા—મહાવિભૂતિઓ અનુક્રમે સારાષ્ટ્ર, અંગાળા અને પંજાબમાં બ્રાહ્મણ, બ્રાહ્મણ અને ક્ષત્રિય કુળમાં સને ૧૮૨૪ જીન— જીલાઈ, ૧૮૩૬ ફેપ્રુઆરી, અને ૧૮૩૬ ના માર્ચમાં જન્મ્યા; અને ત્રશેએ સમકાલીન રહી સમાજને ઉન્નતિકારક પંથે લઇ જવાના મહાપ્રયાસા સેવી અનુક્રમે ઇ. સ. ૧૮૮૩ માં પલ્ વર્ષની વયે, ૧૮૮૬ માં ૫૦ વર્ષની વયે અને ૧૮૯૬ માં ૬૦ વર્ષની વયે અનુક્રમે સદ્ગત થયા.

આ ત્રણેના જન્મ પહેલાંની ભારતવર્ષની રાજકીય સ્થિતિ તપાસીશું તેા જણાશે કે માગલાઇના નાશ સાથે મરાઠાઓની સત્તાના વિકાસ થઇ પેધાઇના અસ્ત થયા. ઇ. સ. ૧૮૧૮. આ વર્ષમાં કંપની પંજાબ સિવાયના આખા હિન્દમાં કુલમુખત્યાર બની. પંજાબમાં વીરકેસરી રણુજાતસિહની આણુ ચાલતી ને તે તેના સ્વર્ગવાસ (સન્ ૧૮૪૪) સુધી રહી.

સને ૧૮૨૯ માં સતી થવાના રિવાજ ળંધ કરવાના કાયદા થયા. સને ૧૮૩૫ માં મેકાલે, બેન્ટિક વગેરેના એવા મત થયા કે પશ્ચિમનાં સાહિત્ય, ઇતિહાસ, વિજ્ઞાન વિગેરે હિન્દના લેકિંગ સમજતા થાય તેવા ઉપાય યાજવામાં સાહિત્યના ઉદ્ધાર માટે ભેગી થયેલ રકમના ઉપયાગ કરવા. પરિણામે આપણા દેશમાં અગ્રેજી સાહિત્ય, ઇતિહાસ ને વિજ્ઞાનના પ્રસાર થયા. ઉર્દ્ધ અને ફારસી અભ્યાસ માટા પાયા ઉપર ચાલતા હતા તે બંધ થયા. સરકારે અંગ્રેજી નિશાળા ને કાલેને તરફ વધારે ધ્યાન આપવા માંડ્યું. દેશના માટા ભાગ નિરક્ષર રહ્યો હતા. અંગ્રેજી ભણેલાઓમાથી કેટલાએકમાં અર્ધ દગ્ધતા અને જાંગલાપણું પણ આવ્યાં: એકંદરે આપણુંને લાભ થયો—સાહિત્ય અને ઇતિહાસના ઉદ્ધાર થયો—નવું ચેતન આવ્યું—પ્રજાકીય ભાવનાના અંકુરા કુટ્યાં.

સને ૧૮૫૭-૫૮ માં રાજકીય-ધાર્મિક-સામાજિક અને લશ્કરી અસંતાષથી સીપાઇ-એાના બળવા થયા. ત્યારપછી હિન્દના કારભાર કંપની પાસેથી અંગ્રેજ સરકારે લીધા કે જે અત્યારસુધી ચાલુ છે.

ગત સા વર્ષ પૂર્વની હિન્દુઓની ધાર્મિક સ્થિતિ એવી હતી કે પરદેશીઓના ઉપરા-ઉપરી થયેલ આક્રમણા અને અત્યાચારા, તેમની તળે દબાઇ સેવેલી પરાધીનતા અને ગુલામી મનાદશા, આપસઆપસમાં ફૂટ, ગમે તેવા જીલ્મા પણ સહી લેવાની પડી ગયેલી ખાસીયત, આત્મસંરક્ષણ કરવાની હિંમતના પ્રાય: અભાવ-વગેરે અનેક કારણાથી હિન્દુ પ્રજામાં શક્તિહીનતા, દુર્બલતા અને જડતા પ્રસરી ગઇ હતી. હિન્દુ જાતિ સેંકડા નાના માટા ખંડામાં વિભક્ત થઇ પાતાની એકત્રતા અને સમૂહશક્તિ બાઇ બેઠી હતી; વહેમા, રહિએા, પ્રથાઓ, પરંપરાઓ, બ્રાંતિઓ, કર્મજડતા-કર્મકાંડબહુલતા, ધર્મધેલછાનાં આવ- રહ્યુા વધી પડ્યાં હતાં; સ્વાર્ધવશતાથી અન્ય ભાઇએ પ્રત્યે હાથ લંખાવવા જેવી હિંમત કે શ્ર્વવીરતા દાખવવા જેટલી સહુદયતા રહી નહેાતી; પરધર્મીઓના હુમલાએ, આક્ષેપો અને મહેણાંએ મુંગે--માઢે સહી લેવાતાં હતાં. એકંદરે જીવન્ત, પ્રાહ્યુવાન્, વેગવાન્ જાતિ તરીકેનાં લક્ષણા દેખાતાં નહાતાં.

#### 3 શ્રી દયાનન્દ સરસ્વતી

સારાષ્ટ્રમાં તાજેતરમાં 'સહજાનંદસ્વામીએ સ્વામીનારાયણના પંથ ફેલાવી પરમાત્માની સાધના માટે ઉપાસના અને જ્ઞાનના માર્ગ સુધીના અધિકારે ન પહોંચેલા સામાન્ય જન-સમાજ માટે સરળ ભક્તિમાર્ગને પ્રાધાન્ય આપી, હિંસાવાદને ખાખરા કર્યો હતો. એ પ્રવૃત્તિ એકદેશીય હતી એટલે કે સકલ હિન્દુ સમાજની સુધારણાને પૂરી સ્પર્શી શકી ન હતી. ' ત્યાં સંસારસુધારક શ્રી દયાનદના સારાષ્ટ્રમાં જન્મ થયા.

ગૂજરાતમાં — અમદાવાદમાં સ્વામી દયાનન્દ સને ૧૮૭૪ માં આવ્યા હતા ત્યારે ત્યાં પ્રાર્થના સમાજની સંસ્થા સ્થપાઇ હતી. કલકત્તાના ખ્રદ્યસમાજ — ખ્રાદ્યાધર્મના માફક એક- ધરવાદી હોઇ તે એકની પ્રાર્થના — ઉપાસના કરવી, સર્વ ધર્મોનાં સામાન્ય તત્ત્વાને સત્ય ધર્મ તરીકે સ્વીકારવાં, એટલે ઇધ્વસ્તુતિ — પ્રાર્થના અને સદાચાર એ એનાં મુખ્ય ધ્વેય હતાં. 'સંસાર — સુધારા'ની ઉત્પત્તિ નર્મદ કવિના છવનના પૂર્વાર્ધના સમયથી હતી અને તે સમયે તા ઉત્કટ રૂપમાં એ સુધારા ઉછળી રહ્યો હતો. તે કવિના ' યાહામ કરીને પહા કત્તેહ છે આગે ' એ સૂત્રને ઉચ્છું ખલ સુધારા પાષ્ટ્રતા હતા, ' ધીરે ધીરે સુધારાના સાર સજ્જન સંભળાવજો રે' એ કવિ દલપતરામના માટા સૂત્રના સકાર કરનારા વર્ગ અલ્પ પ્રમાણમા હતા.

શ્રી દયાન-દની મુખ્ય વિચારણા હિંદુ પ્રજાતું સંગઠન થાય એવી હતી એમ જણાય છે. જેમ ખ્રીસ્તીઓ એક બાઇબલ અને એક ક્રાઇસ્ટ એ બંને નામે, મુસલમાના મહમ્મદ પ્યગમ્બર અને કુરાન એ બેનાં છત્ર નીચે એકતા અનુભવ છે, તેમ હિન્દુઓમાં મતમતા-તરાના કારણે એકતા ન હોવાથી તેમના સંગઠન અર્થ શ્રી દયાન દે વેદ અને ઇશ્વર રજી કર્યાં. બધા મતમતાંતરા પર જેમ આવે તેમ ખંડનાત્મક હુમલા કર્યા. મૂર્ત્તિપૂજાનો વિરાધ કર્યો. મૂર્તિપૂજા વિષ અમારે તેની સાથે મતભેદ છે; મતભેદ હાઇ શકે. દયાન-દ-જીનું એમ માનવું હશે કે એક મૂર્ત્તિ કે બીજી મૂર્તિ, ઇશ્વર કરતાં તા ઉતરતી છે એમ દસાવાય તા સંગઠન ખાતર એક ઇશ્વરનુ નામ લેવાય ગમે તેમ હા! પરંતુ મૂર્તિપૂજાના નિષેધથી તેઓ ' મૂર્ત્તિભંજક ' તરીકે નિંદાયા, અને મતમતાંતરા પરના અક્ષમ્ય અને ભ્રમજનિત આક્ષેપોથી તે દરેક મતવાળાને અપ્રિય થયા; પણ તેમની બીજી વિભૂતિઓ હિંદુઓની સંખ્યા અને બળ વધારવામાં ઉપયોગી નિવડી. હિન્દુઓમાં સીઓ અને શ્વેની બહુ સંખ્યા હોવાથી તેઓને સંસ્કારી બનાવવા અનુક્રમે પુરુષા અને દિજો જેટલા જ તેમને અધિકારી ગણ્યાં અને તેમને ઉપનયન સંસ્કાર પણ કરાવ્યા. હિન્દુઓમાંથી મુસ્લિમ, ખ્રિસ્તી કે વિધર્મી શઇ શકાય પણ પરધર્મી કદી પણ હિન્દુ ન થઈ શકે એટલું જ નહિ

### યુગપુરુષને અધ્યાંજલિ

પણું એક વખતના હિન્દુ પરધર્મી થયા હાય તે પણુ પુન: હિન્દુ ન થઇ શકે એ મૂઢ અને પ્રત્યાદ્યાતો માન્યતા તેમણે ખસેડી. કાઇપણ પરધર્મીને આર્ય બનાવવા ધર્મ્ય છે એ શુદ્ધિ—સંગઠનના માર્ગ ખુલ્લા કર્યો ખ્રદ્યાચર્ય, ત્યાયામ આદિ બાદ્ય—અને નિર્ભયતા, સાહસ, અડગપણું આદિ આંતરિક—ગુણા પર ખૂબ ભાર મૂકયા. ધર્મને નામે જડ ઘાલી ગયેલી પ્રજાને નિ:સત્ત્વ બનાવતી—ઘૂસી ગયેલી યા વર્ત્ત માન સમયે હાનિકારક રૂઢિઓનું ખંડન કરી, ધર્મશાસ્ત્રના મૂળ તરીકે વેદને આગળ ધરી, તેના અર્થને પાતાની રીતે ઘટાવી, વેદ પર ભાષ્યા સખ્યાં અને અન્ય ધર્માના ઉપદેશકા સામે અનેક વાદવિવાદા કર્યા. આ સર્વ પ્રવૃત્તિનું સર્વ રાષ્ટ્રમાં પ્રવર્ત્તન કરવા અર્થ પાતાની ગૂજરાતી ભાષા હાવા છતાં તે ભાષા તજીને રાષ્ટ્રભાષા—હિંદીના આશ્રય લોધા.

તેમણે આર્યસમાજ નામે સંસ્થા સ્થાપી અસંખ્ય જેનાને આર્યસમાછ બનાવ્યા— ખાસ કરી પંજાબમાં—ઉત્તરહિંદમાં તો પોતાના મંતવ્યા ખૂબ પ્રસાર્યા. પલ વર્ષની વયે સને ૧૮૮૩ માં કાઇએ આપેલા ઝેરથી તેમણે દેહત્યાં કર્યો. તેમના કાર્ય—પુરુષાર્થથી અંજાઇ લાલા લજપતરાય, લાલા મુન્શીરામ કે જે પછીથી સંન્યાસી થઇ શ્રી શ્રદ્ધાનન્દ થયા, લાલા હંસરાજ, ગુરુદત્ત, રાજા મહેન્દ્રપ્રતાપ, પ્રેા. રામદેવ, સરલાદેવી ચાધરાણી, લજ્જા-વતીદેવી વગેરે અનેક સમર્થ અને પ્રતિભાશાળી વ્યક્તિઓ તેમની અનુગામી થઇ. પરિ- ણામે ૭૦૦ આર્યસમાજ શાખાઓ, ૧૦૦૦ કન્યાવિદ્યાલયા, ૨૦૦ હાઇસ્કૂલા, ૧૦૦ અના- યાલયા, ૨૦ ગુરુકુળા, ૪ એંગ્લા—વેદિક કૉલેજ, અનેક એષધાલયા વગેરે નાની—માટી સેંકડા સંસ્થાઓ વાર્ષિક એક કરોડ રુપિઆના ખર્ચ ચાલે છે અને લગભગ પાંચ લાખ આર્યસમાજીએ પંજાબ—ઉત્તરહિંદમાં છે. વેદનાં ભાષાન્તરા અને પ્રકાશના, તેના પ્રચાર, શખ્ટ્રભાષા હિન્દીના આશ્રહ, ગારક્ષા, કન્યાકેળવણી, વિધવાસહાય, કેળવણીપ્રચાર, અંત્યજેહાર, પતિતાહાર—શુદ્ધિ વગેરે દિશામાં આર્યસમાજે આપેલ ફાળા ઉજ્જવળ છે ને રાષ્ટ્રનિર્માણમાં અતિ ઉપયાગી બન્યા છે. આનું અનુકરણ શ્રી આત્મારામજીના સ્મરણાથે આપણે કર્યું નથી એ અતિ શાચનીય છે.

શ્રી દયાનન્દ સરસ્વતીના જન્મશતાબ્દિ મહાત્સવ સને ૧૯૨૪ માં સમસ્ત ભારતમાં ઘણા જોરશારથી ઉજવાઇ ગયા.

## ૪ શ્રી રામકૃષ્ણ પરમહ'સ

શ્રી દયાનન્દના જન્મ પછી ખાર વર્ષે શ્રી રામકૃષ્ણુ અને શ્રી આત્મારામજીના જન્મ એક જ વર્ષમાં થયા. શ્રી રામકૃષ્ણુજીના જન્મસમયે ખંગાળામાં એક તરફથી પ્રશ્નસમાજની સ્થાપના રાજા રામમાહનરાયે કરી નાંખી હતી (સને ૧૮૨૮), અને તેના સ્વર્ગવાસ (સને ૧૮૩૩) પછી તેના સહકર્ત્તા કેશવચંદ્રસેન, એક્ષેરવાદના પ્રસાર કરી દેવ-દેવીઓની મૂર્ત્તિપૂજા એક પ્રકારનું પાખંડ છે એમ કહી તેના સખત વિરાધ કરતા હતા. સાથ

દેવેન્દ્રનાથ ઠાકુર (કવિસમ્રાટ રવીન્દ્રનાથના પિતાશ્રી) જેવા એકે ધરવાદીઓએ તન, મન અને ધનથી મૂર્ત્તિપૂજા સામે ઝું બેશ ઉપાડી હતી. બીજી બાજી પાદરીઓ ખિસ્તી ધર્મને જ માત્ર માક્ષમાર્ગ ખતાવી માંસભક્ષક-વિલાસી ખંગાલીઓનાં મન તે દિશા તરફ વાળી રહ્યા હતા. ભક્ષ્યાભક્ષ્યના વિશેષ નિષેધ નહિ માનનારા ખંગાલીઓમાંથી ઘણા સુશિક્ષિતો સુઢાં સાહેળી ધારણ પ્રમાણે વર્તવા લાગ્યા હતા અને ખિસ્તીધર્મના સ્વીકાર કરતા હતા.

આ સમયે શ્રી રામકૃષ્ણ પરમહંસે અંગાલીઓને ઉપદેશામૃતનું પાન કરાવી હિંદુ-ધર્મના પુનરુદ્ધાર કર્યો. અસંખ્ય બંગાલીઓને સ્વધર્મનિષ્ઠ બનાવ્યા અને ખિસ્તાદિ ધર્મમાં જતા અટકાવ્યા. ખૂબી એ છે કે તેમને પુસ્તકી શબ્દજ્ઞાન નહેાતું, તેઓ વેશે, રીતભાતમાં અને ભાષાએ એક ગામડીઆ હતા, છતાં તેમને શ્રીમંતા, અંગ્રેજી ભણેલા, શહેરમાં ઉછરેલા આધુનિક ભક્તો પુષ્કળ હતા

વળી પ્રદાસમાજના સુપ્રસિદ્ધ બાબુ પ્રતાપચંદ્ર મઝુમદારને કહેવું પડ્યું હતું કે 'એ લલા અને પવિત્ર પુરુષ હિંદુધર્મના સારાંશરૂપ અને માધુર્યની સાક્ષાત્ મૂર્ત્તિ હતા. તેમણે વિષયા પર (કંચનકામિની પર) પૂર્ણ સંચમ કેળવ્યા હતા. તેમનામાં અધ્યાત્મતત્ત્વ ઉભરાયા કરતું. તેઓ ધર્મના ધામરૂપ, આનંદના ઓઘરૂપ અને પવિત્રતાની પરાકાષ્ટારૂપ હતા.'

તેમણે ઉપદેશ પાતાની જન્મભાષા-અંગાલીમાં આપ્યા તેના થયેલ અનુવાદ વાંચી મહા-તમા ગાંધીજી કહે છે:-''તેમનાં વચન એ કાઇ શુષ્ક પંડિતના પ્રલાપરૂપ નથી પણ એ તો તેમના જીવનનું નૂર-હીર-ખમીર જે કહીએ તે સર્વસ્વ છે. તેમને જે અનુભવ થયેલા તે સર્વના નિચાડ તેમાં છે. નાસ્તિકવાદના આ જમાનામાં શ્રી રામકૃષ્ણ જ્વલાંત અને સજીવન શ્રહાના દર્ષાતરૂપ-મેરુદંડરૂપ છે. "

તેઓ શ્રી દયાનંદની પેઠે મૂર્ત્તિપૂજાનિષેધક અને અન્ય સર્વ ધર્મીના ગમે તે રીતે ખંડક ન હતા, પણ દરેક ધર્મ પ્રત્યે સમાનભાવ રાખી સર્વમાં એકતા અનુભવતા. એમની માન્યતા એવી હતી કે દરેક ધર્મમાં ઇશ્વરપ્રાપ્તિ—આત્મસાક્ષાત્કારના માર્ગ છે. તેમણે શાક્ત ને વૈષ્ણુવ, મુસ્લિમ ને ખ્રિસ્ત—ખધા ધર્મીને આચરી જોયા. ઇસ્લામની સાધનાના ભેદ ફ્રુંકીરોના સાથ શોધી પારખ્યા. બાઇ બલનું શ્રવણ કરી શ્રી ઇસુખ્રિસ્તી માટે લક્તિ કેળવી. પાતાના એારડામાં અન્ય દેવદેવીઓની છબીએા સાથે શ્રી મહાવીર તીર્ધ કરની એક પાષાણુ મૂર્ત્તિ અને શ્રી ઇસુખ્રિસ્તની છબી પણ રાખી હતી. સર્વ ધર્મપ્રવર્ત્ત પર તેમને વિશેષ લક્તિ અને શ્રહા ઉત્પન્ન થઇ હતી. આથી કાઇપણ ધર્મ પર કટાક્ષ, વિષમ-ભાવ કે અનાદર દાખગ્યાં નથી, તેમ વિરોધ, નિષેધક-ખંડનાત્મકભાવ દર્શાગ્યા નથી.

તેમના ઉપદેશમાં પાતે એમ કથેલ છે: 'ત્રણ ચાર આંધળા મનુષ્યા હાથી જોવા ગયા. એક પગ પર હાથ ફેરવી હાથીને થાંભલા જેવા, બીજાએ સુંદ પર હાથ ફેરવી જાડી લાકડી જેવા, ત્રીજાએ પેટ પર હાથ ફેરવી કાઢી જેવા, ચાથાએ કાન પર હાથ ફેરવી સુપડા જેવા

### યુગપુરુષને અધ્યાંજિલિ

કહ્યો. એક મધ્યસ્થ દેખનારે કહ્યું-તમે હાથીને ખરાખર જોયા નથી. હાથીના પગ થાંભલા જેવા, સુંઢ લાકડી જેવી, પટ કાઢી જેવું અને કાન સુપડા જેવા છે અને એ સર્વ એકત્ર કરવાથી જેવું સ્વરૂપ થાય તેવું સ્વરૂપ હાથીનું છે. આ પ્રમાણે જેણે ઈશ્વરને એક દિશામાંથી જોયા છે તેઓ જ પરસ્પર લડાઇ-ઝઘડા કરે છે. જેણે સંપૂર્ણરૂપે જોયા છે તે તા તેનું યથાર્થ સ્વરૂપ જાણે છે. '\*

તેમના સ્વર્ગવાસ સં. ૧૮૮૬ ના આગસ્ટ માસમાં ૫૦ વર્ષની ઉમરે થયા. તેમણે અનેક અંગ્રેજી ઉચી કેળવણી લેનાર વિદ્યાર્થીઓ—સ્નાતકાના સંદેશ દ્વર કર્યા અને તેમને ધર્મના મૂળ સિદ્ધાન્તામાં દઢ કર્યા. તે બધામાં સાથી જબરા અને પ્રતિભાશાળી શિષ્ય તરેન્દ્ર—પછીથી સ્વામી વિવેકાનંદ હતા. તેમણે સને ૧૮૯૩ ની ચિકાગાની વિશ્વધર્મપરિષદ્ કે જેમાં જૈનધર્મના પ્રતિનિધિ તરીકે સ્વ. વીરચંદ રાઘવજી ગાંધી ગયા હતા, ત્યાં જઇ હિંદુ ધર્મ સમજાવ્યા. પાતાની વિદ્યુન્મય વકતૃતાથી સમસ્ત હિન્દને પુનર્સજીવન કર્યા તથા હિન્દનાં શાસ્ત્રોમાં રહેલ મૂળ સત્યને નવીન શૈલીમાં રાચકસ્વરૂપે જગત સમક્ષ મૂક્યું. એ વાત સાચી છે કે—પરમહંસના ઉપદેશ શ્રીવિવેકાનન્દે દેશ—દેશાન્તર સુધી પહેાંચાડ્યો. અંગ્રેજી કેળવણીથી માહિત થયેલા આપણા લોકા ઉપર શ્રી વિવેકાનંદના અંગ્રેજી લેખા મારફતે જ અસર કરાય તેમ હતું. પરમહંસનું શુદ્ધ અધ્યાત્મ જરવવાની શક્તિ જેમનામાં નહાતી તેમને માટે પાશ્ચાત્ય વિચારા મેળવીને કરેલું વિવેકાનંદી મિશ્રણ બહુ જ અનુકૂળ થઇ પડ્યું. શ્રી વિવેકાનંદે પરમહંસના અધ્યાત્મને તત્ત્વજ્ઞાનની ભાષામાં મૂક્યું અને તે દર્ષિએ સંસારસુધારા અથવા જીવનસુધારા કેવી રીતે થઇ શકે તે ખતાવ્યું + તે જ સૃત્ર હાથમાં લઇ ભગિની નિવેદિતાએ હિંદુ સામાજિક જીવન અને ઐત્રિહાસિક રાષ્ટ્રીય જીવનનું રહસ્ય ખાલી ખતાવ્યું.

<sup>\*</sup> જુએ શ્રી રામકૃષ્ણ પરમહંસ ઉપદેશામૃત ન પ૯ ( ડાહ્યાભાઇ મહેતાની આવૃત્તિ ). આવી કથા સાત આંધળા ને હાથીની જૈન દર્શનમાં સાત નય મમજ્તવવા માટે સુપ્રસિદ્ધ છે. ઉક્ત પુસ્તક સિવાય સસ્તું સાહિત્યવર્ધક તરકથી પ્રસિદ્ધ થયેલ પરમહંસ શ્રી ગમકૃષ્ણ-એમનું જીવનચરિત્ર અને ઉપદેશ એ નામનું પુસ્તક તેમના સાંગ પરિચય આપે છે.

<sup>+</sup> વિવેકાનન્દ શાસ્ત્રનુ શું સ્થાન હાંવુ ઘટે તે માટે નીચેના શ્લોકા જે જણાવે છે તે પાતે સ્વીકારતા લાગે છે:—

केवलं शास्त्रमाश्रित्य न कर्त्तन्यो विनिर्णयः । युक्तिहीनविचिर तु धर्म्महानि. प्रजायते ॥

માત્ર શાસ્ત્રના જ આશ્રય લઇને વિનિર્ણય કરવા ન ઘટે. યુક્તિ વગરના વિચારમાં તા ધર્મહાનિ વિશેષે કરી ઉત્પન્ન થાય છે.

देशकालवयोऽवस्थाबुद्धिशक्तयनुरूपतः । धर्मोपदेशौभवष्यं वक्तव्यं धर्मपारगैः ॥

દેશ, કાળ, પરિસ્થિતિ, વધુ અવસ્થા, ખુદ્ધિ અને શક્તિને અનુરૂપ **થઇને-નજરમાં રાખીને** ધર્મમાં પારંગત થયેલાએ ધર્મા પદેશરૂપો ઓષધનું કથન કરવું જોઇએ, જેમ વૈદ્ય રાગીની પ**રીક્ષા** કરવામાં કરે છે ને પછી ઓષધ આપે છે તેમ



शताब्दीनायक न्यायांभोनिधिश्रीविजयानन्दसूरि श्री आत्मारामजी महाराज.

#### શ્રી. માહનલાલ દલીયંદ દેશાઈ

આજે રામકૃષ્ણ મિશનમાં અનેક સેવાશ્રમા, અહૈતાશ્રમા અને મંદિરા, શ્રી રામકૃષ્ણુના ઉપદેશ કાયિક, વાચિક અને માનસિક પ્રવૃત્તિદ્વારા દુનિયા આગળ પીરસી રહ્યાં છે, અને શ્રી રાપ્રકૃષ્ણુ અને શ્રી વિવેકાનંદના અનેક સમર્થ અને વિદ્વાન્ ભારતીય શિષ્યા-છેવટે 'આનંદ' આવે તેવા નામધારી સંન્યાસીઓ તથા ખીજા અનુગામીઓ, પ્રશંસકા હિન્દ, અમેરિકા, પ્રાઝિલ, ઇંગ્લંડ, જર્મનાં અને દક્ષિણ આફ્રિકામાં કાર્ય કરી રહ્યા છે.

તે તે સ્થળાએ પરમહંસના જન્મ-શતવર્ષી –મહાત્સવ આ વર્ષના ફેબ્રુઆરીથી એક આપું વર્ષ ઉજવવાને તેમના કલકત્તા પાસે ગંગા નદી પર આવેલા મુખ્ય રામકૃષ્ણમિશને નિરધાર કર્યી છે, કે જેના પ્રારંભ થઇ ચૂક્યા છે અને જે દેશ–દેશાંતરમાં આપું વર્ષ ઉજવાશે.

# પ શ્રી દયાનન્દ અને શ્રી રામકૃષ્ણની તુલના

શ્રી દયાનંદ અને શ્રી રામકૃષ્ણ અંને બ્રાહ્મણ કુળમાં જન્મેલા છતાં એક પ્રખર વાદી, વેદનું મંડન કરવા અન્ય સર્વ ધર્મીનું ખંડન કરવા મથનાર, અલવાન્ શરીરધારી. મૂર્ત્તિપૂજાનિષેધક હતા, જ્યારે બીજા શાન્તમૂર્ત્તિ, સર્વ ધર્મ પ્રત્યે પ્રેમાદરભાવ રાખનાર, મધ્યમ શરીરવાળા, મૂર્ત્તિપૂજક સાથે અધ્યાત્મી હતા. એકમાં શોર્ય, અસહિષ્ણુના અને નિડરતા હતાં, જ્યારે બીજામાં ભક્તિભાવાવેશ, સમતા અને સાગ્યતા હતાં. અંનેના ઉપ-દેશમાં માનવસેવાનું લક્ષ હતું. અંનેને જબરા કાર્યકર–પ્રસારક–સંદેશવાહક શિષ્યા સાંપડ્યા કે જેમણે મૂળપુરુષના ઉપદેશને વ્યાપક કરી અનુકૃળ કાર્યક્ષેત્રમાં યશ મેળવ્યા. એકની આર્યસમાજ પહેલવાન (Militant) સંસ્થા છે; બીજાનું રામકૃષ્ણુમિશન એ સેવામય કાર્ય કરતી નિરાડંબરી શાંત સંસ્થા છે એકની કીર્ત્તિસુવાસ હિન્દમાં પ્રસરી, બીજાની હિન્દ ઉપરાંત અન્ય દેશામાં પણ ફેલાઇ.

# **ર શ્રી આત્મારામ–મુનિ આનંદવિજય–પછી શ્રી વિજયાનંદસૂરિ**

હવે જેની જન્મ-શતવર્ષી આપણે ઉજવીએ છીએ તે આપણા ચરિત્રનાયક શ્રો આત્મારામજ પર કંઇ વિશેષ કહેવાનુ પ્રાપ્ત થાય છે. જન્મે ક્ષત્રિય, પરંપરાએ શીખ અને સંસ્કારે સ્થાનકવાસી-મૂર્ત્તિપૂજાનિષેધક જૈન એવા આ પુરુષ શ્વેતાંબર મૂર્ત્તિપૂજક જૈન સંઘના જ્યાતિક રામાં પાતાનું નામ ઉમેર્યું.

શ્વેગ જૈન સંઘની ધાર્મિક સ્થિતિ તે વખતે શી હતી ? મહાન્ સમ્રાટ અકખરના બાેલાગ્યાથી તેની પાસે જઇ, તેને અહિંસા ધર્મ પ્રત્યે શ્રહાવાળા ખનાવનાર સ્રિશ્રી હીરવિજય- છના સ્વર્ગવાસ પછી તેમની પાટે વિજયસેન અને પછી વિજયદેવ નામના આચાર્યો થયા. વિજયદેવસ્રિના સમયમાં અનેક ધાર્મિક ઝઘડાઓ થયા-બીજા નવા આચાર્યની સ્થાપના થઇ. તે સ્રિના અવસાન પછી તેની પાટે વિજયરતન, વિજયક્ષમાં, વિજયદયા, વિજયધર્મ, વિજયભેને દ્ર અને વિજયદેવે દ્ર થયા. વિજયક્ષમાથી ઘણી આચારશિયલતા પ્રચલિત

#### યુગપુરુષતે અધ્યાંજિલિ

થઇ આ આચાર્યો શ્રીપૂજ્ય તરીકે ગણાઇ, પાલખીમાં માટા રસાલા સાથે વિચરી, પાતાના લાગા ઉઘરાવતા હતા જૈનધર્મના સાધુના કડક આચાર અને સંયમને તિલાંજલિ આપી હતી. યતિઓ કે જેમણે ઘણી રીતે શાસનસેવા બજાવી છે તે જ્યાતિષ, વૈદક, મંત્રતંત્ર કરી વ્યવસાય કરતા હતા અને જાગીર પણ રાખતા હતા. સ્થાનકવાસી જૈન સાધુઓએ દરેક સ્થળે ઉપ્ર વિહાર કરી, પાતાના કડક આચારપાલનથી સામાન્ય લાકામાં અસર કરી અનેક મૂર્ત્તિપૂજકાને પાતાના સંપ્રદાયમાં લીધા હતા જે પંજાબ દેશમાં આપણા ચરિત્રનાયકના જન્મ થયા હતા ત્યાં સ્થાનકવાસી સાધુઓ ઉપરાંત શ્રી દયાનંદે જખરા પ્રભાવ પાડ્યો હતો. દા ત. જેના જન્મ સ્થાનકવાસી કુળમાં થયા છો નરસિંહ પંજાબકેસરી રાજકીય નેતા લાલા લજપતરાયે આર્યસમાજની દીકાા લીધી હતી.

આચાર્ય વિજયસેનના શિષ્ય આચાર્ય વિજયસિંહના હસ્તદીક્ષિત શિષ્ય સત્યવિજય કે જેને 'કિયો હારક' તરીકે ગણવામાં આવે છે તેની શિષ્ય પરંપરામાં પદ્મવિજય+ થયા. તેમના રૂપવિજય-કીર્ત્તિવિજય-કસ્તૂરવિજય-શ્રીમણિવિજય-ખુ હિવિજય ( ખુટ્ટેરાયજ) અને તેના લઘુશિષ્ય તે આત્મારામજી. ( જાઓ તેમનું જૈનમતવૃક્ષ.) શ્રીમાન્ મુનિરાજ શ્રી કૃખુટ્ટેરાયજી ( ખુહિવિજયજી)એ ગુજરાત દેશમાં આવીને સંવેગ માર્ગને વિશેષ દીપાવ્યા અને ચાર મુખ્ય શિષ્ય ( મુનિરાજ શ્રી \*મૂળચંદજી, વૃદ્ધિચંદજી, નિત્યવિજયજી ને આત્મારામજી) કરી ધર્મરૂપી મહેલના ટેકા માટે ચાર સ્તંભ ઊભા કર્યા. પ્રથમના ત્રણેના કાળ થયા ખાદ શ્રી આત્મારામજીએ કાળ કર્યો. હજા જૈન સમુદાયમાં અનેક મુનિઓ ચારિત્રના ખપી છે, જ્ઞાન-ક્રિયામાં તત્પર છે પણ આ ચાર મુનિઓની જોડ આધુનિક સમયમાં જોવામાં આવતી નથી. ( શ્રી જૈનધર્મપ્રકાશ પુ૦૧૨, અંક ૩, સં. ૧૯૫૨ ના જેઠ સુદિ ૧૫ નાં અંક પૃ. ૩૪ થી ૪૦ પર 'મુનિ મહારાજશી આત્મારામજીના અત્યંત ખેદકારક સ્વર્ગવાસ 'એ નામના લેખ.)

શ્રી આત્મારામજીનું શરીર શ્રી દયાનંદ જેવું ભવ્ય, કદાવર અને કાંતિમય હતું. ળંને આજન્મ બ્રહ્મચારી હતા. (જ્યારે શ્રી રામકૃષ્ણે પૂર્વાવરથામાં ગૃહસ્થાશ્રમ સેવ્યા હતા.) વીર્યવાન્ શરીરદ્વારા લાક્ષણિક સંસ્કારા અને ગુણા પ્રકાશ પામે છે એ, તેમજ શરીર, બુદ્ધિ, હૃદય અને કર્મશક્તિના યુગપત્ વિકાસ વિના ઉદ્ધાર નથી એ ળંનેએ અતાવ્યું.

મૃર્તિ પૂજાના નિષંધક એવા સ્થાનકવાસી <sup>૧</sup>વે૦ જેન સાધુ તરીકે સત્તર વર્ષની ઉમુરે દીક્ષા લઇ, પછીનાં આવીસ વર્ષમાં જિનાગમાના અભ્યાસ કરી. મૃર્ત્તિ પૂજા શાસોક્રત લાગતાં

<sup>+</sup> સત્યવિજય-કર્પૂરવિજય-ક્ષમાવિજય-જિનવિજય-ઉત્તમવિજય-પદ્મવિજય એ સર્વ નાં કત્તાં તો મારી સંપાદિત 'જૈન એ. રાસમાળા' ભાગ ૧ લા( પ્ર. અધ્યાત્મન્નાન પ્રસારક મંડળ )માંથી જોઇ લેવાં.

<sup>\*</sup> તેમના જીવન માટે જાઓ "જૈન" પત્ર તા. ૧૫-૧૨-૩૫ ના અંક પૃ. ૧૧૫૫-૧૧૫૯.

<sup>†</sup> તેમના જીવનચરિત્રની ચાપડી શ્રી જૈનધર્મ પ્રસારક સભાએ છપાવી છે.

# आचार्य श्रीमद् विजयानंदसूरीश्वरजी महाराज के गुरुभाइ परम पूज्य प्रातःस्मरणीय—



श्री मूळचंदजी ( ग्रुक्तिविजयजीगणी ) महाराज.

તે માર્ગના સાધુ તરીકેના માર્ગ તજી, મૂર્ત્તિપૂજક શ્વે જૈન સાધુ (સ'વેગી) થયા એ તેમનમાં પાતાને સત્ય લાગે તે વિના સ'કાર્ચ અને પ્રતિષ્ઠાના ભાગે પણ અનુસરવાની નિડરતા, ક્રાન્તિ અને પ્રભળ આત્મશક્તિ સૂચવે છે

શ્રી દયાનંદના મતના પ્રચાર પંજાળમાં બહુ થયા. તેમણુ મૂર્તિપૂજા સામે તેમ જ જૈનધર્મ સામે અણુછાજતાં આક્રમણા કર્યા. આની સામે અજ્ઞાનતિમિરભાસ્કર નામના શ્રંથ પ્રમાણ અને દાખલા–દલીલપુર:સર રચી શ્રી આત્મારામજીએ તેને ખાળ્યા. તેમણે શ્રી દયાનંદની માફક પાતાના વક્તવ્યનું પ્રવર્ત્તન—પાતાના ઉદ્દેશના પ્રસાર કરવામાં હિદી ભાષાના જ ઉપયાગ પાતાના ઉપદેશા અને ગ્રંથામાં કર્યા. તે વખતની હિદી ભાષા હાલ જેટલી ખેડાયેલી નહોતી, પણ તે દેશમાં ઘણું ખરે સ્થળે અને ખાસ કરી પંજાબમા પ્રચલિત હોઇને એ જ ભાષા પાતાના વિષયને અનુકૂળ હતી. રાષ્ટ્રભાષા રાષ્ટ્રવિધાનના એક પાયા છે એ સિદ્ધાંત સ્વીકારાયા. તેમની વિવાદશક્તિ તે વખતને અનુરૂપ હતી પ્રમાણ આપી તર્ક અને ન્યાયથી વિષયની છણાવટ કરવાની શક્તિ, શાસ્ત્રાભ્યાસ, પાંડિત્ય અને છતાં નમ્રતા હોઇ સામાના પર અને સમાજમાં ઘણી અસર અને પ્રતિષ્ઠા તેમણે ઉત્પન્ન કરી.

તેમની સમયજ્ઞતા અનુકરણીય હતી. દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાલ-ભાવ પ્રમાણે જૈન સમાજ અને જૈનધર્મની ઉન્નતિ કરવામાં જે સાધના યાગ્ય હાય તેના ખપ કરવાને તેઓ પ્રેરતા તેમણે પાતાના સમયની સ્થિતિ થાડા પણ ખરા શખ્દામાં નિર્ભયપણે જણાવી ક:—

" जैन धर्म मं तो नुकस किंचिन्मात्र भी नहीं है, परंतु शारीरिक और मानसिक ऐसी सत्ता इस काल में इस भारतवर्ष के जैनीयों में नहीं है, जिस से मीक्ष का मार्ग जैसा कथन किया है वैसा संपूर्ण नहीं पाल सकते हैं। इस काल मुजब जैसा साधुपणा और श्रावकपणा कहा है तैसा तो पालते है, परंतु संपूर्ण औत्सर्गिक मार्ग नहीं पाल सके है। १। दूसरा यह नुकस है कि इन्हों में (जैनीयों में) विद्या का उद्यम जैसा चाहिये वैसा नहीं हैं। २। एक्यता नहीं है, साधुओं में भी प्रायः परस्पर ईषा बहुत है। ३। यह नुकस जैन धर्म के पालनेवाले सांप्रति काल के जैनीयों में है, परंतु जैन धर्म में तो कोई भी नुकस नहीं है॥" [चि०प० ए. ९२.]

ધર્મ અને દેશાન્નતિ સખંધી એવા અભિપ્રાય વ્યક્ત કર્યો કે:--

'धर्म की प्रवस्ता होने से देशों में न्यायनीति से चलना, परस्पर एकत्व का होना, परोप-कार का करना, सर्व जीवों पर दया करनी, सत्य बोलना, विश्वासघात न करना, सद्विद्या का अस्यास करना, संतोष से जिंदगी पूरी करनी, चोरी, यारी, अभक्षमक्षण, अपेयपान इत्यादिकों का वर्जना, अनेक प्रकार के मिथ्यादृष्टि देवतादि के मानने का त्याग करना इत्यादि शुभकर्म

## યુગપુરુષને અર્ધ્યાંજલિ

जिस देश में होवें, सो देशोन्नति है। और बिना धर्म के देशोन्नति का होना असंभव है।" [चि. प्र. प्र. १०८]

જૈન ભાઇઓ સ્વામિવાત્સલ્યના બહાળા અર્થ નહીં સમજ પાતાનું દ્રવ્ય ઘણે ભાગે જમણવારમાં ખર્ચી, જ્ઞાનાહાર, જોશોહાર, જ્ઞાનભંડાર અને નિરાશ્રિતાશ્રય વગેરે ઉત્તમ ક્ષેત્રામાં નહીં વાપરી અધિક પુષ્યનું ઉપાર્જન કરતા નથી અને તેથી સંગીન પ્રકારના ધર્મ- ઉદ્યોત થતા નથી. તે નહીં થવાનું કારણ મહાત્માશ્રી આત્મારામજએ નીચે પ્રમાણે લખેલ છે:—

" जैनी लोकों की दो इंद्रिय बहुत जबरदस्त हो गई है, इस वास्ते ज्ञानोद्धार, जीणों-द्धार विगेरे बाबतों की कोई भी चिन्ता नहीं करता हैं, एक तो नाक और दुसरी जिह्वा, क्योंकि नाक के वास्ते अर्थात् आप की नामदारी के वास्ते लाखों रुपैये लगाके जिनमंदिर बनवाने चले जाते हैं और जिह्वा के वास्ते खाने में लाखों रुपैया खर्च करते हैं। चूरमे आदिक लड्डुओं की खबर लीये जाती है, परंतु ज्ञानोद्धार, जीणोंद्धार करणे की बाबतो क्या जाने स्वप्न में भी करते होंगे के नहीं! कोइ पूछे जे युं जिनमंदिर अथवा स्वामिवात्सल्य करवामां पाप छे! जवाबमां जिनमंदिर बनवाने का और स्वामीवात्सल्य करने का फल तो स्वर्ग और मोक्ष है, परंतु जिनेश्वर देव ने वो ऐसे कहा की जो धर्मक्षेत्र बीगडता होवे तीसकी सारसंभाल पहिले करनी चाहिये॥"

સ્વામિવાત્મલ્ય કરવાની રીત ઉક્ત ઉપકારી મહાત્માએ નીચ પ્રમાણે બનાવી છે:---

"जिस गाम के लोक धनहीन होवे, और श्रावक का पुत्र धनहीन होवे तीसको कीसिका रोजगार में लगा के तीस का कुटुंब का पोषण होवे तैसे करे, यह स्वामिवात्सल्य है; परंतु या न समजना के हम बनीये लोको के जीमावनेरूप स्वामिवात्सल्य का निषेध करता है, परंतु नामदारी के वास्ते इस गाम के बनीयों ने उस गामके बनीयों को जीमाया, और उस गामवालों ने इस गाम के बनीयों को जीमाया परंतु साहम्मि को साहाय्य करने की बुद्धि सें नहीं; तीस को हम स्वामिवात्सल्य नहीं मानते है, परंतु गधे खुरुकनी मानते है। "

— શ્રી જૈનધર્મ પ્રકાશ, શ્રાવણ ૧૯૫૬, પૃ. ૭૪–૭૫.

જૈનમત બહુ ફેલાયા નહિ તાનું કારણ પાતાં એક સ્થળે અતાવે છે કે:--

' मुसलमानों के राज में जैन के लाखों पुस्तको जला दिये गये हैं, और जो कुछ शास्त्र बच रहे हैं वे भंडारों में बंद कर छोड़े हैं वे पड़े पड़े गल गये हैं, बाकी दोसो तीनसो वर्ष में तमाम गल जायगे। जैसे जैन लोक अन्य कामों में लाखों रुपैये खरचते हैं तैसे जीर्ण पुस्तकों का उद्धार कराने में किंचित् नहि खरचता है, और न कोई जैनशाला बना के



स्व० स्रुनिराजश्री वृद्धिचंद्रजी महाराज.

अपने लडकों को संस्कृत धर्मशास्त्र पढ़ाता है, और जैनी साधु भी प्राये विद्या निह पढ़ते हैं क्यों कि उनकों खाने का तो ताजा माल मिलते हैं वे पढ़के क्या करे ! और कितनेक यितलेक इंद्रियों का भोग में पड रहे हैं सो विद्या क्यों कर पढ़े ! विद्या के न पढ़ों से तो लोक इन कों नास्तिक कहने लग गये है, फेर भी जैन लोगों को लज्जा निह आती है, जैनलोक चूरमे के लाडू और दूधपाकादिक के खाने वास्ते तो हजारो एक है हो जाते है, परंतु पुस्तकों के उद्धार वास्ते स्ते पढ़े हैं । हमारे लिखने का प्रयोजन तो इतना ही है कि जैन लोगों को उचित है कि सर्व देशवाले मिलके पाटन, जैमलमेर, खंभात प्रमुख के भंडारे पुस्तकों का जीणोंद्धार करावें, और बड़े बड़े शहरों में जैनशाला बना के अपने लडकों को संस्कृतादि विद्या पढ़ावे, और आगम विना अन्य योग्य प्रंथ लिखावादि कर के प्रसिद्ध करें, जीस में फेर जैन धर्म की वृद्धि होवे। "

જ્ઞાનપ્રાપ્તિ, જ્ઞાનપ્રચાર એ સફળત સૂરિનું ધ્યેય હતું અને તે માટે તેનાં સર્વ ઉપકરણા—શ્રેશ વૃગેરે સંઘના ભંડારામાં યા ખાનગી વ્યક્તિઓને ત્યાં ગુપ્ત પડ્યાં રહે અને જનતાને કામ ન આવે એ ટાળી તે સર્વને જનાપયાગી કરવા જોઇએ, તેની પ્રસિદ્ધિ કરવી જોઈએ અને જૈન બાળંકાને ધર્માભ્યાસ પ્રાપ્ત થાય તે માટે જ્ઞાનશાળાએ દેર દેર ખુલાવી ઘટે એવા તેમના ઉપદેશ સતત વહેતા રહ્યાં અને એને પરિણામે ગુજ-રાંવાલા આદિ અનેક સ્થળે પુસ્તકભાંડારા થયા,\* તેમાં કેટલાક અનુપલબ્ધ ઉપયાગી ગ્રંથાની નકલા કરાવીને મૂકાઇ. આથી જે કયાંય ન મળે એવાં પણ પુસ્તકા આ ભાંડારમાં સાંપડ્યાં. દા. ત શ્રી યશાવિજય મહાપાધ્યાયકૃત અનેકાંતવ્યવસ્થા. આ સર્વે ભાંડારાનું સૂચીપત્ર શ્રી બનારસીદાસ જૈન તરફથી તૈયાર થયેલું છે તે જ્યારે પ્રકટ થશે ત્યારે તેના ખ્યાલ આવશે. વળી જ્ઞાનશાળાઓ પણ ઘણે સ્થળે સ્થપાઇ; પુસ્તકાલયા ઉઘડ્યાં

જર્મન વિદ્વાન્ નામે એ. ર્ડોલ્ફ હોર્નલ કલકત્તાની રાયલ એશિયાટિક સાસાયટીમાં રહી આપણા જેન આગમાં પૈકી ઉવાસગદસાએ!—ઉપાસકદશાંગ એ નામના સૂત્રનું સંશાધન કરતા હતા તેમણે તેના કેટલાક પારિભાષિક શબ્દોના અર્થ સમજવામાં પડેલી મુશ્કેલી તે વખતે 'જેન શાસ્ત્રમાં પારંગત ' 'જિનધર્મમાં ધુરંધર ' એવા આપણા ચરિત્રનાયક દ્વર કરશે એવું જાણી તેમની સાથે પત્રવ્યવહાર ચલાવી, પાતે ઘણી આખતાના ખુલાસા મેળવ્યા. એથી તેને એટલા ખધા સંતાષ થયા કે તે પુસ્તક પણ શ્રી આત્મારામછને અર્પણ કર્યું અને તેમાં તેમની અર્પણપત્રિકા પાતે સંસ્કૃત છે દામાં રચી મૂકી. ઋગ્વેદાદિ યૂરાપમાં છપાયેલ તે પણ મંગાવી તેમને ભેટ કર્યા. મહામહેનતે સંશાધિત કરી છપા-

<sup>\*</sup> ગુરુદેવ શ્રી આત્મારામજીના સ્મરણાર્થ પ્રવર્ત્ત કશ્રી ક્રાન્તિવિજયજી અને સ્વર્ગ શ્રી હંસવિજયજીના કરેલા વડાદરાના નાનમંદિર સંખંધી લેખ. જુએા આ શ્રંથના ગૂજરાતી વિભાગ પૃ. ૭૪ થી ૮૪. તથા શ્રી ખનારસીદાસ જૈનના હિંદી લેખ. જુએા આ શ્રંથના હિન્દી વિભાગ પૃ. ૫૧ થી ૫૩.

યેલ તે સૂત્રથી આચાર્ય શ્રીને ઘણા આનંદ થયા. હાર્નલ સાહેએ પણ પાતાના દેહાવસાન સુધી જૈન ધર્મ અને ઇતિહાસમાં રસ લીધા અને વ્યક્ત કર્યો. સૂત્ર—આગમ છપાવાય નહિ, કાઇ છપાવે તા અનુમાદાય નહિ, તેને પરદેશ માકલાવાય નહિ, કાઇ શ્રાવક કે ગૃહસ્થયી વંચાય નહિ એવી સ્થિતિ હતી, છતાં તેમણે ધર્મની પ્રભાવના અથે જિજ્ઞાસુ વિદ્વાનને સહાય કરવા યાગ્ય છે એમ ધારી સહાય આપી.

વળી પાતાના સમયમાં દરિયાપાર થઇ અનાર્ય દેશ-ઇંગ્લાંડાદિ દેશમાં જવા પ્રત્યે કેટલાક ભાગના જૈનામાં સખત વિરાધ હતા; છતાં સને ૧૮૯૩ ની ચિકાગાની વિશ્વધર્મ— પરિષદ્દમાં જૈન ધર્મના પ્રતિનિધિ તરીકે પાતાને આમંત્રણ મળ્યું, ત્યારે પાતાથી સાધુના આચાર પાળતા થકા દરિયાપાર જવું ખની શકે તેમ નહેાતું તથી બીજા માર્ગ તરીકે સારાષ્ટ્રના મહુવાવાસી શ્રેજ્યુએટ શ્રી વીરચંદ ગાંધીને જૈન ધર્મના તત્ત્વોથી પરિચિત કરી જૈન ધર્મની માહિતી પૂરી પાડનાર એક ખાસ શ્રંથ તૈયાર કરી આપી ચિકાગાની ઉક્ત પરિષદ્દમાં જૈન ધર્મના પ્રતિનિધિ તરીકે માકલ્યે જ રહ્યા. કેટલાક લાકવિરાધ સખત હતા છતાં ધર્મપ્રચાર કરવામાં તે આડા આવવા ન જોઇએ અને તેથી તે વિરાધની સામે થઇ—તે વિરાધનું શમન કરી ધર્મ પ્રત્યેની લાગણી અતાવી આથી શ્રી આત્મારામ-છના સંબંધ તે પરિષદ્દમાં ઘણું સારું કહેવાયું, એ રીત તમણે જૈન ધર્મના પ્રથમ પરિચય અમેરિકા જેવા દ્વર–દ્વરના પ્રદેશમાં કરાવ્યા, અને માન મહત્ત્વ મેળવ્યાં.

જૈનધર્મનાં શાસ્ત્રોનું ખૂબ અવગાહન કર્યા પછી તેમણે જૈન ધર્મના સિદ્ધાંતો સમ-જાવવા ને પ્રસારવા માટે બીજા હિંદી ભાષામાં-જૈન તત્ત્વાદર્શ, તત્ત્વનિર્ણયપ્રાસાદ આદિ શ્રંથા શાસ્ત્રોના દાહનરૂપે સ્થી જૈન સમાજની પાસ શાસદાર ખુલ્લું કર્યું. ભક્તિના ઉદલાસ હિદીભાષી જૈનામાં વિશેષ જાગે છે માટે હિંદીમાં કેટલીક પૂજાઓ સ્થી +

વળી જૈનેતર ધર્મીતું સાહિત્ય-ઋગ્વેદાદિ, ખુદ્ધ અને મહમદ સાહેબનાં ચરિત્રા વગે-રેતું વાંચન-મનન કરી પાતાની એક આચાર્ય તરીકે વિશાળ વાચન અને તેના પરિપાક પાતામાં હોવા જોઈએ એ બતાવી આપ્યું

પંજાબમાં જે જિનમંદિરા છે તે સર્વ તેમના ઉપદેશનું ફળ છે. તેમના શિષ્ય-પ્રશિષ્યા-દિના માને બનેલા માટે સાધુ-સમૂહ આજ આખા હિંદમાં વિચરી લાેકસમાજને ધર્માપ-દેશ પુરા પાડી ધર્મ ક્રિયાઓ કરતાે-કરાવતા, સંસ્થાઓ સ્થાપનો રહ્યો છે અને જૈન ધર્મની જ્યાતિ અખંડ અળતી રાખી રહ્યો છે, એના સર્વ પ્રતાપ આપણા આ સદ્દગત

<sup>+</sup> જેના પરિચય શ્રી. માેતીચંદભાઇએ પાતાના લેખમા કરાવ્યા છે. **જીએ**! આ પ્ર**ંથના** ગૂજરાતી વિભાગનાં પૃષ્ઠ ૧૬ થી ૨૨.

<sup>\*</sup> આ શિષ્ય-પ્રશિષ્યાદિની તેઓના નામ, જન્મસંવત્, દીક્ષાસંવત્ વગેરેની હકીકત સહિતની એક સત્તાવાર 'ડિરેક્ટરી ' કરી આ પ્રથમા આપવાની અભિલાષા તૃપ્ત થઇ શકી નથી; તે પૈકા કાઈ તે હવે પછી તૈયાર કરી–કરાવી "હાર પાડશે.

# थी. आ. शताब्द ग्रंथ माटे खास करावेल रेखा चित्र नं. १



स्व॰ ग्रुनिराजश्री नीतिविजयजी महाराज

આ ચાર્યને છે. તેમના નામથી ઉદ્દભવેલી જ્ઞાનસંસ્થા, શિક્ષણુસંસ્થા, પુસ્તકપ્રકાશિની સંસ્થા વગેરેએ સમાજને અનેકવિધ લાભ કર્યા છે; જેવા કે જૈન સાહિત્યના ઉદ્ધાર કર્યો છે, ધર્મશાસ્ત્રો ઘર—આંગણે પ્રાપ્ત કરાવ્યાં છે, અનેક જૈન બાળકાને સંસ્કારી અને સુશિક્ષિત કર્યા છે. આ સંસ્થા પૈકી ભાવનગરની શ્રી જૈન આત્માનંદ સભા, તેના આશ્રય નીચે નીકળતું શ્રી આત્માનંદ પ્રકાશ માસિક, પંજાબના ગુરુકુળ વગેરે, મુંબઇનું શ્રી મહાવીર જૈન વિદ્યાલય વગેરે વગેરે ખાસ ઉદલેખનીય છે.

## ૭ શ્રી આત્મારામજીની શ્રી દયાન દ અને શ્રી રામકૃષ્ણ સાથે તુલના

શ્રી દયાનંદ અને શ્રી આત્માનંદની પદ્ધતિ પ્રાય: એક જેવી પણ ભિન્ન હતી એટલે કે પ્રથમનાએ સર્વ ધર્મ પર અપ્રમાણ ખંડનાત્મક પ્રહાર કર્યા ત્યારે બીજાએ સામા ખચાવરૂપે જૈન ધર્મની સામે થયેલી વિરાધવાળી, ખાટી યા ગેરસમજીતીવાળી હકીકતા અને દલીલાના સામના કર્યા. દા. ત શ્રી દયાનંદના જૈન ધર્મ પરત્વે થયેલ હુમલા સામે અજ્ઞાનતિમિરભાસ્કર ગ્રંથ લખ્યા. એક સ્થાનકવાસી સાધુએ લખેલા મૂર્ત્તિપૂજા– વિરાધી સમક્તિસાર નામના પુસ્તકના ઠીક જવાબરૂપે સમ્યક્ત્વશલ્યો હાર બહાર પાક્યો.

આ ખંને પુરુષાનું સંસ્કૃતિનું વાચન નિરનિરાળું હતું. એકને વેદદ્વારા હિંદુઓનું સંગઠન અને હિંદુ પ્રજાને સૈનિક જીસ્સા( Militant Spirt)વાળી કરવી હતી, ત્યારે બીજાને જૈન ધર્મ અનુયાયીઓમાં તેનાં શાસ્ત્રોદ્વારા મૂર્ત્તિપૂજક શ્વે. જૈન ધર્મનું ગારવ જાળવવું હતું. હિંદુઓ સંખ્યામાં જૈના કરતાં અતિ પુષ્કળ સંખ્યામાં હાઈ એકનું ક્ષેત્ર ઘણું વિસ્તૃત હતું, જ્યારે બીજાનું મર્યાદિત હતું. એકના પ્રચારથી રાજકીય માનસને પાષક રાષ્ટ્રવિધાયક સ્થિતિ અને શક્તિ કેળવાઇ-વિકાસ પામી; અને બીજાના પ્રચારથી પાતાના ધર્મના અનુયાયીઓમાં રૃહિચુસ્તતા દૂર થઇ સમજપૂર્વક સિહ્ધાન્તાને વિચારવાની ખુહિ આવી. એક હતા વેદ ધર્મના ઝંડાધારી, અને બીજા હતા શ્વે. મૂ. જૈન ધર્મના ઝંડાધારી. બંનેનાં સરખાં શરીર, સરખા મનાત્સાહ અને સરખી વાક્છટા, છતાં શ્રી દયાનંદના સિદ્ધાંતા પાતાના અવસાન પછી આખા ભારતવર્ષમાં પ્રસર્યા અને તેમણે સ્થાપેલી ' આર્યસમાજ'ના લાખાે સભ્ય થયા; જ્યારે શ્રી આત્મારામજના દેહાન્ત પછી તેના સમાજમાં પ્રગતિ તેના જેટલી વેગવની અને પરિણામવાળી નથી રહી એ સ્પષ્ટ છે.

શ્રી રામકૃષ્ણે પૂર્વાવસ્થામાં ગૃહસ્થ તરીકે લગ્ન કર્યાં હતાં, જયારે શ્રી દયાનન્દ અને શ્રી આત્મારામજી ખંને આજન્મ પ્રક્ષાચારી હતા. શ્રી રામકૃષ્ણ અને શ્રી આત્મારામ ખંને મૂર્ત્તિપૂજક હતા. એકને સર્વ ધર્મા પ્રત્યે પ્રેમ—આદરભાવ તે પૈકી દરેક કલ્યાણુમાર્ગ છે એવી સમજથી રહેતાં તેથી કાઇપણ ધર્મનું ખંડન કરતા નહિ, જયારે બીજા જિન-પ્રણીત ધર્મ જ આમકથિત હાઇ તે જ ખરા માક્ષસાધક છે એમ ચુસ્તપણે શ્રહાપૂર્વક માની તેનું મંડન કરતા અને તેના પર કાઇ પ્રહાર આવે તો તે સામે પાતાના ધર્મના

ખચાવ કરતા. શ્રી પરમહંસના અસંખ્ય શિષ્યામાં શ્રીમંતા, સુશિક્ષિતા, વિદ્યાર્થીઓ જોડાયા અને તેમાં મહાન ખુદ્ધિશાળી ઓજસ્વી વિબૂતિ નામે વિવેકાનંદ અને તેના અનુગામી અનેક ' આનંદા '–સંન્યાસીઓએ શ્રી રામકૃષ્ણુના ઉપદેશામૃતને–અધ્યાત્મવાદને પશ્ચિમના સેવામાર્ગ અને વિચારશ્રેણીને અનુરૂપ કરી અનેક સ્થળે રામકૃષ્ણુ મિશના સ્થાપી, હિન્દ તેમજ હિન્દ ખહાર યૂરોપ અમેરિકામા તેમનું નામ કીર્ત્તિવંત અને અમર કર્યું અને તેની જયાત સદાદિત ખળતી રહી છે અને રહેશે. દ્રેય મહાવિદ્રાન્ રામેન્ડ રાલાંએ શ્રી રામકૃષ્ણનુ અતિશય ગારવશાળી જીવનવૃત્તાંત લખ્યું છે એ તે સંન્યાસી માટે ઓછું માનમદ નથી.

શ્રી દયાનન્દ અને શ્રી રામકૃષ્ણુનાં નામના અને સિદ્ધાંતાના આટલા ખધા વિસ્તાર થયા છે ત્યારે તેમના સમકાલીન દીર્ઘાંયુષી આત્મારામજીનાં નામના અને કાર્યના તેટલા પ્રમાણુમાં કેમ નથી થયા ? એ પ્રશ્ન ઉદ્ભવે છે. ઉત્તર એ આવે છે કે ઉક્ત ખંનેને પ્રભાવ-શાલી શિષ્યાની માટી સંખ્યા પ્રાપ્ત થઈ, જ્યારે આપણા સૂરિશ્રીને તેટલા અને તેવા શિષ્યાની માટી સંખ્યા પ્રાપ્ત થઈ, જ્યારે આપણા સૂરિશ્રીને તેટલા અને તેવા શિષ્યાન મત્યા. વિવેકાનન્દ જેવા વીરચંદભાઇ પણ શ્રી આત્મારામજીને મત્યા હતા પણ વીરચંદભાઇની સાથે રહી કાર્ય કરે તેવા કાઇ તેની વિદ્યમાનતામાં ન નીકત્યા અને તેના સ્વર્ગવાસ પછી તેનું સ્થાન લે તેવા કાઇપણ શ્રેજયુએટ કે સુશિક્ષિત ગૃહસ્થ હજી સુધી પાકેલ નથી. તેમના સાધુ શિષ્યોએ અનેક સુકૃત્યા–ધર્મકાર્યો કર્યા –કરાવ્યાં છે, પણ તેઓમાં અરસ્પરસ જે સંગઠન, એકસંપી, સુમેળ વગેરે રહેવાં જોઇએ તે લાંબા વખત રહ્યાં નહિ. કહેશ ને મતભેદમમત્વને લીધે સમાજ પર ખૂરી અસર થાય ને છિન્નભિન્નતા પરિણુમે, સામાજિક લાભના સામુદાયિક સ્થાયી કાર્યો ઊભાં ન થાય, અને મહાન્ યુગપુરુષના વારસા સાચવી તેને વધારી ન શકાય, એ સહેજે સમજી શકાય તેમ છે. એવું વર્ત્ત માનમાં સ્પષ્ટ જેવામાં આવે છે હજીયે ચેતાશે ? સમાજને દરેક રીતે ઉન્નત કરવામાં સર્વ સાથે મળી એકતિત રૂપે તેઓ ફાળા આપશે ? સર્વત્ર સમાજ અને દેશના હિત પ્રત્યે એકલફ્ષી દર્ષ રહે અને તે હિત જે રીતે સધાય તે રીતને સર્વ સાધનાથી કૃતિમાં મૂકાય એ જ પરમાત્મા પ્રત્યે પ્રાર્થના.

સફગત સૂરિશ્રી યુગપુરુષ હતા. તંએા પાતાના જીવનમાં અનેક ધર્મકૃત્યા કરી સમાજહિત માટેનાં સાધના ઉપદેશી ગયેલ છે, તાં તેમના ચિરકૃતજ્ઞ રહી આપણે સા એમના સારાં પગલે ચાલીએ તાં તમની ઉજવેલી જયંતિએા, શતવર્ષી અને હવે પછી થનારી જયંતિએા સાર્થક થશે. તે મહાપુરુષના આત્મા જયાં હા ત્યાં શાંતિ પામા એટલું ઇચ્છી તે જૈન યુગવીર પ્રત્યે છેવે પુકારું છું કે:—

'નવલયુગની મહાજ્યાતિના કિરણુમાં, અમ હૃદયમાં નવા રાગ જાગે; અર્ધ્ય અજિલ ભરી, વીરપૂજન કરી, જૈનના બાળ તુજ પાય લાગે. '

April oh Unibleth

न्यायांमोनिधि श्रीमद् विजयानंत्रमरि । आत्मारामजी महाराज ) विषय परिवार साथे।



[ આચાર્ય મહારાજશ્રી તરક્ષ્યી પ્રાય: સર્વ પત્રબ્યવહાર મુનિ મહારાજ શ્રી વલ્લભવિજયજી (વર્તમાન આચાર્ય શ્રી વિજયવલ્લભસ્રીશ્વરજી ) કરતા હતા કે જેઓ તેમના મંત્રી હોય નહિ તે પ્રમાણે હતું અને જેમણે તેમના સ્વર્ગવાસ પછી ગુરુદેવ પંજાબમાં પ્રકટાવેલી જ્યાતિ કાયમ રાખી છે તેમને હાલ બહુ લાગી આવે છે કે જે જે પત્રા લખાયા તેની નકલ રાખી નથી, નહિ તો તે પરથી સ્વર્ગસ્થના જીવન-કથન પર ઘણા પ્રકાશ પડત.

અમ દશ પત્રા તેના સમયના અનુક્રમ પ્રમાણે ગાકવેલા છે. તેમાં નં. ૧ તે ૪ સિવાયના સર્વ પત્રા અમદાવાદવાસી તે મુંળઇમા રહેતા શેક મગનલાલ દલપતરામ પર લખાયા છે, કે જે શેકને સ્વર્ગસ્થ તરફથી અગ્રેજી પત્રા લખવાના હોય તે લખવાનુ પ્રાયઃ માપાતું હતું. તે શેકે પાતાના પ્રત્યે જે જે પત્રા ગુરુદેવ તરફથા આવ્યા હતા તે જીવની પેકે સાચવી રાખ્યા હતા. તે સર્વ અસલ તેના પુત્ર શેક કેસવલાલ પૂરા પાડેલ છે તેમાંથી ઉપયાગી પત્રા આમાં દાખલ કર્યા છે. આ જ શેક પર જર્મન સ્કાલર મી હાર્નલે પત્રા લખ્યા હતા કે જે અંગ્રેજી વિભાગમાં પ્રકટ થએલ છે.

આ પત્રામા ન. ૧ ના પત્ર શેઠ દલપતભાઇ પરના છે તે પ્ર. શ્રી કાર્તિવિજયછની નાંધમાથી મેળવ્યા છે. તેમા પાતાની કેટલી બધી નસ્રતા, નિરિલિમાનતા અને મજજનતા બતાવે છે! પત્ય છે સ્વર્ગસ્થને! નં. ૪ ના પત્ર વ્યાખ્યાન સમયે મુહપત્તી મુખે બાંધવા સંબધી તત્કાલીન સ્થિતિ લક્ષમા રાખી પાતાને યાગ્ય લાગ્યા તે મત પ્રમાણિકપણ આપવા નાથે પાતાની પ્રાપ્તરિથતિ સમજાવી છે. બાકીના શેઠ મગનલાલ પરના પત્રા પરથી પણ ઘાયું જાણવાનું મળી આવે છે. ઉક્રત હોર્નલ સાહેબ જે પ્રશ્નોનું સમાધાન તથા સાધન માગતા તે તુરત પૂરા પાડવાની ઘણી સંભાળ લેતા હતા, જૈતેતર શ્રંથા—ઋડવંદસંહિતા, છુહચરિત્ર, મહમ્મદ સાહેબનું ચરિત્ર વગેરે મંગાવી તેનું વાંચન—અધ્યયન કરતા, વીરચદ ગાંધી પ્રત્યે ઘણી મમતા રાખતા, છાપા વાંચી—વંચાવી સમયના બનાવાથી વાંકફ રહેતા, જૈન ધર્મ સંખાધી ઉપયોગી હકીકતા છાપામાં પ્રકાશ પામી લોકાની જાણમાં આવે તે માટે સચન કરતા, નવીન પુસ્તક લખતા તે જણાવતા અને તે પૈકી એક( તત્ત્વનિર્ણયપ્રાસાદ)મા ગૃહસ્થના સોળ સંસ્કાર દાખલ કરવા બાબત મન પણ પૂછાવતા. એક રીતે લોકમતની કદર એ રીતે તેમને હતી.

આ વખને જૈન એસોસિએશન ઑાક્ ઇડિયા નામની સંસ્થા છવતીજાગતી હતી અને સામાન્ય જૈન સમાજના સામુદાયિક પ્રશ્નો હાથ ધરતી. તેના સબ્ધા તરીકે ઉક્ત મગનલાલ શેઠ ઉપરાંત શેઠ નવલચંદ ઉદયચદ, શેઠ વીરચંદ દીપચંદ, શેઠ તલકચદ માણેકઅંદ ( ખડા શેઠ ),

### શ્રીમફ આત્મારામછ તરફથી પત્રા

રા. વીરચંદ રાધવજી ગાંધી, શેઠ ક્રુક્કારચંદ પ્રેમચંદ કે જેમના ઉલ્લેખ આ પત્રોમા કરવામાં આવ્યો છે તે હતા એક બીજી સંસ્થા નામે જૈન યુનિયન કલળ હયાત હતી. તે વખતે જૈન પત્રિકા નામનું પત્ર પણુ ચાલતું હતું. તે કલળ, પત્ર, તેમ જ પંડિત અમીચંદ્ર વિષે વિશેષ ખળર મેળવવાની રહે છે.

રા. **સુશીલ લિ**ખિત ચરિત્રમા પૃ ૮૧–૮૩ માં છપાયેલ પત્ર શ્રી ઝવેરસા<mark>ગરછ</mark>ના પ્રશ્નપત્રના ઉત્તર **છે**, જ્યારે પૃ. **૭૨** પર ઉલ્લેખેલ પત્ર આમા નં. ૧ માં આખા આપ્યા છે.

ગુરુદેવ તરફથી ગયેલા પંત્રા મળી આવે તેા હજીયે ઘણા પ્રકાશ પડે, અને જેઓ સાધ કરી તે બહાર પાડશે તેઓ એક સવિશેષ સેવા બજાવશે.—સંપાદક, ]

: 8 :

स्वस्ति श्री अहमदावादे श्रावक पुण्यप्रभावक देवगुरुभक्तिकारक सेठ दलपतभाई भगुभाई सपरिवार योग्य लिषी सहर अंबाला सें साधु आत्मारामजी तरफ से धर्म-लाभ वांचना । अपरं च अत्र देवगुरुपसाए सुखमाता छै आप के सदा आनंद रहै । आगे मैने इतने दिन जो आप कों कागल नहि लिखा तिमका कारण ए छै कि दो माणस धांगधराना मेरे पाम लोदीहाने रात्रि के वे वागे आव्या हता अने सबेरे कहने लगे हमने संयम लेना है जे कर तुम देवोगे तो ठीक है नहीतर हम पोतें देव पहरी छेसं, क्यों कि हमारा आज का महत्ते है। तिसकाल में मेरे को तो ताप आता था तब तिन को साध्योंने वेष दे दीना पीछे तहांथी मैं जीरे गाम में गया ताहां आपनो कागल अंबाले थाइने आव्यो के धांगधराबाला तुमारी पासे आया होवे तो तुमने दीक्षा न देणी, तब तो मुझकों बहुत लज्या आई । मैरी मनमें लजा आवी के रोठजी लखे छे तुमने दीक्षा न देवी अने इनकों तो वेष दे दीया अब मैं शेठकुं क्या जुबाब लिखं ? इस लजा करके आप कों चिट्ठी नहीं लीखी। मेरे मतगुरुजी महाराज स्वर्गवासी हो गये तेनी मैंने आपकों लजा करके कोइ चिटी नहीं लिखी अने आपने तो मुझकों निलायक जाण के चिठी नहीं लिखी इस बात में आप सबे हैं। परंतु मेरी निलायकी की तर्फ आप कों ख्याल न करना चाहिये, क्यूं कि मेरी तुछ बुद्धि है। श्री सत्गुरुका बी ममाचार मैने जात्रावाले पंजाबी भाइयों से सुणीया है और आप का करा उच्छव भी सब सुणा है। आप मेरेकों श्री शत्रुंजयजी का सर्व हाल लिखे. सरकार की तर्फ से क्या ठहरा है पक्का ॥

सं. १९३९ दूजे आवण शुदि ५ लिखी आत्मरामें \*

<sup>\*</sup> આ પત્ર ખૂદ પોતાના હાથતા લખેલા છે જે ૧૦૮ શ્રી પ્રવર્ત્ત કજી મહારાજ શ્રી કાંતિવિજયજીની પાસે છે.

### શ્રીમદ્ આત્મારામજ તરફથી પત્રા

: २ :

શ્રી

તા. ૧૩–૧૦–૮૮ [ આસાે સુદ ૯ સં. ૧૯૪૪ ]

મુ૦ મુંબાઇ શ્રાવક પુન્યપ્રભાવક દેવગુરુભક્તિકારક શા. મગનલાલ દલપતરામ યાેગ્ય શ્રી મેહસાણાથી લી. મુનિ માહારાજ શ્રી શ્રી શ્રી ૧૦૦૮ શ્રીમદાનંદસૂરિછ ( આત્મારામજ ) આદિ સાધુમંડળ ઠાણાં ૧૫ ના તરફથી ધર્મલાભ વાંચને.

જત લખવાનું કે સાહેબના કાગળ તા. ૭ મીના લખ્યા આવ્યા છે તે આ કાગ-લની સાથે માકલ્યા તે વાંચી પાછા માકલી દેજો. એમાં જે ઉત્તર એમને (શુ) મંગાવ્યા છે તે હમા આજરાજે તૈયાર કરી કાલે માકલી દેઈશું તે જાણુંજો.

તમા એમને કાગળ લખી દેજો-ખીજું અત્રેથી આજરાજે જૈન તત્ત્વાદર્શની ચાપડી રજીપ્ટર કરીને માેકલાવી છે તે બદલ પણ લખજો—ખીજું લખજો કે યૂરાપ દેશના છાપાનું પુસ્તક—" રિગવેદસંહિતા " હમારે ખપ છે માટે મંગાવીને માેકલા અને એની કીમત શી તે પણ લખી જણાવા.

પ્રથમ કીમત લખી મંગાવા, પછી હેમાને લખ**ને એટલે ને મંગાવવાની મરજ હશે** તા મંગાવીશું.

( આ શ્રી વલ્લભવિજયજીના હસ્તાક્ષરમાં છે સાહેળ એટલે ઢાર્નલ સાહેળ -- સ'પાદક. )

: 3 :

[ તા ૧૭–૧૦–૮૮ આસાે સુદિ ૧૩ સં. ૧૯૪૪. ]

મુ૦ મુંખાઇ શ્રાવક......વાંચજો ( ઉપરના પત્ર પ્રમાણે )

કાગળ તમારા આવ્યા તે પહેાંચ્યા છે. વાંચી સમાચાર સર્વ જાણ્યા છે. આજરાજે સાહેખને ઉત્તર તૈયાર કરી ૮પાલ મારકતે માેકલ્યા છે તે જાણનો.

શ્રાદ્ધવિધિ અહીંના ભંડારમાં સારી છે અને લહીઓ શ્રીનાથ અહમદાવાદમાં શુદ્ધ લખે છે વાસ્તે લખાવવી હાય તા લખેન–સાહેખને લખેને કે શ્રાદ્ધવિધિ પ્રકરણ તથા શ્રાદ્ધવિધિ કામુદ્દી છે ય એક જ ગ્રંથ છે.

તમા શાંતિવિજયજીને લખને એટલે એ ખંભાતી કાગળનાં પાનાં પડાવી લહીઆ શ્રીનાથને લખવા આપશે-અને હમા અત્રેથી પરત તમારા કાગળ આવેથી માકલી દેઇશું.

સાહેબને લખજો કે માહારાજજીને હવે ચામાસામાં થાડા દિવસ ર**દ્યા** છે અને ચામાસા ખાદ એક જગાએ રહેવાનું નથી; માટે માહારાજજીની નજર આગળ લખાય

## શ્રીમદ્દ આત્મારામછ તરફથી પંત્રા

તેમ નથી તેા પણ જે લહીંએા શુદ્ધ લખવાવાળા ઘણું કરીને છે તેની પાસે લખાવીને માકલશું. એ રીતે લખી જણાવેંબે.

હાલમાં માહારાજજી એક નવું જૈન મત વિષે પ્રશ્નોત્તરનું પુસ્તક અનાવામાં રાેકાયેલ છે તે જાણુંજો, દા મુ. વલ્લભવિજયના ધર્મલાભ વાંચજો. સુદિ ૧૩ વાર ભુધ.

: B :

### श्री

## मु० सुरतवंदर

\*मुनि श्री आलमचंदजी योग्य लि. आचार्य महाराजशी श्री १००८ श्रीमद्विजयानंद मूरीश्वरजी (आत्माराजजी) महाराजजी आदि माधु मंडल ठाने ७ के तर्फ से बंदणाऽजुवंदणा १००८ वार बांचनी। चिठी तुमारी आइ समंचार सर्व जाणे है। यहां सर्व साधु मुखसाता में है, तुमारी मुखसाता का समंचार लिखना—

मुह्पत्ति विशे हमारा कहना इतना हि है कि मुह्पत्ति वांधनी अच्छी है और घणे दिनों सें परंपरा चली आई है इनको लोपना यह अच्छा नहीं है।

वस्त्रमधिजय-मीयागाम (वडौदा स्टेट) २९-४-१९३६

<sup>\*</sup> किननेक इस प्रकरण और समय के अनिभन्न सास मतलव के समझे विना अपनी इच्छानुसार खीचातान कर के पक्षपात को दृष्टि में अपने कदामह को गिद्ध करने में इस पत्र का दुरुपयोग करने नज़र आते हैं! इस लिए इस पत्र की बाबत कुछ खुलासा करना जहांगे समझा जाता है। गुजरात आदि देशों में विचरते हुए कितनेक तपगच्छ, खरनरगच्छ आदि गच्छों के साधु-यित केवल व्याख्यान के समय एक कपडे के दुकड़े से मुख और नाक बाय लिया करते हैं जिसको 'मुहपत्ति बांधना' कहते हैं! वह भी कपडे के दुकड़े को तिरछा कर के दो छेडं (किनारे) दोनों कानों में फसा लिये जाते हैं, परंतु स्थानकचासी (ढुंढियों) की तरह डोरा डाल कर नहीं! और सारे दिन-रात भी नहीं!! खरतरगच्छ के सुप्रसिद्ध मुनि महाराज श्री मोइनलालजों के जिप्य श्री आलमचंदजी सुरत शहर में चौमासा रहे थे, उनको किसि ने पूछा कि आप के गुरुजी तो व्याख्यान के समय मुहपत्ति बाधते हैं आप क्यों नहीं बांधने? इस पर उन्हों ने स्वर्गवानी आचार्य देव से पूछा! (क्यों कि उनको आचार्य महाराज पर पूर्ण विश्वास था कि, यह मुझे योग्य सलाह देवेंगे।) जिन के जवाब में यह पत्र लिखवाया गया है।

इस में साफ लिखा गया है कि "घणे दिनों से परंपरा चली आई है " इस से श्पष्ट सिद्ध है कि यह प्रथा सूत्रसिद्ध तो नहीं है। और परंपरा हमेशां की नही तथा हमेशां रहती भी नहीं इस लिए सजनों से समम्र निवेदन हैं कि, इस पत्र को शस्त्र न बनाकर स्वर्गीय आत्मा की स्रस्परायणता का ही रुपाल करें।



आचार्यश्री विजयानंस्रिजी महाराज।

## શ્રીમફ આત્મારામછ તરફથી પંત્રા

हम बांधनी अच्छी जाणते हैं परंतु हम ढुंढीए लोक में से मुहपित तोड़ के नीकले हैं इस बास्ते हम बांध नहीं सक्ते हैं और जो कदी बांधनी इच्छीए तो यहां बडी निंदा होती है और सत्य धर्म में आये हुए लोकों के मन में हीलचली हो जावे इस बास्ते नहीं बांध सक्ते हैं सो जाणना।

अपरं च हमारी सलाह मानते हो तो तुमकों मुह्पत्ति बांधने में कुच्छ मी हानि नहीं है क्यों कि तुमारे गुरु बांधते है और तुम नहीं बांधों यह अच्छी बात नहीं है। आगे जैसी तुमारी मरजी, हमने तो हमारा अभिप्राय लिख दीया है सो जाणना।

और हम कों तो तुम बांधो तो भी वैसे हो और नही बांधो तो भी वैसे ही हो परं तुमारे हितके वास्ते लिखा है, आगे जैसी तुमरी मरजी।

> १९४७ कत्तक बिंद ०)) बार बुध दसस्वत बहुभविजय की वंदणा वांचनी दीवाली के रोज दश बजे चिठी लिखी है×

: પ :

શ્રી

મુંબાઇબંદર શ્રાવક પુષ્યપ્રભાવક દેવગુરુમક્તિકારક શા. મગનલાલ દલપતરામ ઝંડીઆલેથી લિંગ આચાર્ય મહારાજ શ્રી શ્રી શ્રી ૧૦૦૮ શ્રીમદ્રિજયાનંદસ્ર્રીધરજ (આત્મારામજી) મહારાજજી આદિ સાધુ ૧૦ ના તરફથી ધર્મલાભ વાંચજો.

કાગળ તમારા ઘણા દિવસ થયાં નથી તે સંભાળીને લખશા. અત્રે સુખસાતા છે. છાપું ગુજરાતી હાલમાં અંધ કરજે કારણ કે જૈન યુનીયાન કલળના તરફથી નિરંતર મુંબાઇ સામાચારનું છાપું હમાને મળે છે વાસ્તે હાલ તુરત ખંધ કરજે. જ્યારે જરૂર જેવું માલૂમ પડશે તા તમાને લખી જણાવીશું.

વિશેષ જે શાસ્ત્રોના લેખ અનાર્થ દેશ સંખંધી લખી માકલ્યા હતા તેતુ શું કર્યું ? હજા સુધી કાંઇપણ માલૂમ પડ્યું નથી વાસ્તે સમાચાર સર્વ હકીકત સાથે લખી જણાવેજો.

વિશેષ હમાએ અત્રેથી લાઇ નવલચંદભાઇને કાગળ લખ્યા હતા તેહના પણ જવાબ નથી વાસ્તે ધર્મલાભ સાથે તેઓને કહેજો કે જવાબ લખતાં ઢીલ થવાનું શું કારણ છે—

<sup>×</sup> આ પત્રતાે મૂળ હસ્તાક્ષરમાં કાેટાબ્લાંક મુદ્ધપત્તિચર્ચા–સાર નામના સ. ૧૯૯૦ માં પ્રસિદ્ધ <sup>થપેલ</sup> પુસ્તકમાં પૃ ૮૪ અને ૮૫ વચ્ચે આપેલ છે, તે પરથી આની નકલ ઉતારી છે.— **સ'પાદક**.

### श्रीमह आत्मारामछ तरह्यी पत्रे।

વળી હમાએ પ્રથમ લખી હતી તે ચાપડીયા નં. ર बौद्ध चरित्र तथा महमद साहब चरित्र એણી રીતે જેષ્ટારામ મુકંદ છની દુકાનેથી લેઇ હમાને માકલાવી આપને તથા એક છાપા વિશેષ સમાચાર હમાએ જૈન યુનિયાન કલળ ઉપર લખ્યા હતા તે સમાચાર નાહ્યાં હશે; નહી તા વાકક થઇ તે વિષે કાંઇ બંદાેબસ્ત કરને.

ભાઇ વીરચંદને તથા વિલીયમ પાર્કપ ઉપર અત્રેથી હમાએ કાગળ નં. ર ) ચિકાગા લખાવેલ છે તેના ઉત્તર આવેથી તમાને માલૂમ કરીશું પરંતુ ત્યાંસુધી આ વાત પ્રસિદ્ધ ન કરશા. ૧૯૫૦ પાષ વદિ ૧૨ દા. વલ્લભવિજયના ધર્મલાભ વાંચનો

#### : \$:

શ્રી મુંબાઇબંદર શ્રાવક પુષ્યમભાવક દેવગુરુભક્તિકારક શા. મગનલાલ દલપતરામ તા નવલચંદભાઇ તા. પંડિતજી અમીચંદજી આદિ ઝંડીઆલેથી લિંગ આચાર્ય મહારાજ શ્રી શ્રી ૧૦૦૮ શ્રીમદ્ વિજયાનંદસૂરી ધરજી (આત્મારામજી) મહારાજજી આદિ સાધુ ૧૦ ના તરફથી ધર્મલાભ વાંચજો. પત્ર તમારા તથા ભાઇ નવલચંદજીના આગ્યા. સમાચાર સર્વ જાણ્યા છે. અત્રે સુખતાતા છે ધર્મધ્યાન કરવામાં ઉદ્યમ રાખજો.

વિશેષ ચાપડી ૧ મહમ્મદ ચરિત્રની માેકલી તે પહેાંચી છે. બુદ્ધ ચરિત્રને માટે લખ્યું તે ઠીક છે. તે ચાપડી જ્યારે મળે ત્યારે માેકલાવજો, પરંતુ હાલમાં જેષ્ટારામ મુકુંદજીની દુકાનેથી નારાયણ હેમચદ્રની (જેને મહમ્મદ ચરિત્ર બનાવ્યું છે) બનાવેલી બુદ્ધ ચરિત્રની ચાપડી જેની કિમ્મત આશરે ત્રણ ચાર આના છે તે લેઇને માેકલી આપજો.

—નિઅંધ વિષે લખ્યું તે ઠીક છે હવે છપાવવું ફાેગટ છે. વાસ્તે હાલ તે નિઅંધ હમાને પાછા માેકલાવી આપએ. કરી વીરગંદના આવ્યા પછી એ છપાવવા ઠીક તમા વિગેર સમએ તા મંગાવી લેએ જેથી નતકાળ તમાને પહેાંચાડી દેઈશું. હાલમા અત્રે માેકલાવી આપએ કારણ કે કેટલાક સાધુઓને વાંચવાના ઇરાદા છે તે જાણુઓ

મહારાજ્ સાહેળના ઘ્ંટણમાં દરદ હતું તેથી પટીમાં વિલાયતી રાઇનું પલાસ્તર લગાવ્યું હતું તેથી ફેલ્લા થઇ પાણી નીકળી ગયું હતું. ત્યારપછી પગની નસા ખેંચાઇને સાંકડી થઇ ગઇ માલ્મ પડે છે અને હાલમાં પગ ખરાખર લાંબા થઇ શકતા નથી માટે જે એ હકીકત ઠીક હાય તા જમનાદાસ દાક્તરને અગર બીજા કાઇ હુશિયાર દાક્તરને પૂછીને એના ખદલાની કાઇ બીજી દવાઇ હાય કે જેથી પગની નસા ખુલીને ખરાખર લાંબા થાય તેવી માકલાવશા અને તેની પરિચર્યા (ચરી) આદિક તથા શી રીતે દવાઇ વાપરવી વિગેરે હકીકત લખી જ્યાવશા—કાગળના ઉત્તર તુરત લખશા—ગુજરાતી છાયું હવેથી માકલ્યા કરજી. એજ ૧૯૫૦ મહા વદિ ૪ શુક્રવાર દા. વલ્લભવિજયજીના ધર્મલાભ વાંચજો.

### શ્રીમદ્ આત્મારામછ તરફથી પંત્રા

#### : 9:

શ્રી: મુ. મુળઇ બંદર શ્રાવક પુ. દે શા. મ દ. (ઉપર પ્રમાણે) યાગ્ય છરાથી લિંગ આચાર્ય મહારાજશ્રી......સાધુ) ઉપર પ્રમાણે ) ૧૨ ના તરફથી ધર્મ લાલ વાંચને. કાગળ તમારા આવ્યો. સમાચાર જાણ્યા છે. અત્રે સુખસાતા છે. ધર્મ ધ્યાન કરવામાં ઉદ્યમ રાખને. કેનેડા અમેરિકામાં કાઇ શહેર છે ત્યાં)થી એક છાપું જૈન એસાસી-એશન મારફત મહારાજ સાહેબના નામનું પહેાં ચ્યું છે તે વંચાવ્યું. પરંતુ તેમાં અસલ મતલબ માલૂમ પડી નથી માટે તે છાપું આજરાજે તમાને માકલ્યું છે તે વંચી મતલબ હમાને લખી જણાવશા કે તે લોકાએ હમારા ઉપર શા કારણ માટે માકલ્યું છે તથા ને એમાંથી કાઇ સમાચાર જૈન પત્રિકામાં છપાવવા લાયક હાય તે છપાવી દેનો. લાઇશ્રી નવલચંદલાઇ તા. વીરચંદ દીપચદ તથા પંડિતજી અમીચંદજી વિગેરને ધર્મલાલ કહેનો. કાઇ નવીન સમાચાર હાય તો લખને. ૧૯૫૦ ચૈત્રવિદ ૧૧ વાર મંગળ. દા. વદ્યલવિજયના ધર્મલાલ વાંચને

: (:

શ્રી મુંબાઇબ દર શ્રાવક .. .... આદિ સાધુ ( ઉપર પ્રમાણે ) ૧૫ ના તરફથી ધર્મ-લાભ વાંચજો. કાગળ તમારા પહોંચ્યાે. સમાચાર જાણ્યા છે. ચિકાગાે સબધી લખાણુ જૈન પત્રિકા મારફત જાણ્યુ છે. જે ચાપડી બે ભાગમાં છપાઇ છે તે તમાને મળી હશે. વિશેષ જે જે બ્યાન તે ચાપડીયામાં જૈન ધર્મ સંબંધી હાય તે તે મુંબાઇ ગેઝીટમાં વધા લાહારના સિવિલ એંડ મિલિટ્રી ગેઝીટમાં છપાઇ જાય તાે ઘણુ સારું; કારણુ કે કઇ ઇંગ્રેજી ભણેલ દેશી તથા ઇંગ્રેજો તથા રાજા બાબુ વિગેરનાં વાંચવામાં પણુ તે હકીકત આવે. આ દેશમાં ગુજરાની કાઇપણુ લાે(ક) પ્રાય: જાણી નથી શકતા તથા જેમ તમારી પ્રથમ લખેલ બંન છાપામાં પ્રગટ થઇ જાય તાે ઘણું રુડુ કામ છે પછી જેમ તમારી મરજી. આ વાત બાઇ નવલચદજી તથા શેઠ વીરચદ દીપચંદ તથા હરખચંદ રાયચંદ તા. ચુનીલાલ જેચંદ જૈન પત્રિકાના અધિપતિ વિગેરે સર્જ સભાસદાને ધર્મલાભ સાથે માલમ કરશો વિશેષ શેઠ કઠીરચંદ ભાઇ પ્રેમચંદ તા પ્રેમચદ રાયચંદ તથા બડા શેઠજી વિગેરને પણ માલમ કરવે ઠીક ધારા તાે કરશો તથા ધર્મલાભ કહેજો.

વિશેષ પાલણપુરમાં જે ન્યાયાધીશ હતા તે ગિરધરલાલ હીરાભાઇ હાલમાં કહાં છે તે જો માલમ હાય તો તેઓને પત્ર લખી માલમ કરશા કે જે હાથીગુફાના લેખ મહા-રાજજી સાંહેખ ઉપર તમાએ લખી માકલ્યા છે તે કઇ કિતાખના છે તે કિતાખનું નામ મંગાવી ભાઇ શ્રી ફકીરચંદજીને માલમ કરશા જેથી તે કિતાખની તથા તે હાથીગુફાના લેખનું ગુજરાતી ભાષાંતર કરવાની તજવીજ કરશે અને હમાને માકલાવી આપશે. વાસ્તે જરૂર આ વાત ભૂલશા નહીં. અત્રે સુખસાતા છે ધમૈધ્યાન કરવામાં ઉદ્યમ રાખેજો. ૧૯૫૦

## શ્રીમફ આત્મારામછ તરફથી પત્રા

વૈશાખ વિદ ૬ શનિવાર. દ. વદ્મભવિજયજીના ધર્મલાભ વાંચજો. Zira 26-5-94. પંડિતજી અમીચંદજીને ધર્મલાભ કહેજો.

#### : 🖒

મું મુંબાઇબંદર શ્રાવક પુષ્યપ્રભાવક દેવગુરુલક્તિકારક રા. મગનલાલ દલપતરામ વગેરે. જરેથી લિંગ આચાર્ય મહારાજ શ્રી શ્રી ૧૦૦૮ શ્રીમદ્ વિજયાનંદસ્રીશ્વરજી (આત્મારામજ) મહારાજ્ આદિ સાધુ ૯ ના તરફથી ધર્મલાલ વાંચજો.

પત્ર તુમારા પંહાંચ્યાે. વાંચી સમાચાર સર્વ જાણ્યા છે. અત્રે સુખસાતા <mark>છે. ધર્મધ્યાન</mark> કરવામાં ઉદ્યમ વિશેષ રાખશાે.

ચિકાગા કાગળ લખા તો વીરચંદભાઇને લખે કે જે જે નિબંધ શ્રી મહારાજ સાહેબજ પાસેથી તમા લઇ ગયા હતા તેનું શું કર્યું કર્યું કર્યાના જલસાની છપાએલ ચાપડીઓમાં તે સંબંધી કાંઇ લખાણુ માલમ પડતું નથી, તથા ઇંગ્રંજમાં છપાવવા તમા કહી ગયા હતા માટે તેના કાંઇ બંદાબરત કર્યા કે નહી ? જો કાંઇ ન કર્યું હાય તો તે નકલા અત્રે માકલાવી આપને જેથી તેને ઇંગ્રેજમાં છપાવવા બદલ કાંઇક ઉદ્યમ કરીએ–કદાચ જો તમાને ત્યાં મદદ (તે નિબંધની) હાય તા બલે રહેવા દેજો પરતુ તેના ઇંગ્રેજમાં તરજીમા જરૂર કુરસદ મળે કરજો; બૂલશા નહીં. કદી તરજીમા થઇ તે દેશમાં છપાવી પ્રસિદ્ધ કરી આવા તો ઘણા ફાયદા થાય–વળી પણ મહારાજ સાહેબની મરજ એક નવીન ચાપડી બના-વવાના ઇરાદા છે તે તૈયાર થયા પછી ઇંગ્રેજમાં છપાઇને ઘણું કરીને અમેરિકાદિ દેશામાં પહોંચી જશે પરંતુ આ કામ પહેલું થાય તો ઠીક છે.

વાસ્તે અનતે ઉદ્યમે જરૂર છપાવી પ્રસિદ્ધ કરજો યદિ સર્વ છપાવવા ઠીક ન સમજો તા પણ જૈનમત વૃક્ષ તા જરૂર છપાવજો કારણ કે તેથી જૈનમતના ઇતિહાસ લાકોને શાંડા ઘણા માલમ પડી જશે. પછી જેમ તમાને ઠીક લાગે તેમ કરજો.

વિશેષ જે વીરચ દે તહાં રહેવાને માટે લખ્યુ છે તેને માટે લોકોમાં (પાતાના મિત્રમંડળમાં) રાજી પથરાઇ છે કે દિલગીરી તે લખજો તથા હમા તા પ્રથમ એમ ધારતા હતા કે ત્યાં ગયેલ છે વાસ્તે કદી ખારિસ્ટરની પરીક્ષા આપીને આવશે પરતુ આ કાગળથી તો તે માલમ પડતું નથી. એજ ૧૯૫૦ જેઠ વિદ ૮ દા. વલ્લભવિજયજીના ધર્મલાભ વાંચજો. કાગળ પ્રથમ લખ્યો છે તથી સમાચાર જાણ્યા છે.

તા. જે કદી મિત્રમંડળ રાજી હોય અને શાંડી મુદ્દતમાં આરિસ્ટરની પરીક્ષા આપી શકે અને કામ અની જાય તો ઠીક થાય કારણ કે ત્યાં ઘણાઓની ઓળખાણથી તથા વગવસીલાથી કામ થઇ પણ જાય–કાગળના જવાબ તુરત લખે. વીરચંદને શા જવાબ લખ્યો તે પણ લખે.

## श्रीमह् आत्मारामक तरध्यी पत्रे।

#### : 90:

શ્રી. મું મુંબાઇખંદર શ્રાવક પુષ્ચિમભાવક દેવગુરુલકિતકારક શા. મગનલાલ દલપ-તરામ, વીરચંદ દીપચંદ, નવલચંદ ઉદેચંદ, પંડિતજી અમીચંદજી, હર્ષચંદ રાયચંદ, અમર-ચંદ પરમાર વિગેરે જીરેથી લિંગ આચાર્ય મહારાજશ્રી શ્રી શ્રી ૧૦૦૮ શ્રીમદ્વિજયાનંદ સ્રીશ્વરજી (આત્મારામજી) મહારાજજી આદિ સાધુ ૯ તથા ચંદનશ્રીજી આદિ સાધ્વીએ! 3 ના તરફથી ધર્મલાભ વાંચનો. પત્ર તમારા આવ્યા. સમાચાર જાણ્યા છે. અત્રે સુખસાતા છે. ધર્મધ્યાનમાં ઉદ્યમ રાખનો.

જૈન પત્રિકા મારફત તથા તમારી માકલેલ વીરચંદના કાગળની નકલથી માલમ પડે છે કે વીરચંદે ઘણું જ રુડું કામ કર્યું છે અને તેને પાતાની જાવાની મહેનત તથા જેઓ સાંહેબે તેઓને માકલવાને સાહસ કરી મદદ કરી હતી તેઓની પણ મહેનત સફળ કરી છે. એહવા એહવા વીરપુરુષા પાંચ સાત હાય અને તેઓને મદદ આપનાર શેઠીઓઓ પાછા ન હઠે તો હમાને ખાતરી થાય છે કે ઘણું જ ફતેહમંદ કામ થાય પરંતુ તે સઘળું મુંબાઇના શેઠીઓઓના હસ્તક છે કારણ કે પ્રાયઃ આજકાલ તે લાક જે કરવું ધારે તે કરી શકે તેમ છે તો એહવે વખતે જરૂર તેઓએ મદદ કરી જૈન ધર્મની વૃદ્ધિ કરાવવી એઇએ. તેઓએ તહાં રહેવા માટે શેઠીઆઓનું ધ્યાન ખેંચ્યું છે તા તેથી શેઠીઆઓએ કાંઈક વિચાર કર્યો હશે. હમારી ખુદ્ધિ મુજબ તા તે તહાં મયેલ છે. વાર વાર પ્ર(પર)દેશમાં જાવું મુશ્કેલ ખને છે માટે એ શેઠીઆઓની મરજી હાય અને તેઓના ઘરનાં રાજી હાય તો ચાર પાંચ મહિનામાં કાંઇ ખાદું માળું થાય તેમ નથી. પછી જેવી સર્વ ભાઇઓની મરજી.

વિશેષ સિદ્ધચક્ક માટે તમાએ લખ્યું તે જાણ્યું છે. કાંઇ અડચણુ માલમ પડતી નથી. અત્રેથી હમા સિદ્ધચક્ક માકલાવીશું તે તપાસી લેજો. જો તે પસંદ આવે તા તે માકલજો અગર નહી તા જે તમારી મરજમાં આવે તે માકલજો. કાગળના ઉત્તર તુરત લખજો. ૧૯૫૦ અશાડ વિદ ૧૩ સામવાર દા. વલ્લભવિજયના ધર્મલાભ વાંચજો. વિશેષ મહારાજજી સાહેએ નવીન શ્રંથ અનાવવા પ્રારંભ કર્યા છે તેમાં ગૃહસ્થના ૧૬ સંસ્કાર જે આચારદિનકરમાં શ્રી વધ્ધમાન સ્રિજીએ લખેલ છે ( ગર્ભથી માંડીને મરણુ પર્યંત ) તેની ભાષા નવીન શ્રંથમાં દાખલ થાય તા તેમાં તમારી મંડળીવાળાઓના શો મત છે તે લખી જણાવજો.





( ' દિવ્ય દેશ અમ ઉજ્જવળ કરવા, કયારે ઊગશે દિવ્ય પ્રભાત '—એ લયમાં )

વિશ્વમાં જીવન તેનું ધન્ય છે, જનતા ગાયે જેનાં ગાન યશ ગુણુગાન. વિશ્વમાં ૧

જન્મશતાબ્દિ ઉત્સવ કાજે, મુખ્ય વડાદરા સ્થળ આજે; યારી પુષ્યની ગુરુ વિરાજે, સહુ હૃદયમાં સ્થાન પરમાદર સન્માન. વિશ્વમાં૦ ર

નંદન ક્ષત્રિય જે પ્રદ્યચારી, જ્ઞાનચરિત્ર પ્રભા વિસ્તારી; દર્શન જૈન સમજાવ્યું ભારી, જ્યાતિર્ધર ગુણવાન આત્મબલવાન વિશ્વમાં ૩

સૂરિતણા ઉપદેશ મનોહર, હિતકારી ને ધર્મરુચિકર; રિપુ અંતરથી કેા નહિ મુનિવર, પાયાં જેણે અમૃતપાન કરાવ્યું ભાન. વિશ્વમાં ૪

જીવન સાઠ વર્ષ વિતાવી, સમાજમહીં ચેતન પ્રકટાવી; નેહથી વક્ષભ મંત્રી ધરાવી, અંત સમાધિ અવસાન 'કાન્ત' બહુમાન. વિશ્વમાં∘ પ



[લેખક મુનિ, ચારિત્રનાયકની શિષ્યપર પરામાંના એક હેાઇ, તે ગુરુદેવનાં જીવન, કથન અને કાર્ય પ્રત્યે એક પરમ ભક્ત અનુયાયીની અતિ અનુરાગમય દૃષ્ટિથી અવલા કે છે અને તેથી જે દેખાય તે પાતાની વાણીમાં આલેખે છે. તટસ્થ ખુદ્ધિમાન વિચારકની ખુદ્ધિ અને પાતાના ગુરુદેવની ચરણુરજ બનેલા ભક્તનું હૃદય—એ બંનેમાં વિશાલ અંતર છે. परगुणपरमाणून्पर्वतीकृत्य नित्यं । निजहृदि विकसन्तः सन्ति सन्तः कियन्तः ॥ એ ઉક્તિ સન્તપુરુષને લાગુ પહે છે, ત્યારે બીજી બાજી ભક્તિથી પરવશ થયેલ હૃદય પણ પાતાના આરાધ્યના ગુણાહુને ગુણુ—પર્વત લેખે છે—તે હૃદયમાં તેના ગુણાનું વિરાટ સ્વરૂપ ખડું થાય છે; પણ તે દાખવવા જે શબ્દો, વિશેષણો, તુલનાઓ વપરાય છે તેમા અતિશયતા આવે છે. ઇતર જનના હૃદયમા કે ખુદ્ધિમાં આવી પરાકાઇ પ્રસક્ષ થતી નથી. આ દૃષ્ટિબિન્દુથી આ લેખનું સ્થાન સમજી શકાશે—સંપાદક ]

900

सचारित्रपवित्रचित्रचरितं चारुप्रबोधान्वितं,
श्वान्तं श्रीसमतारसेन सुखदं सर्वञ्चसेवाधरम्।
विद्रनमण्डलमण्डनं सुयश्चसा सुच्याप्तभूमण्डलं,
तं स्वरिं नितरां नमामि विजयानन्दाभिधं सादरम्॥१॥
है सत्य आत्माराम यदि इस भूमि पर आते नहीं,
तो आज ऐसी जैन संस्था देख हम पाते नहीं।
वे धन्य विजयानन्दस्रि त्यागियों में गेय थे,
जिनधर्म के आधेय थे सुश्रावकों के ध्येय थे॥२॥

સુપિસહ પંજાળદેશોહારક સકલશાસ્ત્રનિષ્ણાત ન્યાયાંભાનિધિ જૈનાચાર્ય શ્રીમહિ-જયાન દસ્ત્રીશ્વરજી પ્રસિદ્ધનામ શ્રી આત્મારામજી મહારાજના પુષ્ય જન્મ સં. ૧૮૯૨ ના ચૈત્ર સુદિ પ્રતિપદાના મંગલ પ્રભાતે જીરા નજદીક લહેરા ગામમાં કર્પૂર પ્રશ્નક્ષત્રિયને ત્યાં થયા હતા. સં. ૧૯૯૨ ના ચૈત્ર સુદિ પ્રતિપદા, મંગળવારને મંગલ દિવસે તેએાશીની પુષ્ય જન્મતિથિને સા વર્ષ પૂર્ણ થતાં હાવાથી તેઓશ્રીના પટ્ધર પૂજ્યપાદ સ્ત્રિયવર શ્રી વિજયવક્ષભસ્ત્રીશ્વરજી મહારાજે સા વર્ષની જન્મ શતાબ્દિ ઉજવવાના નિશ્ચય કરી પાતાની પવિત્ર કરજ અદા કરવા જગત સન્મુખ ગુરુ-જન્મ-શતાબ્દિની જાહેર ઘાષણા કરી છે, શતાબ્દિનું સ્મરણ ચિરસ્મરણીય રહે તે નિમિત્તે એક સુંદર ફંડની યાજના કરવામાં આવી છે, તેમજ જન્મ-શતાબ્દિ સ્મારક અંકની પણ મનાહર વ્યવસ્થા કરવામાં આવી છે.

યુવિષ વિશ્વવંદનીય જગત્પૂજ્ય ન્યાયાંભાનિધિ જૈનાચાર્ય શ્રીમદ્ભિજયાન દસ્ત્રીશ્વરજી પ્રસિદ્ધનામ શ્રી આત્મારામજી મહારાજ અત્યારે આપણા સમક્ષ સશરીરે વિદ્યમાન નથી તો પણ તેઓશ્રીના અમર કીર્તિદેહ અને અક્ષય અક્ષરદેહ આપણાં ચર્મચક્ષુઓ સામે નિત્ય નવનવા સ્વરૂપે દિષ્ટેગાંચર થઇ રહ્યો છે. તેઓશ્રીના મેઘસમાન ગંભીર સ્વર અત્યારે સંબળાતા નથી તો પણ તેઓશ્રીની વીર ગર્જનાના, સત્ય તત્ત્વરૂપ સિંહ-ગર્જનાના બેરી ગું જારવ અત્યારે પણ આપણાં કાનામાં ગું જી રહ્યો છે. તેમજ અમેરીકાની ચિકાગા ધર્મપરિષદમાં પણ એ વીર ગર્જનાના અપ્રતિહત પ્રતિધ્વનિએ ધ્વનિત થઇ સહસાવધિ આત્માઓને ચકિત કરી દીધા છે શ્રી આત્મારામજી મહારાજના અનેક ઉપકારોથી દળાએલી જૈન પ્રજા જયાં સુધી પાતાના ઉજ્જવલ ભૂતકાળને અંત:કરણથી ચાહશે ત્યાં સુધી એ પુનિત ગુરુદેવને ભૂલી શકશે નહીં મારી :વાણીમાં કે લેખિનીમાં એવી શક્તિ નથી કે તેઓશ્રીની ગુણાવલીનું ગાન નિ:શેષ કરી શકું, તો પણ " શુમે વયારાજ્તિ વત્તનીવમ્" આ મહાત્માઓની ઉક્તિને ધ્યાનમાં લઇ યથાશક્તિ, યથામિત આ પુષ્યપ્રસંગે ગુરુદેવના ગુણાનુવાદ કરવા ઘૃષ્ટતા કરું છું. વાચકા મારી ઘૃષ્ટતા તરફ હષ્ટિપાત ન કરતાં ગુરુદેવના ઉજ્જવળ ગુણા તરફ હષ્ટિપાત કરી નિર્મલ ગુણાને જ બહા કરશે, એવી અંત:કરણથી શુદ્ધ આશા રાખું તો તે અસ્થાને નહીં જ ગણાય.

21નેક સંત-મહ્ન્તોથી પવિત્ર થએલી, અનેક ધર્મવીર અને કર્મવીર ચાંહાઓથી પ્રસિદ્ધ થએલી પંજાબની વીરભૂમિમાં શ્રી આતમારમજ મહારાજનું કીર્ત્તિનિકેતન છે. હજરા આત્માઓ, સહસ્ત નર-નારીઓ તેઓશ્રીની સુધાવાણીનું સુધાપાન કરી નવું જ જીવન પામેલ છે. પંજાબના એ ધર્મવીર ધર્મમૂર્ત્તિ આત્માનું શાર્થ-ધેર્ય પંજાબની જેન પ્રજાની, સમસ્ત જેન પ્રજાની નસેનસમાં આજ પણ અપૂર્વ રમી રહ્યું છે. તેઓશ્રીની તેજોમૂર્ત્તિ નિરાવરણપણે યથાર્થ મનુષ્યતાનું નસાચા સંતનું જવલંત ચિત્ર દેખાડતી હતી. પ્રખળ વકતૃત્વશક્તિ સામે ખૃહસ્પતિ પણ ઝાંખા પડી જતા હતા. જેમની મુખમુદ્રા સમુદ્રની અગાધ ગંભીરતાનું સ્ત્ર્યન કરતી હતી. જેમના શાંત, ઉજ્જવલ અને વીરત્વભર્યા નયનામાંથી વિશ્વપ્રેમ, અખંડ મૈત્રી અને જગદુહારનાં પ્રખર તેજોમય કરિણા નીક્લતાં હતાં. તે યુગ-

न्यायांभोनिधि जैनाचार्य श्रीमद्विजयानन्द्रमृरि प्रसिद्धनाम श्री आत्मारामजी महाराज के पट्टघर परम विश्वासपात्र-शासनप्रभावक-पृज्यपाद-जैन समाजोपयोगी अनेक महान संग्थाओं के संस्थापक-



शताब्दि कार्यके कर्णधार आचार्य श्री विजयवस्त्रभस्र्रीश्वरजी महाराज. जन्म सं. १९२७ वडीदा. दीक्षा सं. १९४३ राधनपुर. आचार्यपद सं. १९८० लाहोर (पंजाव)

પ્રભાવક સૂરિવર શ્રી આત્મારામજ મહારાજની યશાગાથા સહસક ઠે ગાઇએ તો પશ્ અધુરી ને અધુરી જ રહેવાની છે. આટલું પ્રાસ ગિક નિવેદન કરી હવે મૂળ વસ્તુ ઉપર આવું છું.

પૂરુષપાદ શ્રી આતમારામછ મહારાજનું મંગલકારી ઉત્તન છવન કાઇ એક સીમાને સ્પર્શ કરવાવાળું નહોતું. તેઓશ્રીનું છવન સર્વતામુખી હાવાથી તેઓ એકલા પંજાબ, મારવાડ કે ગુજરાતના એક દેશ યા પ્રાન્તની વિભૂતિ નહોતા બન્યા, પરંતુ સમસ્ત જૈન સમાજના અને સભ્ય વિદ્વાન્ માનવસમૂહના તેઓશ્રી આદરણીય મહાપુરુષ હતા. સાકાર ધર્મ, સશરીર જ્ઞાન અને મૂર્ત્તિમાન ચારિત્રતા યદિ કયાંયે જોવી હોય તો તે પૂજ્ય શ્રી આતમારામછ મહારાજમાં જ જોવા મળે છે. તદ્દરૂપ જ તે મહાપુરુષ હતા, જેમના દર્શન માત્રથી મનના વિકારો દ્વર થતાં હતાં, દ્વેષ, મનામાલિન્ય વિગેર નિકટ આવતાં નહોતાં, હૃદયમાં સ્ફૂર્ત્તિ અને જાબતિના તેજના વિકાસ થતા હતાં, તે દિવ્ય જયાતિર્ધર મહાત્યાગીની અનેક વિશિષ્ટ ખૂળીઓમાંથી અમુક ખૂબીએશનું દિગ્દર્શન યથામતિ કરાવવા ઉજમાલ થયા છું.

## ઃ શ્રાવક અને સાધુ સંસ્થાના ઉત્પાદક ઃ

**ર્નુ**હુથી પ્રથમ જ્યારે શ્રી **આ**ત્મારામજી મહારાજ સ્થાનકવાસી સંપ્રદાયમાં હતા તેમજ તે સંપ્રદાયનાં માનેલાં બત્રીસ સૂત્રા અક્ષરશ: કંઠસ્થ કરી લીધાં ત્યારે તેઓશ્રીના આત્મામાં સ્વાભાવિક સ્કુરણા ઉદ્દભવી કે કેવલજ્ઞાની–સ પૂર્ણ જ્ઞાની સર્વજ્ઞનું જ્ઞાન આટલું પરિમિત કેમ <sup>?</sup> આટલા સંકુચિત ક્ષેત્રમાં વિસ્તૃત જ્ઞાનના સમાવેશ કેવો રીતે થઇ શકે ? અગા**ધ**-અપાર પારાવારનું માપ તળાવથી થઇ શકતું નથી તેમ સર્વજ્ઞના જ્ઞાનનું માપ અત્રીસ સૂત્રાથી થઇ શકતું નથી. તેમ જ ખત્રીસ સૂત્રાના ટળ્ળામાં ઘણા સ્થાન પર સૂત્રાના અર્થી મન:કહિપત કરેલા છે વિગેરે શંકાએા થવા લાગી. ગુરુઓને પૂછવામાં આવ્યું ત્યારે તેઓ સમાધાન કરી શક્યા નહી તથી મનમાં નિશ્ચય થયા કે સત્ય માર્ગ અને સર્વજ્ઞનું અપરિમિત જ્ઞાન બીજાં છે. અહીંથી મહારાજ સાહેબે સત્યની શોધ તરફ પ્રયાણ કર્યું. જેમ જેમ આગમ સાહિત્યનું વાંચન વધતું ગયું તેમ તેમ તેઓશ્રીના અંતઃકરણમાં આરેકાંએ ઉગ્ર સ્વરૂપ લીધું. પૂર્વના પુષ્યપ્રતાપે સમાજના ભાગ્યાદયે શ્રી આતમારામજી મહારાજના ધુર ધર વ્યાકરણ અને સાહિત્યના જાણકાર એક પંડિતની સાથે મેલાપ થયા. લયંકર અટવીમાં ભૂલા પડેલા માનવીને કાઇ રસ્તાના જાણકાર મલી આવે અને તેને જેટલા આનંદ થાય તેનાથી અધિક શ્રી આતમારામછ મહારાજને આન દ થયા અને આપસમાં મીઠા વાર્તાલાપ થયા. પંડિતજીએ મહારાજની અલાૈકિક પ્રતિભા જોઇ સંસ્કૃત વ્યાકરણ અને સાહિત્ય ભણવા માટે નિવેદન કર્યું. મહારાજશ્રી તાે એ વસ્તુના ભારે ગ્રાહક હતા તેથી એ જ પંડિત પાસે અભ્યાસ ચાલ કર્યી. અગાધ બુદ્ધિવૈભવ હાવાથી અલ્પ સમયમાં વ્યાકરણ, સાહિત્ય અને અલંકાર શાસ્ત્રોના માં પૂર્ણ અભ્યાસ કર્યો. હવે શ્રી આત્મારામજ મહારાજ વિશિષ્ટ બાંધવાળા બન્યા અને સુત્રસિદ્ધાન્તની મૂલ ચાવી હાથમાં આવી જવાથી પ્રથમની શંકાઓને નાળૂદ કરવા ફરીને માગમ શ્રંથાનું વાંચન ડીકા, નિર્ધુ ક્તિ, ભાષ્ય અને ચૃર્ણીની સાથે કર્યું. તેઓશ્રીનાં જ્ઞાનપડલ ઉઘડ્યાં, મન:કલ્પિત શાસ્ત્રોના અર્થીને કુગાવી દીધા અને વાસ્તવિક સૂત્રોના અર્થી પૂર્વ

મહાપુરુષાએ ગુરુ આમ્તાયાનુસાર જે અર્થી ટીકામાં કર્યા છે તે અર્થીને સમજતા થયા. વાસ્તવિક બીનાએાનું, રહસ્યાનું અમૂલ્ય જ્ઞાન વિકાસમાં આવ્યું. અંત:કરણમાં જ્ઞાનભાસ્કરના



મુનિરાજશ્રી ચરણવિજયજી મહારાજ

ઝળહળતા પ્રકાશ પ્રકાશિત થયા. થાડા જ समय आह स्थे ह नैयायिह पंडितनी ભેટ થઇ અને તેની પાસે **ન્યાયશાસ્ત્રના** પૂર્ણ અભ્યાસ કર્યા. હવે શ્રી આત્માન રામજી મહારાજ એક સમર્થ વિદ્વાન ળન્યા અને શાસ્ત્રોનાં રહસ્યા જાણતા થયા. વ્યાકરણ, સાહિત્ય અને ન્યાય સિવાય શાસ્ત્રના અભ્યાસ, વાંચન અને યુક્તિએાનું યથાર્થ જ્ઞાન થઇ શકે જ નહીં. શ્રીં.આ(મારામછ મહારાજને સ્વ-પરશાસ્ત્રનાે સુંદર બાધ થયાે તેથાે તેઓશ્રીના આત્મામાં આત્મમંથન થયું કે હું જે મનમાં છું તે મત–પંથ વાસ્તવિક રીત સંપૂર્ણતયા શ્રી મહાવીર પ્રભુના નથી. શાસાના આદેશા બીજા છે. ઉત્સર્ગ અને અપવાદના માર્ગા શાસમાં પ્રતિપાદન કર્યા છે તે છે. આ પ્રમાણ વિચારાથી તંચાશ્રીના આત્માને વિશેષ પ્રાત્સાહન મલ્યું પછી તા શ્રી **આ**ત્મા-રામજી મહારાજ અનેક પૂર્વાચાર્યી-પ્રાણીત પ્રભૂત શાસ્ત્રોનું વાંચન અને મનન કરવા લાગ્યા. બસ શ્રી **ચ્મા**ત્મા

રામછ મહારાજને પૂર્ણ વિધાસ થઇ ગયા કે હવે મારે શુદ્ધ સનાતન જૈન મતમાં ચાલ્યા જ જવું જોઇએ એવા નિશ્ચય મહારાજશ્રીએ કરી લીધા. તે વખતે શ્રી આત્મારામછ મહારાજ સ્થાનકવાસી સંપ્રદાયના મતમાં હતા. તેના ઉપાસકા શ્રી આત્મારામછને એક દિવ્ય દેવપુરુષ તરીકે સ્વીકારતા હતા, તેમજ ખદુ જ આદર અને વિનયપૂર્વક તેઓશ્રીનું વચન અંગીકાર કરતા હતા. તથી શ્રી આત્મારામછ મહારાજે એ જ સંપ્રદાયમાં રહી શુદ્ધ સનાતન જૈનુ મતના પ્રચાર કરવાના નિર્ણય કરી ધીમે ધીમે ઉપાસકાને પાતાના અતુલ, અમાદ ઉપદેશથી સમજાવી શ્રી મહાવીર પ્રભુના શુદ્ધ સનાતન જૈનમતમાં દાખલ કરતા ગયા. આ રીતે પ્રથમ શ્રાવક સમુદાયના એટલે મૂર્ત્તપૂજક ઉપાસકાના પાયા મજબૂત બનાવ્યા.

જેવી રીતે શ્રાવક સંઘને મૂર્ત્તિપૂજનમાં મજબૂત બનાવ્યો તેવી જ રીતે શ્રી આતમારામછ મહારાજે પાતાના સંપર્કમાં સ્થાનકપંથના જે જે સાધુઓ આવતા ગયા તે તે સાધુઓને

## भुनिराकश्री यरख्विकयक

મૂર્ત્તિપૂજા સંખંધી આગમાના પાઠા ખતાવી અને પ્રભુની પવિત્ર આજ્ઞાઓ ખતાવી પાતાના સાથમાં ભેળવતા ગયા. એમ કરતાં કરતાં શ્રાવક-ઉપાસકખળની સાથે સાધુ સમુદાયના ખળના ખંહાળા જમાવ થયા. જ્યાં મૂર્ત્તિપૂજના ઉત્થાપકાનું સામ્રાજ્ય હતું ત્યાં પંદર હજાર મૂર્ત્તિપૂજક શ્રાવકા અસ્તિત્વમાં આવ્યા. આ રીતે સહુથી પ્રથમ શ્રો આત્મારમાજી મહારાજે શ્રાવક અને સાધુ સમુદાયને પ્રભુ શ્રી મહાવીરના શુદ્ધ સનાતન મૂર્ત્તિપૂજક ઉપાસકા ખનાવ્યા અને શ્રી મહાવીરના અવિચલ સનાતન મૂર્ત્તિપૂજક ઉપાસકા ખનાવ્યા અને શ્રો મહાવીરના અવિચલ સનાતન મૂર્ત્તિપૂજક મતને પંજાબની વીરભૂમિમાં સદાને માટે અચલ-દઢ ખનાવ્યા.

# : અદ્વિતીય નિરભિમાની :

શ્રી આત્મારામછ મહારાજ સમર્થ વિદ્વાન્ અને ખંડ શાસ્ત્રાઅભ્યાસી હોવા છતાં તેઓશ્રીના અંતઃકરણમાં અભિમાનની રેખા સરખીયે નહોતી. જયારે જયારે તેઓશ્રીને સત્ય વસ્તુ જણાતી ત્યારે ત્યારે નિ:સંકાંચપણે ઘણા જ આદરથી—ઉદ્ધાસથી—પ્રેમથી તેને તેઓશ્રી સ્વીકારી લેતા. મહારાજશ્રીમાં નિરિભિમાનતા અહીં સુધી હતી કે જયારે તેઓશ્રી સ્થાનકવાસી પંથમાં હતા ત્યારે તેઓશ્રીને એટલું માન-આદર-સત્કાર મળતા હતા કે જેની સીમા જ નહોતી. આટલા માન-મરતેઓ મળવા છતાં જયારે તેમને સત્ય સમજાશું ત્યારે વિના સંકાંચ તત્કાલ એ માનના ત્યાગ કરી, એ આદર-સત્કારને ઠાકરે મારી, પંજાબમાં શ્રી મહાવીરના વિજયધ્વજ રાપી, સત્તર સાધુઓને સાથે લઇ, ગુજરાતના પાટનગર અમદાવાદ શહેરમા આવી, પ્રથમની બાવીશ વર્ષની દીક્ષાપર્યાયના આશ્રહ ન રાખતા, ચતુર્વિધ સંઘની સમક્ષ નવસરથી પૃજ્યપાદ મુનિરાજ શ્રી પૃદ્ધિતજયછ (ખૂટેરાયછ) મહારાજને ગુરુ ધારણ કરી, શ્રી મહાવીરપ્રભુની શુદ્ધ સનાતન પ્રવજ્યા અંગીકાર કરી લીધી. શ્રી આત્મારામછ મહારાજ સમર્થ વિદ્રાન્ હાવા છતાં, સ્થાનકવાસી પથમાં શ્રી ગાતમસ્વામીના અવતારરૂપે પૂજતાં છતાં શાસ્ત્રાર્શને અગવ ત શ્રી મહાવીરની શુદ્ધ આજ્ઞાને માન આપી પાત નિરિભમાની બન્યા હતા તેઓશ્રીને માન પ્રિય નહોતું પર તુ શાસાજ્ઞા પ્રિય હતી; તેથી જ તેઓશ્રી અભિમાનને તિલાંજિલ આપી નિરિભમાની બન્યા હતા.

## : સાહિત્ય–સર્જક :

ધ્રમેવીર શ્રી આત્મારામછ મહારાજના સંપૂર્ણ છવનમાં પ્રમાદ નજરે આવતો નહાતો. જ્યારે જ્યારે પણ તંએો શ્રીને નીહાળવામાં આવતા ત્યારે તંએો શ્રી કાઇ ને કાઇ લેખનકાર્યમાં તિલીન જ જોવામાં આવતા હતા નવીન નવીન સાહિત્યનું સ્ફ્રમદેષ્ટિથી અવલાકન કરી પાતે નૃતન સાહિત્ય રચવામાં વ્યશ્ન રહેતા હતા. શ્રી આત્મારામછ મહારાજના અંતર ગમાં એક જ ભાવના તીવવેગે પૂર્ણ ઉદ્ધાસથી ચાલતી હતી કે જૈન શાસનમાં પૂર્વાચાર્યોએ અનેક શ્રથા પ્રાકૃત, માગધી, સસ્કૃત, અપભ્રંશ આદિ ભાષામાં રચ્યા છે. દરેક આત્મા તેના લાભ ઉઠાવી શકતા નથી તેથી તે તે અહુમૂલ્ય અને તત્ત્વપૂર્ણ શ્રથાથી સામાન્ય જન વચિત જ રહે છે. પ્રાકૃત–સંસ્કૃતાદિના અભ્યાસ વિના તે શાસ્ત્રોનુ જ્ઞાન–ગાધ થઇ શકતા નથી અને જ્યાંસુધી એ ભાષાઓને જાણે નહી ત્યાંસુધી વાસ્તવિક મર્મ ધ્યાનમાં આવતા નથી; તેથી વર્ત્તમાન કાલને–સમયને વિચારી સામાન્ય ભદ્રિક આત્માંઓને પ્રભુ શ્રી મહાવીરના સાચા માર્ગથી

વાકેફ કરવા, જેન તત્ત્વાના જાણકાર બનાવવા અને સરલતથા તત્ત્વગવેષક બનાવવા માટે પાતે સમર્થ વિદ્વાન હોવા છતાં, ધારત તો સંસ્કૃત-માકૃત ભાષામાં શ્રંથા રચત પરંતુ એ ન કરતાં ભાવીના લાભના વિચાર કરી તેઓશ્રીએ હિન્દી ભાષામાં અનેક કીમલી ગ્રંથા ર<sup>ચ્</sup>યા. આ ચાલ વીસમી સદીમાં રાષ્ટ્રભાષામાં તત્ત્વપૃશું ગ્રંથા રચી, સામાન્ય વર્ગ ને અમૂલ્ય તત્ત્વામૃત કાે**ઇએ** પાસું હાય તા તે આ એક જ શ્રી આતમારામજી મહારાજે જ પાયેલ છે. વૈદિક સાહિત્યના અભ્યાસ કરી, પુરાણ અને ઇતિહાસનું પઠન કરી, ઉપનિષદ અને શ્રુતિઓનું અવલાકન કરી. અનેક દર્શનાનું મનન કરી શ્રી આ(મારામછ મહારાજે પાતાના રચેલા પુસ્તકામાં યુક્તિ-પૂર્વક સપ્રમાણ સ્યાહાદ-અનેકાન્તવાદનું ભાષામાં એવું તો મનાહર વર્ણન આલેખ્યું છે કે સામાન્ય અભ્યાસી પણ સ્યાદ્વાદના ગહુન વિષયને સુગમતાથી સમજી શકે તેમ છે. તેઓશ્રીના **પ્રાથામાં જૈન દર્શન શું છે** ? એ સ્પષ્ટ જેવા મલે છે. તેઓશ્રીના અમૃલ્ય **પ્રાથરત્ના જૈન** સમાજને જેટલા ઉપયોગી અને લાલકર્ત્તા છે તેટલા જ જૈનેતર સમાજને ઉપયોગી છે. જે સમયમાં મૂર્ત્તિવાદના સર્વથા અપલાપ થતા હતા, મૂર્ત્તિપૂજન નિષેધ માટે આકાશપાતાલ એક કરવામાં ભગીરથ પ્રયત્ના યાજાયા હતા અને પ્રાચીન મર્ત્તિવાદના વિધ્વંસ કરવા જોર-શારથી ચારે બાજથી અનેક અઘટિત આક્ષેપાના ભયંકર દાવાનળ સળગ્યા હતા ત્યારે એ ભયંકર દાવાનળની સામે ઊભા રહી એકલા એ ભડવીર શ્રી આતમારામજી મહારાજે અનેક પ્રાચીન શાસ્ત્રાનાં પ્રમાણા અને દલોલાની અખટ વર્ષા વર્ષાવી એ દાવાનળને શાંત કર્યો અને સદાને માટે સંસારમાં મૃત્તિવાદને સ્થાપન કર્યા. આ રીતે શ્રી આતમારામછ મહારાજ એકલા **જેનોના જ ઉપકારી છે એમ નથી પરંતુ સમગ્ર વિશ્વના તેઓશ્રી મહાન્ ઉપકારી છે. પાતાની** સાઠ વર્ષની જિંદગાનીમાં જૈનતત્ત્વાદર્શ, અજ્ઞાનતિમિરભાસ્કર, તત્ત્વનિર્ણયપ્રાસાદ, ચિકાંગા પ્રશ્નોત્તર, જૈન ધર્મ પ્રશ્નોત્તર, સમ્યકૃત્વશલ્યોહાર, ચતુર્ધસ્તૃતિનિર્ણય, નવતત્ત્વ, ઇસાઇમત સમીક્ષા. ઉપદેશખાવની વિગેરે વિગેરે વિદ્રદ્ભાગ્ય ગ્રંથા રચી સાહિત્યમાં માટામાં માટા વધારા કર્યો છે રાષ્ટ્રભાષામાં ઉપર્યુકત શ્રુ થા આલેખી શ્રી આત્મારામજી મહારાજે રાષ્ટ્રભાષાની અપૂર્વ સેવા કરી છે. જૈતસમાજને અને અખિલ સસારને એ ગ્રંથાદ્વારા અત્યન્ત ઉપકૃત કર્યો છે. આજ પણ તેઓશ્રીના એ ગ્રથા ઘશાજ આદરથી સ્થાન સ્થાન પર વંચાય છે. વાંચકાને આ સ્થાને ભારપૂર્વક સૂચન કરું છું કે યદિ તમારે વાદ કરવાની કુશલતા મેળવવી હાય. યદિ તમારે જૈન દર્શનથી સંપૂર્ણ વાકેક થવુ હાય, યદિ તમારે અનેકાંતદર્શનના ખજાના જોવા હાય અને યદિ તમારે સંસારમાં વાદીની ખરી નામના મેળવવી હાય તો તમારે સહથી પ્રથમ શ્રી આત્મારામજ મહારાજનાં પુસ્તકોના અભ્યાસ કરવા જોઇએ. અલ્પ સમયમાં તેમા એ પસ્તકાદારા પ્રાહ ખુબ્રિશાળી અને ધુરંધર તાર્કિક ખનશા એમ મારું નમ્ર માનવું છે.

## ઃ અસાધારણ ઉત્તરદાતા ઃ

માનિનીય એવં વંદનીય શ્રી આતમારામજી મહારાજમાં ગ્રંથનિર્માણ કરવાની, નવીન પુસ્તકા લખવાની જેટલી શક્તિ વિકસિત થઇ હતી તેના કરતાં સહસ્રગણી શક્તિના વિકાસ ઉત્તર દેવામાં હતા. પ્રશ્નોના ઉત્તરા આપવામાં એઓશ્રીની અરાબરી કરે એવા કાઈ નજરે નહાતા આવતા. પ્રશ્નકાર ગમે તેવા અટપટા, વાંકા, ટેઢા પ્રશ્નો કરે, ઉગ્ર સ્વરૂપમાં આવી ન

## भुनिराकश्री यरख्विकथ्छ

કરવાના પ્રશ્નો કરે તા પણ મહારાજશ્રી તે પ્રશ્નોને સારી રીતે અત્યંત શાંતભાવે શ્રવણ કરી ગંભીરતયા તેના ઉત્તર આપતા હતા. મહારાજશ્રીના મુખકમલ ઉપર કાેઇ દિવસ ગ્લાનિ દેખાતી નહાતી. તેમ જ ઉત્તર દેવામાં આકરા થતા નહાતા. આવનાર આત્મા ઉત્તર સાંભલી ઘણી જ શાંતિ અને સંતાષ મેળવીને જતા હતા અને બહાર જઇને પાતાના મિત્રા પાસે મહારાજ સાહેબની ગંભીરતાના અને વિદ્વત્તાનાં યશાગાન મુક્તકંઠે ગાતો. ખરેખર શ્રી આતમારામછ મહારાજ સાગર સમ ગંભીર અને મેરુ સમ ધીર દેખાતા. સવાલ અને જવાબમાં તેઓશ્રીની અપ્રતિહત ગતિ હતી. એમના સમયમાં ડાંકટર હાર્નલ સાહેબ એક સુપ્રસિદ્ધ વિદ્વાન અને જૈન દર્શનના મહાન અભ્યાસી હતા. ડાંકટર સાહેબે અનેક કટ પ્રશ્નો શ્રી આતમારામજી મહારાજને પૂછ્યા. મહારાજ સાહેળે પણ એ પ્રશ્નોના ઉત્તરા એટલા તા જલદી અને સપ્રમાણ આપ્યા કે ડાંકટર સાહેળ ઘણા જ પ્રસન્ન થયા અને મહારાજશ્રીની મુક્તક ઠે સંસ્કૃત શ્લાકામાં #અવર્શનીય પ્રશંસા કરી. એક ગારી ચામડીવાળા પ્રશ્નોના સચાટ ઉત્તરો મળવાથી પ્રસન્ન થઇ જૈન ધર્મની અને ઉત્તરદાતા મહારાજશ્રીની આટલી પ્રશંસા કરે એ ખરેખર પ્રશાસનીય અને અનુમાદનીય છે. જેનીઓ માટે તા અત્યાંત ગારવાયુક્ત છે. ડાંકટર સાહેએ મહારાજશ્રીની એકલી તારીફ-પ્રશાસા જ નથી કરી પરંતુ ખુશી થઇ, મહારાજ સાહેખના વિશિષ્ટ ગુણા ઉપર મુગ્ધ ખની પાત સંપાદન કરેલ શ્રી उवासगदशा નામતું પુસ્તક પણ શ્રી આત્મારામજી મહારાજને જ સાદર સમર્પણ કરેલ છે. તેમ જ ચારાસ્વામી જીવાન દજએ તેઓશ્રીની ઉત્તરદાયી અદ્ભુત શક્તિથી પ્રસન્ન થઇ એકાવન અર્થ જેમાં રહેલા છે એવા + એક શ્લાકથી શ્રી આત્મારામજ મહારાજની સ્તૃતિ કરી છે એ શ્લાક માલાળ'ધ છે. તથા ભારૂચના સુપ્રસિદ્ધ માન્યવર સુશ્રાવક શ્રીયુત અનાપચંદ્રભાઇએ પાતાના પસ્તકમાં સ્થાન સ્થાન પર શ્રી આતમારામછ મહારાજની અદભત ઉત્તરશક્તિના વખાણ કર્યા છે. આ પ્રમાણે અનેક વિદ્વાનાએ શ્રી **આ**ત્મારામજી મહારાજની વિશિષ્ટ પ્રતિભાસંપન્ન ઉત્તર દેવાની દૈવી શક્તિથી પ્રસન્ન થઇ, તેઓશ્રીની ભિન્ન ભિન્ન તારીફા-પ્રશાસાઓ, કાવ્યા અને લેખાદ્વારા પ્રગટ કરી છે. ધન્ય છે, સહસ્રશ: વંદન છે. એ સમર્થ ઉત્તરદાતાને !

# ઃ મહાન્ ત્યાગી, સંયમી અને તપસ્વી ઃ

ત્યા ગમૂર્ત્તિ શ્રી આત્મારામછ મહારાજના ત્યાગ કાઇ અપૂર્વ જ હતા. સ યમયાત્રા તેઓ-શ્રીની શાસ્ત્રાનુસાર હતી અને તપ કરવામાં તેઓશ્રી એક ઉત્ર તપસ્વી તરીકે સુપ્રસિદ્ધ હતા. તેઓશ્રી બાહ્ય અને અલ્યંતર ત્યાગી હતા. બાહ્યત્યાગી થઇ સર્વ પરિગ્રહ-મમતાના ત્યાગ કર્યો

<sup>#</sup> પ્રશસાના શ્લોકા આ પ્રાંથના અંગ્રેજી વિભાગના પૃ. ૨ પર મૂંકલા છે તે જાુંએ.

<sup>+</sup> योगाभोगानुगामी द्विजभजनजिनः शारदारिकरक्तो, दिग्जेता जेतृजेता मतिनुतिगतिभिः पूजितो जिष्णुजिहैः । जीयाद्दायादयात्री खलबलदलनो लोललीलस्वलजः, केदागैदास्यदारी विमलमधुमदोद्दामधामप्रमत्तः ॥

હતા. કાઇપણ વસ્તુ ઉપર મમતા કે મૂચ્છા નહાતી. અભ્યંતર ત્યાગી થઇ તંઓ શ્રીએ કષાય-રાગ-દ્રેષ વિગેરે આભ્યંતર શતુઓ ઉપર વિજય કર્યા હતા ગમે તેવાં વિકટ કર્યા, પરિસહા અને ઉપસર્ગો આવે તો પણ કોંધને આગળ ન કરતાં ધૈર્યથી-ક્ષમાખડ્ગથી સમ્યકપણે સહન કરનારા હતા. તેઓ શ્રીના અતરમાંથી કોંધાદિક વિદાય લઇ લીધી તથી તેઓ શ્રીના અંતરાતમા અત્યંત શાંત અને ગ'ભીર બની ગયા હતા. અન્ય ત્યાગની અપેક્ષા આ ત્યાગ તેઓ શ્રીના મહાન્ લેખાતા હતા તંઓ શ્રીનું સકલજીવન સંયમી હતુ. તંઓ શ્રીએ સત્તર લેકે સંયમને કેળવ્યા હતા. બરાળર નિરતર આરિત્રધર્મમાં તંઓ શ્રી ઉજમાલ રહેતા. કિયાના ટાઇમે કિયા કરવામાં ચૂકતા નહીં. જ્ઞાનધ્યાન અને સ્વાધ્યાયધ્યાન તંઓ શ્રીનુ અમાપ હતું. જ્યારે જોઇએ ત્યારે સાધુઓને ભણાવવામાં-શાસ્ત્રવાચનમાં અને શ્રધાલેખનમાં કે શ્રધાર્થોનમાં અપ્રમત્તભાવે દેખાતા હતા. તેઓ શ્રીના આત્મામાં પ્રમાદ-આલસ્ય જેવી વસ્તુ જોવા પણ નહાતી દેખાતી એટલે કે તેઓ શ્રી નિરંતર ઉદ્યમી અને મહાન્ સંયમવાન હતા.

**ધ**ર્મમૂર્ત્તિ શ્રી **આ**ત્મારામછ મહારાજ જેવા ત્યાગી અને સયમી હતા તેવા જ એક તપામૃત્તિ પણ હતા. અમના મુખારવિદ ઉપર તપતંજના પ્રકાશ ઝળકતા હતા. એમનાં ઉજ્જ્વલ નયનામાથી તપશ્ચર્યાની જ્યાતિ ઝગમગતી હવી પ્રેક્ષકાન તા સાક્ષાત તંઓશ્રી તપની મર્ત્તિ જ દેખાતા હતા. ખાર પ્રકારના તપથી એમના આત્મા નિર્મલ હતા પ્રથમ કહી ગયા છું કે તેઓશ્રીના આત્મામાં કાઇ દિવસ ઉગ્રતા કે ક્રોધ વિગેરના રેખા પણ દેખાતી નહોતી મહારાજશ્રીની તપશ્ચર્યા એટલી જ શાંત અને મનાહર હતી તેઓશ્રી નિરંતર પ્રસન્ન અને દેદીપ્યમાન દેખાતા હતા ઉચ તંપાતજથી પાતાની ઇદ્વિયા ઉપર વિજય મેળવ્યા હતા. રસનેન્દ્રિયને તા ખૂબ જ જીતી હતી આહાર વિગેરે સ્વાદથી કે પ્રેમથી શ્રહણ કરતા જ નહાતા. કેવળ શરીરને ટકાવવા માટે જ આડાર વિગેર સ્વીકારતા હતા તંંઓશ્રીની જિદ-ગીમાં અનેક એવા વિકટ પ્રસંગા અવ્યા હતા કે આહારપાણી વિના જ રહેવું પડ્યુ હતું, છાસ અને મકાઇના રાટલા ઉપર મહિનાના મહિનાઓ સુધી તેઓ શ્રી રહ્યા હતા. એ બધુ તેઓશ્રી શાંતતથા સહન કરી, ન મળ્યું તા તેપાવૃદ્ધિ માની સંતાષ માનતા; છતાં ધર્મ-પ્રચાર માટે સદા ઉજમાલ જ રહેતા ઉચ તપશ્ચર્યા વિના, સાચા ત્યાગ વિના આટલાે પ્રભાવ અને ધર્મના વિસ્તૃત પ્રચાર કાેેઇ કાલે થઇ શકતાે જ નથી. શ્રી **આ**ત્મારામજી મહારાજમા અપૂર્વ ત્યાગ, સ યમ અને તપશ્ચર્યા હાવાથી જ આટલાે મહાન પ્રચાર કરી શકયા અને સ્થાન સ્થાન પર શાસનપતિ શ્રી મહાવીર પ્રભુતા વિજયી ધ્વજ-સ્ત ભા રાખ્યા, સહસા આત્માઓને ધર્મમાં સ્થિર કર્યા, અનેક ભાવુંકાને ધર્મપરાયણ બનાવ્યા કાટિશ: વંદન છે એ ધર્મમૂર્ત્તિ સાચા ત્યાગી–સ'યમી અને તપસ્વી શ્રી આતમારામજી મહારાજને!

## ઃ નૈષ્ઠિક ધ્રહ્મચારી ઃ

51રુષ્યપૂર્ણ શ્રી આતમારામછ મહારાજમાં ત્યાગ, સંયમ અને તપશ્ચર્યા જેટલી ઉગ્ર હતી તેના કરતાં પણ તંઓશ્રીનું પ્રદ્માતેજ-પ્રદ્મચર્ચ અત્યંત નિર્મલ અને પૂર્ણ હતું. તેઓશ્રીમાં પ્રદ્માચર્ય ગુણ પૃર્ણપણે વિકાસ પામ્યા હતા. પ્રદ્માચર્યરૂપ ચંદ્રમા શ્રી આતમારામછ મહારાજના જીવનમાં પૂર્ણ કલાએ ખીલ્યા હતા. ૧૭ વર્ષની વયમાં જ

સંસારના ત્યાગ કરેલ હાવાથી આજનમ ભીષ્મ પ્રદ્માચર્યમાં લીન હતા. તેઓશ્રીના આંગ-ઉપાંગમાંથી વિશુદ્ધ દેદીપ્યમાન પ્રદ્માતંજના પ્રતાપી કિરણો ફેલાતા હતા. તેઓશ્રીના પવિત્ર દર્શનથી, સંસર્ગથી, આધિ-વ્યાધિ, મનામાલિન્ય અને શાકાદિ દ્વર ભાગતા હતા. પ્રદ્મા-ચર્યના પ્રભાવથી, ચારિત્ર ધર્મના તજથી તેઓશ્રીની વાણી જલદ સમાન ગંભીર હતી. ધર્માપદેશમાં અજબ પ્રભાવિક શક્તિ ઝળકતી હતી. શ્રી આતમારામછ મહારાજના ભવ્ય અને મનાહર શરીરમાંથી, રામે રામથી, અણુએ અણુથી પ્રદ્માચર્યની પવિત્ર સુવાસ ફેલાતી હતી. અખંડ પ્રદ્માચર્યના ઉત્તમ પ્રભાવથી જ મહારાજશ્રી વિશ્વમાં શ્રી વીતરાગના શુદ્ધ સનાતન માર્ગ વિસ્તારી શકયા તેથી હજારા આત્માઓ પ્રાતઃકાલના સમયમાં વંદન અને નમસ્કાર તેઓશ્રીને કરે છે અને પાતે પવિત્ર બને છે. વંદન છે એ પૂર્ગ પ્રદ્માચારી ત્યાંગી મહાત્માને!

# ઃ પ્રતિભાશાળી અને અસાધારણ ઉપદેષ્ટા ઃ

ધ્રેમિવીર શ્રો આત્મારામછ મહારાજમાં પ્રતિભા-ખુદ્ધિવૈભવ કાઇ જુદી જ જાતનું જોવામાં આવતું હતું. તેઓ શ્રીની મનીષા એટલી તા તીવ હતી કે એક દિવસમાં લગભગ સાડાત્ર હ્યું મેં કે કે કરે કરી શકતા હતા. ગમે તેવા કઠે હ્યુમાં કઠે હ્યુ વિષયોને તેઓ શ્રીની ખુદ્ધિ અજળ રીતે ગ્રહ્યું કરતી હતી. ઉપદેશ આપવામાં અને વસ્તુસ્થિતિ પ્રતિપાદન કરવામાં, તેઓ શ્રીની પ્રતિભા અપૂર્વ જ હતી. ઉપદેશ શ્રવ હુ કરતારાઓ ચાક્કસ માનતા હતા કે આ કાઇ ગીવો હુ ગુરુ જ ઉપદેશ આપે છે. અસાધાર હુ ઉપદેશના નિર્મલ પ્રવાહ વહેતા હતો. ખરેખર તેઓ શ્રીની પ્રતિભાએ ખુહસ્પતિ ઉપર પગુ અજબ વિજય મેળવ્યા હતા. મહારાજ- શ્રીની ન્યાયપૂર્ણ વ્યાખ્યાનશક્તિ એવી તા સરસ અને માહ કહી કે સારા સારા વિદ્વાના વકતાઓ એમના સામે ફીક્કા પડી જતા. તેમ જ વિષય-વિવેચન કરવાની પદ્ધતિ એવી તા મનાહર હતી કે નાનું બાલક પગુ તેટલા જ ભાવથી સમજતું હતુ કે જેટલા ભાવથી એક વિદ્વાન. મહારાજશ્રીની દેવી વ્યાખ્યાન કલા ઉપર, પદાર્થ નિરૂપ હ્યુ શક્તિ ઉપર અને સુક્ષ્મમાં સુક્ષ્મ તત્ત્વ-પ્રતિપાદન શૈલી ઉપર હજારા આત્માઓ-સાક્ષરા મંત્ર મુખ્ય ખનતા. અનેક તત્ત્વગવેષ કે દ્વા તેઓ શ્રીની વાણીનું અમૃતપાન કરવા લલચાઇને આવતા હતા. ખરેખર શ્રી આતમારામ અહારાજ અલાકિક પ્રતિભાશાળી અને અસાધાર હુ ઉપદેશ હતા.

## : કવયિતા અને સંગીતજ્ઞ :

પૂ જયપાદ શ્રી આતમારામછ મહારાજ જેવા સિહ્નહસ્ત લેખક હતા, નૃતન શ્રાંથ નિર્માણ કરવામાં અદ્દલુત શક્તિ ધરાવતા હતા તેવા જ તેઓશ્રી એક મહાન કવિયતા પણ હતા. આલજવાના ઉપકારાઈ તેઓશ્રીએ ભાષામાં અમૃદ્ય શ્રેથા રચ્યા તેવી જ રીતે સામાન્ય આત્માઓને પ્રભુભક્તિમાં લીન કરવા નવીન રાગ–રાગિણીમાં અનેક પૂ જાઓ, સ્તવનો, સજ્ઝાયો અને વૈરાગ્યમય પદા રચ્યાં. એક એક પૂ જા, સ્તવન, સજ્ઝાય અને પદામાંથી અપૂર્વ ભક્તિભાવ નીકળે છે. હૃદયના શુદ્ધ ભાવાના પ્રવાહ, ભક્તિરસના નિર્મલ મધુર ઝરાએા વહે છે. પરમ પવિત્ર શ્રી શ્રાપ્ટું જય તીર્થની યાત્રા કરવા જતાં મહારાજશ્રીએ એ તીર્થના ગુણાનુવાદ કરતાં જે ઉચ્ચ ભાવના પ્રગટ કરી છે, જે શુદ્ધ લાગણી પ્રદર્શિત કરી છે એ

ખરેખર અત્યારે પણ ગાનારના આંખમાંથી અશ્રુપાત કરાવે છે. એ સ્તવનમાં પાતાની આત્મનિંદા અને લઘુતા તેમ જ પ્રભુ–તીર્થના વિશુદ્ધ ગુણાના ખજાના મળે છે:—

" અનુ તો પાર ભયે હમ સાધુ, શ્રી સિહાચલ દર્શ કરી રે" આ આખાએ સ્તવનમાં મહારાજશ્રીએ પાતાના હુદયના નિર્મલ ભાવ-ભક્તિ એવી તા સુંદરતયા વર્ણિત કરી છે કે સામાન્ય આત્માને પણ અધિક લાભ અને પ્રાત્સાહન મળે છે. શ્રી શાત્રું જય તીર્થના શ્રો આદીધર ભગવાનના ગુણાનુવાદ ગાઇ પાતાના આત્માને ઘણા જ પવિત્ર બનાવ્યા છે. જેમ દરિદ્રીને ચિંતામણિરતન, કામધેનુ ગાય અથવા કામકુ ભ મલી જાય અને તે જેટલા આનંદ પામે તેના કરતાં પણ વિશેષ મહારાજશ્રીને પરમ પાવન તીર્થા મળવાથી, જિનેધરાની પ્રાચીનતમ મૂર્ત્તિઓના નિર્મલ દર્શન થવાથી અત્યાનંદ થયા અને તેથી જ તેઓશ્રી હુદયના શુદ્ધ ભાવા વ્યક્ત કરી શક્યા એવી જ રીતે શ્રી સંભવનાથ પ્રભુની સ્તુતિ કરતાં તેઓશ્રી ઉદ્ધટભાવે જણાવે છે કે—

ગુણવંત જાણું જો તારે, તા શિર પર નાથ કાંણ ધારે?
મૂલ ગુણી કોંણ જગ સારે, અનાદિ ભરમ કા કારે. સંભવ૦
જો રાગી હોત હૈ તનમેં, તા વંઘ વા ધારતા મન મેં;
હુ રાગી વૈદ્ય તું પૂરા, કરા સખ રાગ ચકચૂરા. સંભવ૦
જયું પારસ લાહતા ખંડે, કનક શુદ્ધ રૂપકા મંડે;
ઐસા જિનરાજ તું દાતા, હવે કયું ઠીલ હે ત્રાતા? સંભવ૦
અંતમાં ઉચ્ચારે છે કે—

કલ્પતરૂ જાણ કે રાવ્યા, ન નિષ્ફલ હોત અખ જવ્યા; કરા નિજ રૂપ સાનીકા, ન થાઉં ફેર જગ ફીકા. સંભવ૦ જો ભક્તિ નાથકી કરતાં, અક્ષય ભંડાર કાે ભરતા; આનંદ દિલમાંહે અતિ ભારા, નીહારા દાસ કાે તારા. સંભવ૦

અના પ્રમાણે ભક્તિભર હુદયધી તેઓશ્રીનાં રચેલાં સ્તવના અને પૂજાઓમાંથી અમૃતપાન પીવા મળે છે. તેમ જ સજઝાયામાંથી અને સુંદર વૈરાગ્યમય પદામાંથી અનેરા જ વૈરાગ્યભાવ વહે છે. ખરેખર તેઓશ્રીના આત્મામાંથી અપૂર્વ ભક્તિરસના અને શ્રી વીતરાગમલુ પ્રત્યે અવિચલ શ્રહાના અખૂડ પ્રવાહા મલે છે.

મુજ્યપાદ સુવિદ્ધિત શિરામિણ શ્રી આતમારામછ મહારાજ ગ્રંથ-લેખનમાં અને કવિતા કરવામાં અનન્ય શક્તિ ધરાવતા હતા તેવા જ તેઓશ્રી એક ગંભીર સંગોતજ્ઞ પણ હતી. પાતાને ગાવાના શાખ જેટલા હતા તેના કરતાં વિશેષ અન્ય ગવૈયાના ગાયના સાંભળવામાં હતા. તેઓશ્રીના મધુર સ્વર અને મીઠા અવાજ અપૂર્વ જ હતા જ્યારે તેઓશ્રી ધર્મદેશના આપતા ત્યારે ભૈરવીની જ મધુર લય આવતી. શ્રોતાઓ એ સાંભળી અત્યંત પ્રમાદ પામતા અને વારંવાર સાંભળવાની જિજ્ઞાસા રાખતા. એક દિવસના પ્રસંગ છે કે શ્રી આતમારામછ મહારાજ પાતાની આવશ્યકીય ક્રિયાથી નિવૃત્ત થઇ આનંદથી ગાષ્ટ્રી કરતા હતા ત્યારે એક



श्री आत्मारामजी महाराजनी देरी श्री शत्रुंजय मुख्य दुंकमां, जेमां महाराजश्रीती मूर्ति प्रतिष्ठित थयेल छे.

વ્યક્તિએ અવસર જોઇને સવાલ કર્યો કે 'મહારાજશ્રી! ઉત્તરાધ્યયનસૂત્રમાં ત્રિતાલ ધ્રવપદ રાગમાં ગૈય એક અધ્યયન આવે છે તે ાં એને કેવી રીત ગાવ ?' આ વાર્તાલાય થઇ રહ્યો છે ત્યાં એક ઉસ્તાદ પ્રસિદ્ધ ગવૈયા મહારાજનું નામ સાંભળીને આવ્યા. એ જોઇને મહારાજસાહેલ પૂછનારને ઉત્તર આપ્યા કે-' ભાઈ! આ ઉસ્તાદ આવી ગયા છે એમને પૂછા. એએા સારા ગવૈયા છે. ગાઇ સંભલાવશે.' આદેશ મળતાં જ ઉસ્તાદે આરંભ કર્યાં. પાતાની બધી શક્તિ ગાવામાં વાપરી પરંતુ તાલમાં કરક પડવાથી રસ ન પડ્યો. યદ્યપિ ગવૈયા ભારે કુશલ હતા પરંતુ એ અધ્યયન સમ્યક્તયા ન ગાઇ શકયા રસ ન પડવાથી મહારાજશ્રીને પ્રાર્થના કરવામાં આવી. મહારાજથ્રી એક સુંદર સગીતજ્ઞ હતા. પાતાની અગાધ ગંભીરતાથી સાગરની ગ'ભીરતાને પણ ટપી જતા હતા. મહારાજશ્રીએ શાંત-ગ'ભીરભાવે સાંભલી લીધું. અત્યંત વિનંતિ કરવાથી તમ જ ખૂદ ઉસ્તાદના પણ આગ્રહ થવાથી મહારાજશ્રીએ એના આરંભ કર્યો જ્યાં અવાજ નીકલે છે ત્યા શ્રોતાઓને અને ઉસ્તાદને શંકા પડે છે કે આ મેઘગજના કે સમુદ્રની ગુજ<sup>ે</sup>ના ! અનુષમ લયની ગુજેના સાંભુલી ગુધા ઠરી ગયા. આપ્યું અધ્યયન સાં<mark>ભુલી</mark> ઉસ્તાદ ते। पाशरी ઉद्यो हे-'महाराजश्री ! आप ने ऐसा संगीत का अभ्यास कहां किया था ? ું તો આપની પાંચે મારી ઉસ્તાદી બતાવવા આવ્યા પરંતુ આપના મધુર અવાજ, ગં**લી**ર <sup>દે</sup>વનિ સાંભળી અને તાલબદ્ધ ગાવાનું શ્રવણ કરી અજળ આશ્ચર્યમાં પડી ગયા છું. **મहારાज** ! क्षमा करें। आप तो संगीतकला-पारगामी हैं। आप तो उस्ताद के भी उस्ताद हैं। अ। પ્રમાણે સ્તૃતિ કરી મહારાજશ્રીના આશીર્વાદ લઇ પાતાના સ્થાને ગયા. શ્રોતાએ પણ મહા-રાજશ્રીની તારીફ કરતા–ગુણાનુવાદ કરતા પાતાના સ્થાને જવા રવાના થયા. આ રીતે શ્રી આતમારામજ મહારાજ અદ્ભુત કવિ અને સંગીતજ્ઞ હતા.

# : તાર્કિ'કશિરામણિ :

પ્રમાંતજપરિપૂર્ણ શ્રી આત્મારામછ મહારાજની તર્ક શકિત એટલી તો જબરજસ્ત હતી કે એએાશ્રીની સામે ગમે તેવા તાર્કિકા આવે તાંચે નિરાશ થઇને જ જેવા આવ્યા તેવા ચાલ્યા જતા મહારાજશ્રીના અખૂટ અને પ્રખળ તર્કા સામે કાઇ પગુ ઊભુ રહી શકતું નહોતું. જેને તાર્કિક થવું હોય તે મહારાજશ્રીના ગ્રથા વાંચી લે. જેને યુક્તિવાદના ખજાના જોઇતા હોય તે તેઓશ્રીના ખનાવલ પુસ્તંકા ભણી લે. જેને વાદવિવાદ કરવાની શકિત કેળવવો હોય તે મહારાજશ્રીના ગ્રથાના અભ્યાસ કરી લે. સ્થાન સ્થાન પર અનેક યુક્તિઓ, અનેક તર્કી અને વાદવિવાદ કરવાની શકિતએા તેઓશ્રીનાં પુસ્તકોમાંથી મળશે. સશાસ્ત્ર પ્રમાગુ, તર્કીનો, યુક્તિઓનો ખજાના તેઓશ્રીનાં પુસ્તકોમાંથી મલે છે. શ્રી આત્મારામછ મહારાજ એક તાર્કિકશિરામાણની ખ્યાતિ ધરાવતા હતા.

# : મહાન્ વિષ્લવવાદી-ક્રાંતિકારી :

સ્તિવેદર્શનનિષ્ણાત શ્રી આતમારામછ મહારાજ આ વીસમી સદીના એક સમર્થ મહાન્ વિષ્લવવાદી તરીકે મશુદ્ધુર હતા. અનેક વહેમા, ગતાનુગતિકતા અને સંકુચિતતાએ પાત-પાતાના અડ્ડાએ જમાવીને સમાજમાં બેઠા હતા, અનેક અનિષ્ટ રિવાન, માન્યતાએ પાતાના અચલ આસના બીછાવીને બેઠા હતા, અનેક ખરાબ અને પ્રાણશાયણ રઢીએ પાતાનું દૈર્ધ્ય સામ્રાન્ય નિ:શંકતયા પ્રવર્ત્તાવી રહી હતી ત્વા ધાર અધકાર સમયમાં શ્રી આતમારામછ મહારાજે કાઇની પણ પરવા કર્યા સિવાય શુદ્ધ સનાતન માર્ગની સિંહગર્જના કરી એ બધાને એકી હાથ વિદારી નાંખ્યા અને સમાજમાં પુન: નવુ ચતન રેડી જનતાને ધર્મ પરાયણ ખનાવી, એ સિવાય સમાજમાં અનેક અંધાધુ ધીના કુપ્રવૃત્તિઓ ચાલી રહી હતી તેના રહીઓ સશાસ્ત્ર પ્રમાણથી આવી જનવાને પાવાના કર્ત્ત વ્ય સન્સુખ આણી. આટલાથી જ શ્રી આતમારામછ મહારાજે ઇતિશ્રી માની નહાતી. તંઓશ્રીએ એક મહાનુ ક્રાંતિ સમાજમાં જગવી હતી. આ સદીમાં કાઇ પરદેશ-વિલાયત જતાં તા તેને સઘ બહારની શિક્ષા આપવામાં આવતી. લાંડન, અમેરીકા, જરમની, જાપાન વિગેરે દેશામાં જનાર ઉપર અનેક જાતના અઘટિત પ્રહારા કરવામાં. જનારને ત્રાસ દેવામાં, સ્થિતિચુસ્ત સમાજ માેખરે હતા. તેવા કઠાકઠીના સમયમાં શ્રી આતમારામજી મહારાજ સમાજના સ્થિતિચુસ્તાની પરવા કર્યા સિવાય ધર્મની ખાતર માખરે રહી. પાતાના પ્રતિનિધિ બનાવી શ્રીયુત વીરચંદ રાઘવજી ગાંધી બેરીસ્ટરને અમેરીકાની ચિકાગા સર્વધર્મ પરિષદમાં માકલાવ્યા. સર્વધર્મ પરિષદમાં જેનધર્મના વિજયી વિજય વાવડા કુરકાવી શ્રીયુત ગાંધી પાછા આવે છે ત્યારે રૂઢીચુસ્તા મલીને પાતાની ઘમંડી સત્તાની રૂએ તેને સંઘ બહાર કરવાના હુકમ જારી કરવા લાગ્યા તેટલામાં મુંબઇમાં બિરાજમાન પુજ્યપાદ શાંતમૃત્તિ શ્રીમાન્ માહનલાલજ મહારાજ ( ત સમયમાં અંઆશ્રી પણ એક પુજ્ય અને પ્રતાપી મહાત્માં હતા.) ન પૃછવામાં આવે છે કે અમારે શું કરવું? ત્યારે શ્રીમાન માહનલાલ મહારાજ જણાવ છે કે શ્રી આત્મારામ મહારાજ કે જેઓ અત્યારે શાસનમાં અસાધારણ વિદ્વાન અને મહાનુ આચાર્ય છે તમણે શ્રીયુત ગાંધીને વિદ્વાયત માકલાવ્યા છે તા તમા તમને પછા. આ ઉત્તરથી ત્રીધા પત્ર મહારાજશ્રીને પંજાળમાં લખ-વામાં આવ્યા. પત્રમાં એ પણ લખી દીધું હતું કે અમા ગાંધીને સઘ ગહાર કરીએ છીએ. આપના શા હુકમ છે? આના ઉત્તરમાં મહારાજશ્રીએ એવા તા સદર અને સરસ ઉત્તર આપ્યા કે મુંબઇના શ્રી સાવ વિચારમાં પડી ગયા શ્રી આત્મારામજી મહારાજના સંચાટ ખુલાસાએ વાંચી રહીચુસ્તા ઠડાગાર થઇ ગયા અને સઘ બહારના હુકમ રદ થયા. શ્રી आत्माराम् अહाराके હिम्मत धरी तंकस्वी शण्हामा कलाव्युं हे-याद रसना धर्म के वास्ते श्रीयुत गांधी तो समुद्रपार अमेरीका चिकागो धर्मपरिषद में गया मगर एक समय थोड़े ही अरसे में पेसा आवेगा कि अपने मीजशीक के लिये. पेशआराम के वास्ते, व्यापार रोजगार के लिये समुद्रपार विलायत आदि देशों में जावेंगे उस वस्त किस को संघ बहार करोंगे ? विशेरे शण्दी तंभाश्रीना आले आया पडे छे. अक्षरश: सत्य पूजा છે. વીસમી સદીના એ મહાન્ ક્રાંનિકારી મહાત્મા શ્રી આત્મારામજ મહારાજની એ ભવિષ્ય-વાણી આજે બીલકુલ સાચી પડી છે. ધન્ય છે એ નરવીર મહાત્માને!

# ઃ વીસમી સદીના અખંડ તેજસ્વી જ્યાતિર્ધર ઃ

જેમ આકાશમંડલમાં અનેક શ્રહા, નક્ષત્રા અને તારાઓ વિગેરે રહેલા છે, એક એક શ્રીક એક તજરવી અને પ્રકાશમાન નજરે આવે છે; છતાં એ બધામાં અંબરમણુ અધિક તેજરવી અને ચડીયાતા છે. એની બરાળરી કરે તેવા એક પણ જોવા નહીં મળે. તેવી જ રીતે શુદ્ધ સનાતન સત્યમાર્ગ પ્રરૂપક, ધૈર્યવાન શ્રી આત્મારમાજી મહારાજ આ

### મુનિરાજશ્રી ચરણવિજયછ

વીસમી સદીના પ્રચંડ તેજસ્વી અને જિનશાસનરૂપ અ બરતલમાં ઝળહળતા જ્યોતિર્ધર હતા. અનેક મુનિવરા સંયમતજથી, જ્ઞાનગુગુથી ચળકતા હતા છતાં એ સર્વમાં શ્રી આતમારમજી મહારાજના પ્રભાવ અને ચારિત્ર્યતજ અને જં પ્રકાશમાન થતું. તેઓશ્રીના પ્રચંડ જ્ઞાનભાસ્કરની દીપ્ર-જ્યાતિને ઝીલનાર કાઇ નહાતું છતાં સાક્ષાત્ પાતે મહાસામ્ય અને દર્શનીય મૂર્તિમન્ત જ્ઞાનદિવાકર હતા. તેઓશ્રીના ઝળહળતા જ્ઞાનદિવાકરના નિર્મલ જ્યાતિ:પુંજને જોઇને અને તેઓશ્રીના શાંત, ગંભીર ચારિત્ર ગુણ-ગંગાના સ્કૃટિક સમ વિશુહ પ્રવાહને નીહાલીને જોધપુરના સકલ શ્રી સંઘે અત્યન્ત પ્રસન્ન થઇ તેઓશ્રીન ન્યાયાંભાનિધિનું બિરુદ આપ્યું, જે અદ્યાવધિપર્યન્ત તેઓશ્રીના શુલ નામની સાથે જોડવામાં આવે છે. ખરેખર તેઓશ્રી આ સદીના પરમ પ્રતાપી, અખંડ તેજસ્વી એક જ્યાતિર્ધર હતા

# ઃ સંવેગીપક્ષના આધ–આચાર્ય ઃ

5 તિહાસ સ્પષ્ટ જાહેર કરે છે કે આચાર્ય શ્રી વિજયસિંહસૂરિ પછી સંવેગી પક્ષમાં આજસુધી કાઇ આગાર્ય થયા જ નથી અનેક પત્યાસા, ગણીએ અને પંડિતા વિગેરે થયા પરંતુ આચાર્ય પદ કાઇને પ્રાપ્ત થયું નથી. જ્યારે લગભગ દાેહસાથી અસા વર્ષના ગાળામાં સંવેગી પક્ષમાં આચાર્ય ઉપલબ્ધ થાય જ નહીં ત્યારે ચાલુ સદીના ઇતિહાસ પૃષ્ઠો સાફ વદે છે કે વિક્રમ સંવત ૧૯૪૨ ના કાર્ત્તિક માસમાં **પા**લીતાણા તીર્થમાં સમસ્ત હિન્દ્રસ્તાનના જૈન સમાજના સુપ્રસિદ્ધ આગવાના પાંત્રીશ હજારની વિશાલ સ ખ્યામાં એક્ત્ર ચએલા શ્રીસ ઘે પુજ્યપાદ શ્રી **આ**ત્મારામજ મહારાજની કુશાત્ર ખુદ્ધિ, તલસ્પર્શી જ્ઞાન, નિરભિમાનતા, નિર્મલ ચારિત્ર્ય, ર્ધૈર્યતા, શાંતતા, ગભીરતા વિગેરે અનેક ગુણરાશિયા આકર્ષાઇને, **મુ**ગ્ધ થઇને માેટા આડં બરથી. મહાનું ઉત્સવથી અને ભવ્ય સમારાહુથી શ્રી **આ**ત્મારામછ મહારાજને **આચાર્ય**-પદલી:સમેઈણ કરી અને તે દિવસથી તેઓશ્રી ન્યાયાંભાનિધિ જૈનાચાર્ય શ્રીમદ્ભિજયા-નંદસૂરીશ્વરજ મહારાજના નામથી સ સારમા મશહૂર થયા; પર તુ અધિકતર શ્રી આત્મા-રામજ મહારાજના નામથી જ પ્રસિદ્ધ રહ્યા. આજ પણ તંચોશ્રી આત્મારામજી મહારાજના નામથી જ અધિક એાળખાય છે. શ્રીસ'ઘે યાગ્ય વ્યક્તિને સન્માન આવી પાતાનું જ ગારવ વધાર્યું. બસા વર્ષની માટામાં માટી ખાટ પૂર્ણ કરી શ્રી જિનશાસનને જયવન્તું બનાવ્યુ . આ રીતે સંવેગી પક્ષમાં શ્રી **આ**ત્મારામછ મહારાજ **પ્રથમ આચાર્ય** :પદથી અલંકત થયા. गुणाः सर्वत्र पुज्यन्ते આ અવિચલ સિद्धांन ते शिश्रीना निर्भे લ છવનને પૂર્ણ પણે સફલ કરે છે.

24 રીતે શ્રી આત્મારામજ મહારાજમાં અનેક ગુણાના નિવાસ છે. એક એક ગુણને લઇને વર્ણન કરવામાં આવે તો પાનાંઓના પાનાંઓ ભરાઇ જાય પર તુ ગુણા ખૂટે જ નહી. અત્રે માત્ર ઉપર ઉપરથી અમુક ગુણાનું જ વર્ણન કર્યું છં વિશૃં खळાડિષ વાગ્રુત્તિઃ શ્રદ્ધાનસ્ય શોમતે એ નિયમને અનુસારે આ બાલચેષ્ટા કરી છે. મારામાં એ શક્તિ નથી, એ ઉત્કૃષ્ટ વર્ણન કરવાની શક્તિ નથી; પરંતુ કેવલ બક્તિવશ થઇ ઉપર પ્રમાણે તેઓશ્રીના અનેક ગુણામાંથી નામ માત્રનું જ વર્ણન આલેખ્યું છે. અંતમાં આટલું જ નિવેદન કરું છું કે જેમણે અગણિત કષ્ટપર પરાઓને પ્રસન્નચિત્તે આલિગન આપી, ક્ષણબંગુર-મિશ્યા અપવાદાની સામે વિકરાલ અદૃહાસ્ય કરી શાસનની પ્રસાવતા દેશ-વિદેશોમાં વિસ્તારી, જેમનું અગાધ ખુદ્ધિ-વૈભવ અને આત્મશક્તિનું

વિરાષ્ટ્રીએ પણ મુક્તક કે વર્ણન કરે છે તે ન્યાયાં ભાનિધિ જૈના ચાર્ય શ્રીમદ્ભિજયા-ન દસ્તરી શ્વર્ છે-શ્રી આત્મારામછ મહારાજ માટે કાલ મગરુર ન થાય ? ભારતભૂમિ भावा धर्भधुरंधर-धर्भभूतिथी જ ગર્વ धारल કरे છે. ખરેખર જિનશાસનરૂપ ગગનાંગણ શ્રી આ તમારામજ મહારાજ જેવા દેદી પ્યમાન અને જયાતિસ્વરૂપ નિષ્કલંક સામ્ય ચંદ્રથી શાભી રહ્ય છે.

**શા**સનશિરામણ શ્રી મહાવીર પ્રભુના અવિચલ શાસનમાં પુનઃ શ્રી **આ**તમારામછ મહારાજ જેવા અખંડ શાસ્ત્રાભ્યાસી, અગણિતકષ્ટ-પર પરાસહિષ્ણ, શાસનપ્રભાવક, જગદુ-પકારી, નિરક્ષિમાની, સચમવાન અને માનવરૂપમાં દિવ્ય દેવસદશ કચારે ઉત્પન્ન થશે ? કે જેમના પ્રભાવથી શાસનપ્રભાવવાના નિર્મલ ઉડ્ડપતિ સાંળસાળ કલાએ વિકસિત થાય અને આખું વિશ્વ પુત: એ શિશિર ચાંદનીમાં આત દેમહાલવા લાગે એ જ અભિલાષા.

**ર્ય**વૈગુણસ પન્ન પ્રચંડજ્યાતિર્ધર ન્યાયાંભાનિધિ શ્રી આત્મારામછ મહારાજના પરમવિ-**ધાસપાત્ર, અખે**ડગુરુઆજ્ઞારાધક તેઓછીના જ પદુધર સુપ્રસિદ્ધનામધેય આચાર્યપ્રવર **શ્રી વિજયવક્ષભસુરીશ્વર**૭ મહારાજ અનેક શુભ ગુણરત્તરત્નાકર શ્રી **આ**ત્મારામ૭ મહારાજની જન્મ-શતાબ્દિ ઉજવી પાત ઋગ્મુક્ત થઇ રહ્યા છે. યથાર્થ ગુરૂઆજ્ઞારાધક હેાવાથી જ આ જન્મ–શતાબ્દિનુ ભગીરથ કાર્ય ઉપાડ્યુ છે. તેઓશ્રીના પગલે પગલે ચાલી સ્થાન સ્થાન પર શ્રી ગુરુદેવ આતમારામછ મહારાજનું જવલ ત નામ ઉજ્જવલ કામની સાથે જોડી પાત ગુરુ-ઋણના ભારથી હલકા થઇ રહ્યા છે આચાર્યાં ચિજયવલ્લાસ્ રિજી મહારાજે પંજાળ, મારવાડ, ગુજરાત, કાઠિયાવાડ, મુંબઇ, દક્ષિબ, વરાડ, મેવાડ ઓદિ દેશોમાં શ્રી આત્માન રામજી મહારાજનુ પવિત્ર નામ અનેક સંસ્થાંઆ સાથે જોડી ચિરસ્મરાણીય અને સદાને માટે અમર બનાવ્યુ છે પાતાના અસાધારણ ઉપદેશથી અને મહાન પરિશ્રમથી શતાપિદ-નાયકનું શભ નામ શતાબિદ સાથે કાયમ રહે તે નિમિત્તે એક વિશાલ કુ ડ ઊભું કર્યું છે. એ ફંડમાંથી શ્રી **આ**ત્મારમમછ મહારાજના રચેલા ગ્રથા અને અન્ય જેન સાહિત્ય ભિન્ન ભિન્ન ભાષાઓમાં તૈયાર કરાવી વિશ્વભાગ્ય બનાવવા નિર્જય કર્યો છે.

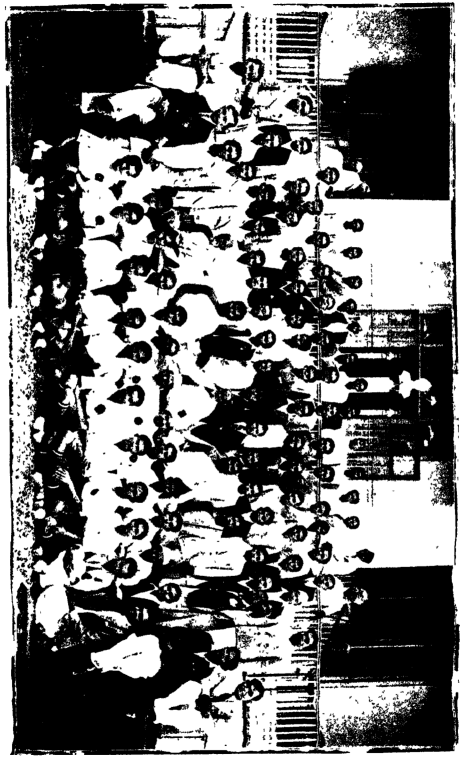
**્મા** જન્મ શતાબ્દિ જૈન સમાજમાં કાંઇની પ્રેરણાથી. પ્રેાત્સાહનથી કાંઇપ**ણ આત્માની** ઉજવાતી હાય તા તે માત્ર આ એક જ યુગમભાવક શ્રી આતમારામ્છ મહારાજની ઉજવાઇ રહી છે અને એ શતાબ્દિના કર્જુધાર પ્રાંખુસમા આચાય વર શ્રા વિજયવદ્મભસૂરી ધરજ મહારાજ માેખરે રહી ઉજવી રહ્યાં છે ધન્ય છે એ અખંડગુરુઆજ્ઞારાધક વીર ત્યાગીને ! વંદન છે એ શ્રી આત્મારામજ મહારાજના પરમવિધાસપાત્ર આચાર્ય શ્રી વિજયવદ્વભસૂરી ધર્જીન! સદેવ જગતમાં વિજયવંતી રહા ઉજવાતી જન્મ શતાહિદ! શાસનદેવ શતાબ્દિનાયકના પૃદ્ધર આચાર્ય શ્રી વિજયવદ્યલસ્ રિજને ભૂરિ સહાચ્યતા આપ અને જૈન સમાજને અખ્ટ પ્રાત્સાહન આપી જન્મ-શતાબ્દિને વિશ્વેપ્રસિદ્ધ બનાવ એ જ અતઃકરણથી અભ્યર્થના કરી વિરમું છું.

કાલ્યુન સુદિ ૫, ગુરુવાર તા. ૨७-૨ ૩૬

વાસં ૧૯૯૨ આત્મ મં. ૪૦ વીર મં.૨૪૬૨ મુજયપાદ આચાર્યશ્રી વિજયવક્ષભસૂરીશ્વરજી કાલ્યુન સહિય, ગુરુવાર મહારાજના પ્રશિષ્યરૂન પંન્યાસજ શ્રી ઉમંગ ] વિજયજી મહારાજ શિષ્ય સુનિ ચરણવિજય.



आचार्य श्री विजयवल्लमस्रीश्वरजी महाराज



શ્રી મફાવીર જેન વિદ્યાલય, મુંગર્ગના મહિરની પ્રતિષ્ઠા સમયે પૃજ્યપાદ આવ્યાયે શ્રી વિજયવદ્ય**ભસ્રીશ્વર**જ નડાગરની નાથે લીધેલ વિદ્યાધિઓના સૃપ





ભાષા તથા સાહિત્ય સંખંધે સુભાગ્યે ભૂત કે વર્તમાન કાળમાં જૈના અને જૈનેતરા



વચ્ચે કાઈ રીતનું જાદારું – કાઇ પથ પ્રકારના ભિન્નભાવ-જોવામાં આવતાં નથી. જૈના અને જૈને-તરા ગુજરાતી જ બાલતા-લખતા આવ્યા છે, તેમણે ગુજરાતીને જ પાતાની માતુલાષા ગણી છે. સંપ્રદાય લુદા હાવાથી ભાષા જાદી પાડી નાંખી નથી, અને તેથી જ ગુજરાતી ભાષાના **બંધારણમાં, ગુજરાતી ભાષાના** વિકાસમાં, ગુજરાતી સાહિત્ય ખેડવામાં અને ગુજરાવી સાહિ-ત્યની ઉન્નતિ માટે તલસવામાં તેમણે બંનેએ એક સરખાે શ્રમ ઊઠાવી કાળા આપ્યા આપણી ભાષા અને આપણા સાહિત્યના જાના સમયથી અત્યારસુધીના ઇતિહાસ ખરી રીતે જાણવા હાય, ભાષા અને સાહિત્યનું ખરું મૂલ્ય આંકુવું હાય તા જૈના અને कैनेतरे। अनेना हाणा ध्यान અહાર રખાય નહિ, એવા પૂર્વે<sup>c</sup> વખતાવખત મારા અભિપ્રાય જણાવતા રહ્યો છું. જૈન શાંડા-

#### <u>અ</u>જરાતી ભાષાના વિકાસમાં જૈનાએ **લજવેલા ભાગ**

રામાં સંગ્રહિત રહેલ સાહિત્યની સામગ્રી જેમ જેમ ખહાર આવલી જાય છે તેમ તેમ અત્યારસધીની માન્યતા કે જૈનેતરાએ જ. શિવમાગી, વિષ્દુમાર્ગી, શક્તિમાર્ગી વિગેરએ ગુજરાતના સાહિત્યનું કહેવર ઘડવામાં મુખ્ય ફાળા આપ્યા છે ને જૈનાના ફાળા ગાલ છે. એ કેરવવા માટે ઘણાં સાધના મળતાં જાય છે. એ ભંડારાની વિપલતા જોતાં અને હત્યુ તેમાંનાં ઘણા ગ્રંથા પ્રસિદ્ધિમાં આવી શક્યા નથી તે જોતાં વખતે વસ્તસ્થિતિ દેરવાઈ જવાના સંભવ રહે છે; એટલે કે બ્રાહ્મણા, વૈશ્યા વિગેર જૈનેતરાએ આપેલા કાળા ગાણરૂપ પકડે ને જૈનાએ આપેલા કાળા મુખ્ય ગણાય. જૈન સાધુ અને સુનિ-એાને, એટલે જૈન કામના પંડિતા અને વિદ્વાનાને. જૈન સમાજના બંધારહાના વિશેષ લાલ મળતા: મતલખ કે તેમને ઉપજિવકા અર્થ કાઇ રીતની ચિંતા રહેતી નહિ. ઉપા-ક્ષયમાં રહેવાનું અને ગાચરી કરી જમવાનું. ખાકીના સમય અધ્યયનમાં કાઢવાના, એટલે એમને ક્રસદ ઘણી મળતી. તે ક્રસદના ઉપયોગ કરવા તેમણે એક જ ધ્યેય રાખ્યું લાગે છે: તે એ કે જેમ અને તેમ લાકલાગી સાહિત્ય લખતા રહેવું. સેંકડા રાસ-રાસાએા, વાર્તાઓ, કથાએ કે જે જૂના જૈન સાહિત્યમાં આપણે જોઇએ છીએ તે એ આઅતના પુરાવા પૂરા પાંડે છે. આ સિવાય ઉચ્ચ કાેટિનું તત્ત્વજ્ઞાન અને બીજી ફિલ-સૂરીના વિષયા ચર્ચી પણ તેમણે સાહિત્યના વિકાસમાં ફાળા આપ્યા છે; અને તે સંબં-ધેના ગંથા પણ ધીમે ધીમે પ્રકાશમાં આવતા જાય છે. જૈનાની સજરાતી પ્રાચીન ભાષા જાદી હતી એમ કેટલાએકનું કહેવું છે. તેમ કહેવાનું એક કારણ એ હોવું જોઇએ કે જૈનાને હાથે રચાયેલા ઘણા બંધા અંધારામાં પડી રહેલા. તે હમણાં તેવી ને તેવી પ્રાચીન ભાષામાં પ્રસિદ્ધ થતા હાવાથી, આપણે એમ માનીએ છીએ કે તેમની અને જૈનેતરાની ભાષા બાદી હોવી એઇએ: પરંતુ વસ્તુસ્થિતિ એવી છે કે તે જ પ્રાચીન સમયમાં **એનેત**રાને હાથે રચાએલા શ્રંથા ઘણા સમય પૂર્વે પ્રસિદ્ધિમાં આવેલા દ્વાવાથી, વખત જતાં સાષાની પ્રાચીનતાનાં અંગા ખરી પડતાં ગયાં અને તે ગ્રંથા પ્રસિદ્ધ થતી વખતની પ્રચલિત ભાષાનાં અશાને અનુસરી પ્રસિદ્ધ થતાં રહ્યાં. મતલબ કે જૈન પ્રાચીન ગ્રંથા માડા પ્રસિદ્ધ થયા એટલે ભાષાની પ્રાચીનતા જાળવી રાખી શક્યા; જૈનેતર ગ્રંથા ઘણા સમય પર પ્રસિદ્ધિમાં આવતાં પ્રાચીનતા ખાઇ બેઠા અને તેને લીધે અંનેની વાયરેલી ભાષા વચ્ચે કાંઇક કરક દેખાય છે. હાલના જૈન લેખકા અને જૈનેતર લેખકા જે ભાષા વાપરે છે તે એક જ જાતિની-સમાન છે; આગલા વખતમાં પણ તેમ જ હાવું નેઇએ. કારણ અંનેને મળતાં શિક્ષણનું મૂળ એક જ હતું: સંસ્કૃત સાહિત્ય, અને તેથી તે શિક્ષણને પરિજ્ઞામે-દેશકાળને અનુસરી-તેઓ ભાષા પણ સમાન જ વાપરે-વાપરવાને લક્ષ્યાય.





# ' સજાવ્યા જૈતે રસ શાધુગાર, લતા મંડપ સમ ધર્માગાર.'

#### -ન્હાનાલાલ

ગરવી ગૂર્જ રભૂમિ પાતાની સમૃદ્ધિ અને એાથી એને 'પંચસરહારધારિણી 'ની ઉપમા સુંદરતાને માટે જગતના જાણીતા પ્રદેશામાં ઘણા અપાવી છે. રત્નાકર સમુદ્દે પાતાના પ્રચંડ

**જા્ના જમાનાથી-ઇતિહાસના** પ્રારંભકાળથી જ વિખ્યાત થએલી છે. ગુર્જ રભૂમિ એટલે સાદર્થ અને સમૃદ્ધિશાળી ભૂમિઓની જાણે રાણી. એની જમીન રસવતી અને નદીએ। નીરવતી. એનાં વનાે રાજ-વ્રક્ષાેથી ધેરાએલાં અને એનાં ક્ષેત્રો સુધાન્યોથી છવાએલાં. <sup>ક</sup> એનું જલ આરાગ્યકર અને પવન આહુલાદકર, વાતાવરણ સૌમ્ય અને ૠત-માન સર્વા તુકૂળ : એવી એવી પ્રાકૃતિક વિશિષ્ટતાએાને લીધે એ બ્રુમિની આકર્ષકતા અન્ય ભારતીય દેશાની અપેક્ષાએ ધણી માહક થઇ પડી છે. એના

શિરાભાગ તરફ આવી રહેલા હિમાલયના લઘુબાતા જેવા અર્જુદાચલ પાતાના પ્રત્યંત પર્વતાવાળા પરિવારથી, એ બૂમિને જાણે મુકુટધારિણી બનાવી રહ્યો છે. એના વક્ષઃસ્થળ ઉપર વહેતી સરસ્વતી, ચબ્રમતી (સાબરમતી), મહી, નર્મદા અને તાપી જેવા સરિતાઓએ પાતાની ઉજ્જ્વલ જલધારા-

ચિજરાત અનુક્રમે હિન્દુ, મુસ્લીમ, માગલ, મરાઠાના રાજ્યાધિપત્ય નીચે પસાર થ્યું છે. તેની સાથે ગુજરાતની જૈનસસ્કૃતિ 🖟 પણ પસાર થઇ છે તે સ્પષ્ટ છે. તે દરમ્યાન 🖏 તેની ચડતીપડતી થતી રહી અને તેમણે 🤅 પાતાની સંસ્કૃતિના પ્રચાર-વિસ્તાર, નાશથી **ખ**ન્યાે તેટલાે અટકાવ દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર–કાળ– ભાવને અનુસરી કર્યો એ બાબતના ગુજ-રાતની સાંસ્કૃતિક સ્થિતિના ટુંકમાં ચિતાર: લેખક આપ્યા છે. આ સમય પૂર્વે -અસંખ્યા કાલ પૂર્વે પ્રથમ તીર્થ કર શ્રી ઋષભનાથ કે જેતું પ્રસિદ્ધ તીર્થ પાલીતાણાના શત્રું જય-ગિરિ છે તેમણે પાતાના પવિત્ર પાદથી ગૂજરાતભૂમિને સ્પર્શી હતી, તેમ જ ચંદ્રગુપ્ત<sup>્</sup> મૌર્ય જૈન રાજા હતા એ લેખકના કથનથી કેટલાકનાે મતબેદ છે**–સંપાદક.**ો

કલ્લાલાથી એના પાદતલન પ્રક્ષાલન કરી એને પુણ્યભુ-મિની પદવી પ્રાપ્ત કરાવી છે. પ્રાચીન સમયના 'अहिंसा परमो धर्मः 'ना आध्य स'स्था-પક યુગાદિદેવ શ્રી ૠષભનાથ ( જૈનાના ચાવીશ તીર્થ કરા પૈકીના પ્રથમ તીર્થ કર ). નૈષ્ઠિક પ્લક્ષચર્યના અક્સુલત આદર્શ આપનાર યાદવકુલ-તિલક શ્રી નેમિનાથ, કર્મ-યાગના સક્રિય માર્ગ ઉપદેશ-નાર વાસુદેવ શ્રીકૃષ્ણ વગેરે દિવ્ય પુરુષાએ પાતાના પાદ-સ્પર્શથી એ ભૂમિને પવિત્ર-તાની મુદ્રા સમર્પી છે. જૈન. બોહ. **પ્રિ**યસ્ત, પ્યાક્ષણ.

જરશાસ્ત અને ઇસ્લામ જેવા જગતના સર્વ પ્રધાન ધર્માનુયાયીઓને ઉદાર આશ્રય આપી એ બ્રુમિએ ધર્મભૂમિની માનવંતી કીર્તિ મેળવી છે. એના શિરાલાગ તરફ આવેલી અર્છુદાચલની પર્વતમાળા, નિમ્નભાગ તરફ આવેલી મહાસમુદ્રની વિચિમાળા, દક્ષિણપાર્થ તરફ આવેલી નર્મદા, તાપી જેવી

#### ગુજરાતની જૈન સંસ્કૃતિ

નદાની જોડી,—મામ પૃથ્વીતલ ઉપરની પર્વત, સિંધુ, રણ અને નદી જેવી વિશિષ્ટ વિભૂતિએના પરિકરથી પરિવૃત થએલી આ બૂમિ જાણે કાઇ દિવ્યશક્તિધારિણી દેવી હોય તેવી શાબે છે.

ગૂર્જ રભૂમિની આવી સુંદરતા અને સુભગતાને સાંભળી ઠેઠ ઇતિહાસકાળથી લઇ વર્ત માન શતાબિદના આરંભ સુધીમાં અનેક પ્રજાવર્ગા એના ઉપભાગ કરવા કે આશ્રય લેવા આકર્ષાયા છે. પૌરાશ્વિક યાદ-વાથી લઇ કાંકણી પૈયાઓ સુધીના શક્તિશાળી ભારતીય રાજવીઓએ આ ભૂમિને પોતાના સામ્રાજ્યની મામ્રાગ્ની બનાવવા માટે મહાન્ પ્રયત્ના કર્યા છે, તેમ જ યવના અને શ્રીકાથી લઈ બ્રિટિશા સુધીના વિદેશીય રાજયેલાલુપ રાજવર્ગીએ પણ એ સુંદરીના સ્વામી થવા માટે અનેક કરો અને દુ:ખો વેઠવાં છે.

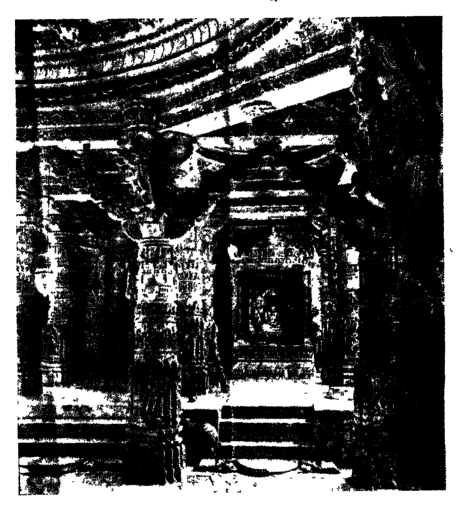
રાજ્યલાલુપ ક્ષત્રિયાની માકક ધનલાલુપ વૈશ્યા પણ આ ભૂમિની આરાધના કરવા એાછા નથી આવ્યા યવન, ચીની, ગ્રીક, પારસિક, ગાંધાર, કંબાજ, માલવ વિગેરે પ્રાચીન જગતના વૈશ્યા તેમજ ડચ, વલંદા, પાર્ડુગીઝ, ક્રેંચ, જર્મન, અંગ્રેજ અને અમેરિકન વગેરે અર્વાચીન દુનિયાના સાદાગરા પાતાનું દારિદ્રચ-દુ:ખ દૂર કરવા માટે હમેશાં આ ભૂમિના કૃપાકટાક્ષની આશા કરતા રહ્યા છે.

'સજ્વવ્યા જૈને રસ શશુગાર '-કવિવર ન્હાનાલાલની આ ઉક્તિ યથાર્થ જ છે. જૈનોએ આ ભૂમિને અને તેની પર્વતમાળાઓને જગતમાં જેની જોડ નથી તેવા કળાના ઉત્તમ નમૂના સમ ભવ્ય પ્રાસાદાેથી અલંકૃત કરેલી છે. જ્યાં નજર નાખા ત્યાં આ ભૂમિની વિશિષ્ટતારૂપ જૈન પ્રાસાદા શાબી રહ્યા છે. જૈન સરકૃતિ અને તેના અજોડ ' अहिंसा परमो धर्मः ' ના સિદ્ધાંતની છાયા સમસ્ત ગૂર્જર-પ્રજ્વના જીવન સાથે એટલી બધી વધ્યાઈ ગઈ છે કે ગિરિગુક્ષાથી શરૂ કરી સમૃદ્ધ શહેરા લગીના આ ભૂમિના કાઇ પણ ભાગમાં વસનાર ગૂર્જરપુત્ર તેની અસરમાંથી મુકત નથી. લગભગ આ ખાયે ગૂજરાતમાં પ્રજ્વના નૈતિક જીવન ઉપર જૈન ધર્મે ઊંડી અસર કરી છે. ગૂજરાતની મહાજન સંરથાઓના વિકાસમાં જૈનોના કાળા ધણા મોટા છે. પ્રાચીન કાળથી હમેશાં તેઓ રાજકીય અને નાણાં વિષયક બાબતામાં માખરે રહ્યા છે.

યાદવકુલતિલક, ખાળાયલચારી, તીર્થંકર અરિષ્ટિતેમ અને તેમના પિતરાઇ ભાઇ શ્રીકૃષ્ણની બેલડીએ નૈકિક યલચર્યયુક્ત તાધુજીવન અને નિષ્કામ કર્મયાગના આદર્શો ગુર્જરસંતાના પાસે મૂક્યા. આ ઉચ્ચ આદર્શોના વારસા મેળવનાર અને તેને જીવનમાં ઉતારી પ્રગતિ સાધનાર પ્રજ્નના, તે પછીના લગભગ ત્રણ હજાર વર્ષના રસિક ઇનિહાસ આજ લગી અણુશાધ્યા પશ્ચો છે. ત્યારખાદ જૈન રાજર્ષિ ચંદ્રગુપ્ત મૌર્યે આ પ્રદેશ જીતી લઇ મહાન્ મૌર્ય સામ્રાજ્ય સાથે જોડી દીધા. તેના પ્રપૌત્ર મહારાજા સંપ્રતિએ ગૂર્જરસંતાનાને જગતના અજોડ સંત પ્રભુ મહાવીરના ' अहिंसा परमो धर्मः ' ના પાઠ ભણાવ્યા અને આ પુષ્યભૂમિને અસંખ્ય જૈન પ્રાસાદાયી વિભૂષિત કરી. આ અણુમાલા પાઠ ગૂર્જ્યાતાનાઓ સુંદર રીતે વિકસાવ્યા અને ભવિષ્યને માટે જેવા તે તેવા જળવી રાખ્યા.

કાળાંતર મૌર્ય સામ્રાજ્ય નખળું પડી નાનાં નાનાં રાજ્યામાં વહેંચાઇ ગયું. આર્યાવર્ત્તમાં અળવાન ખનેલા બોહધર્મ ગુજરાતમાં પણ આવ્યા અને થાડા વખત માટે જૈન જ્યાતને ઝાંખી કરી. થાડા સમયમાં જૈનાવાર્ષ શ્રી ધનેશ્વરસૂરિએ વહલીપુરના સૂર્યવંશી મહારાણા શાલાદિત્યને ઉપદેશ આપી, જૈનધર્મને રાજ્યધર્મ ખનાવ્યા અને તેની પાસે શત્રું જયના ઉદ્ઘાર કરાવ્યા. વહલીપુર જૈન ધર્મતું કેન્દ્ર બન્યું. એક સમયે ત્યાં ૮૪ જિનમંદિરા જૈનધર્મના વિજયમ્વજ ક્રકાલી રહ્યાં હતાં.

# अद्वितीय शिल्पकला विभूषित-



विश्वप्रसिद्ध जैन मंदिर आबू. (देलवाडा.)

#### શ્રી. સારાભાઈ મણિશાલ નવાળ

જૈનસંધતું વધારણ કરવા અને જૈન શાસ્ત્રોના પુનરુદ્વાર કરવા વીર નિર્વાણ સંવત ૯૮૦ માં દેવ-દિગણિ ક્ષમાશ્રમણના નેતૃત્વ નીચે એક મહાપરિષદ પણ અહિંયા મળેલી.

સમય જતાં વક્ષભીપુરનુ પણ પતન થયું. વઢીયાર પરગણામાં મહાતીર્થ શ્રો શંખેશ્વરની છાયામાં આવેલા પંચાસરના ચાવડા રાજા બળવાન થયા. તેમની સમૃદ્ધિથી લલચાઈ કલ્યાણનગરના રાજા ભૂવકે બે વખત ચઢાઇ કરી, ચાવડારાજ જયશિખરીને હરાવી માર્ગો અને ગૂર્જરભૂમિ ઉપર પોતાની સત્તા સ્થાપી. પણ આથી કાંઇ ચાવડા વંશના ઐશ્વર્યના અંત આવ્યા નહિ. યુદ્ધના અંત પહેલાં વનમાં માકેલી દીધેલી જયશિખરીની ગર્ભવતી રાણી રૂપસુંદરીએ ચંદુર ગામ પાસે વનરાજ નામના બાળકને જન્મ આપ્યા. આ ઉત્તમ લક્ષણોવાળા બાળકને જૈનાચાર્ય શ્રી શીલગુણસૂરિએ વણાદમાં એક શ્રાવિકાને સાં આશ્રય અપાવ્યા. ગુરુની સંભાળ નીચે યાગ્ય ઉત્તરે પહેાંચતાં જ બહાદુર વનરાજે સ્વપરાક્રમ અને ચાંપા વાણીઆના નામથી પ્રસિદ્ધ ચંપક શ્રેષ્ઠીની સલાહ તથા બહાદુરી, શ્રીદેવી શ્રાવિકાના આશીર્વાદ અને અણક્લિ રબારી જેવાં ગૂર્જરસંતાનાની સહાનુભૂનિથી સાલંકીઓને હાંકી કાઢવા અને જૈન જ્યાતિયાંઓ અપોલા શુભ મુદ્ધે પાટણ શહેર વસાવી ત્યાં રાજધાની કરી

ગુજરાતના આ પાટનગર ઉપર શ્રી શીલગુણસારના શિષ્ય જૈનાચાર્ય શ્રી દેવચંદ્રસરિના આશી-વાંદ ઢળ્યા. ગાદી ઉપર સ્થિર થતાં જ ગુરુના ઉપકારના ખદલા વાળવા મહારાજા વનરાજે પંચાસરથી ગુરુમહારાજને નિમંત્રી સમસ્ત ગૂર્જર સાબ્રાજ્ય તેમના ચરણે ધર્યું. અકિંચન મુનિરાજે સદ્ધર્મ સમજાવી ધર્માર્થે ઉપયોગ કરવા તે સાબ્રાજ્ય વનરાજને પાછું સોંપ્યું. ગુરુમહારાજની ઇચ્છાનુસાર પંચાસરા પાર્શ્વનાથનું ભવ્ય દેરાસર પાટનગરમાં ભંધાવ્યું. જૈનાના હાથે અને તેમની મદદથી સ્થપા-એલા આ પાટનગરના અને તેના મહારાજ્યના સાત સા વર્ષના ઇતિહાસમાં જૈનસંસ્કૃતિનું સ્થાન મહત્ત્વનું કહી શકાય.

જૈનાચાર્યના આશીર્વાદ પામેલી પાટણની ગાદી ઉપર આવનાર ચાવડા, સાલંકો અને વાધેલા રાજાઓમાં જૈનધર્મ ખહુમાન પામ્યાે. મહારાજાધિરાજ સિહરાજ જયસિંહદેવનું જૈનધર્મ તરફનું આસ્તિકતાનું વલણ તથા ગૂર્જ રેશ્વર કુમારપાળના જૈનધર્મસ્વીકાર ઇતિહાસપ્રસિદ્ધ છે. આ સમય દરમ્યાન ચંપક શ્રેષ્ઠી, મંત્રી વિમલ, મહેતા મુજાલ, ઉદયન મંત્રી, સાંત મહેતા, મહામાત્ય વસ્તુપાલ, સેનાપતિ તેજપાલ વગેરે જૈન મંત્રીશ્વરા તથા દંડનાયદા, શ્રી વર્ષમાનસરિ. શ્રી હરિલદ્રસરિ, મલધારી શ્રી હેમચંદ્રસરિ, શ્રી આઝદેવસરિ, શ્રી શાંતિસરિ, શ્રી સરાચાર્ય વગેરે જૈન વિદાના અને ગુજરાતના સવાંગમંપૂર્ણ 'સિદ્ધહેમવ્યાકરણ 'ના રચનાર કલિકાલસર્વાદ્ર મહારાજ શ્રી હેમચદ્રસરિ જેવા મહાનાયદા થઇ ગયા. આ સમય દરમ્યાન પ્રાંતભરમાં રાજ્યાશ્રયથી, મંત્રીઓના ખર્ચે અગર શ્રેષ્ઠીઓની લક્ષ્મીવડે હજારા ભવ્ય ચૈત્યા ગુજરાતમાં ઠેર ઠેર બંધાયા તથા શ્રંથભંડારા સ્થપાયા, જેમાંના કેટ-લાકની જોડી તો જગતભરમાં મળવી મુશ્કેલ છે.

છેલ્લા સાેલંકી રાજ્ય બીમદેવ બીજાના સમયમાં મુસલમાન સત્તા ભારતમાં સ્થપાઇ અને જે બીમદેવના હાથે પાેતે સખત હાર ખાધી હતી તે જ બીમદેવને માંહામાંહેના કુમંપ અને અવિચારી-પહ્યુંથી નખેળા પડેલા જોઇ મુસલમાનાએ પાટણ ઉપર આક્રમણ કર્યું અને રાજપૂત સત્તાને સખત ફ્રુટકા માર્યા. મુસલમાનાએ પાટણ જીત્યું, પણ ગુજરાતમાં સ્થિર થઇને રાજસત્તા સ્થાપી શક્યા નહિ.

### ગુજરાતની જૈન સંસ્કૃતિ

પાટ્યુની સત્તા નભળી પડતાં જ વીરમંત્રી વસ્તુપાલ અને સેનાપતિ તેજપાલના પ્રયત્નના પરિ-યુામે ધાળકાના વાંધેલા રાયુા વીરધવલની સત્તા મજખૂત થઇ. સેંકડા અજેડ પ્રાસાદા અને હજારા લેક્કાપયાંગી કામા કરી ચક્રવર્તો કરતાં પથ્યુ વધારે કીર્તિ મેળવનાર આ બે ભાઇઓએ સમસ્ત ગુજ-રાતને કરીથી આર્ય સત્તા નીચે આર્યું. આખા ભારતવર્ષમાં જે વખતે ઇસ્લામ સત્તા સર્વોપરી હતી, દિલ્હી, કનાજ, અજમેર, બંગાળ અને બિહાર જેવાં માટાં રાજ્યા હારીને જ્યારે ઇસ્લામ સામ્રાજ્યના એક ભાગ બન્યા હતા ત્યારે આ બે ભાઇઓએ ગુજરાતને સ્વતંત્ર બનાવ્યું, એટલું જ નહિ પથ્યુ દિલ્હીના સુલતાનની સવારી થતાં ગુજરાતમાં તે લશ્કર પ્રવેશ કરે તે પહેલાં જ આરાવલી કુંગરામાં તેમના સામના કરી બાદશાહના અજેય લશ્કરને જીતી લીધું. પાછળથી તક મળતાં બાદશાહની માતાની સરભરા કરી બાદશાહ સાથે મૈત્રી બાંધી, અને તેની પાસેથી સરસ આરસ પશ્ચરા માગી લઇ, તેની જૈન મૂર્તિઓ ધડાવી જૈન ધર્મના ઉત્કર્ષ કર્યો.

ગુજરાતના છેલ્લા સ્વતંત્ર હિંદુ રાજા વાઘેલા રાષ્ટ્રા કર્ણદેવના પ્રધાન માધવ અને કેશવ નાતે નાગર ધ્રાક્ષણો હતા. કમનસીએ કર્ણદેવની નીતિ અગડી અને માધવને દગા દઇ, તેને રાજધાનીથી દૂર કરી કર્ણદેવ તેની સ્ત્રીને બળાત્કારે ઉપાડી ગયા. માધવથી આ સહન ન થયું અને કર્ણદેવના વેરના બદલા વાળવા તેણે દિલ્હીના ખૂની બાદશાહ અક્ષાઉદ્દીનના આશ્રય લીધા. માધવની મદદ, ગુજ-રાતના કુસંપ અને કર્ણદેવના દુષ્ટ સ્વભાવને લીધે ગુજરાત પડેયું. સેંકડા વર્ષ સુધી અસાધારણ કુનેહ અને બહાદુરીથી જૈન મંત્રીઓએ જાળવી રાખેલી ગુજરાતની સ્વતંત્રતા નષ્ટ થઈ.

ગૂર્જરભૂમિને મુસલમાનાના-અક્ષાઉદ્દીન ખીલછના હસ્તના સ્પર્શ થયા ત્યારથી ગુજરાત નવા જગતમાં દાખલ થયું વિજય મળવાથી ઉન્મત્ત થએલા ધર્મ ઝન્ની મુસલમાના પાણીના રેલાની માફક ગુજરાતના દરેક દરેક ભાગમાં કરી વળ્યા. પ્રાણી માત્રને અભય આપનાર જૈનસંસ્કૃતિથી પાષાએલા અને તેનાથી સમૃદ અનેલા ગુજરાતના અગીચા સુકાવા લાગ્યા. છેલાં છસા વર્ષમાં શાંતિના યુગમાં સ્થપાએલાં અનેક ભવ્ય શહેરા, સુંદર પ્રતિમાઓ, ભવ્ય પ્રાસાદા અને કળાના અદિતીય નમૂનાઓ, ધાર્મિકતાની ઝન્ની ભાવનાઓને લીધે ધર્મ ઝન્ની મુસલમાનાએ સારાસારના વિચાર કર્યા વિના નષ્ટ કર્યા. સર્વ પ્રાચાનતાઓ મૂળમાંથી જ ખળભળા ઊઠી. સર્વને આધાત થયા—પૂર્વ કદી નહિ થએલા એવા પ્રખળ આધાત થયા. જીવન ખદલાયું—જીવનના માર્ગ ખદલાયા; સાહિત્ય ખદલાયું—સાહિત્યની ભાષા ખદલાઇ. આ બધું એ કાળમાં થયું. સ્વતંત્ર ગુજરાતના પરાધીન જીવનના આરંભકાળ તે આ જ. ઉલગખાનનાં\* પગલાંની સાથે જ આ નવા અનુભવના આરંભ થયા હતા અને તે દિનપ્રતિદિન વિશ્વામ પામતા હતા.

સત્તાહીન થએલા જૈના અને તેમને વારસામાં મળેલા સ્થાપત્ય, કળા તથા ન્રાન પહ્યુ આ નાશમાંથી મુક્ત રહ્યાં નહિ. જૈન મંત્રીશ્વરા, મહારાજાઓ અને શ્રેષ્ઠીઓએ બંધાવેલા સેંકડા પ્રાસાદા ઝન્ની મુસલમાનાએ તાેડી નાખ્યા જૈન, શૈવ કે વૈષ્ણુવ મંદિરા જમીનદાસ્ત થયાં. તેના મુંદર પથ્થરા અને કારીગરીના નમ્નાઓ મરિજદાનાં ચણતરામાં અડકાયા. સેંકડા જૈન મૂર્ત્તિઓના સુક્કા થઇ તેનાં

<sup>\*</sup> જિનપ્રસસૂરિ જણાવે છે કે 'વિ સં. ૧૭૫૬ માં સુલતાન અદ્વાઉદ્દીનના નાના લાઇ હલગખાન **હિલ્હીનગરથી** —**વિવિધ તીર્થ કલ્પ. પૃષ્ઠ. ૭૦.** 

#### શ્રી. સારાભાઈ મણિલાલ નવાળ

પગિશ્યાં બનાવાયાં. આ સર્વનાશમાંથી પણ સમયસ્ચક જૈનાએ જેટલું બન્યું તેટલું બચાવ્યું. બની શકે તેટલી પ્રતિમાએક પ્રાસાદામાંથી ખસેડી જમીનમાં ભંડારી; પ્રયાબ ડારાને પણ છૂપાવ્યા.

ધીમે ધીમે મુસલમાનાને સ્થાયા થવા માટે પ્રજા સાથે ભળવાની જરૂર પડી, તેથી તેમની સાથે સહકાર કરીને જૈનોએ ફરીથી રાજ્યપ્રકરણમાં ઝંપલાવ્યું. વ્યાપારી તરીકની તેમની ગુજરાત ઉપરની સત્તા, તેમના નીતિમય જીવનની પ્રતિષ્ઠા અને કુનેહથી મુસલમાના પણ તેમના ઉપર મુગ્ધ થયા. બાદશ્રાહી અંત:પુરામાં કાઇ ન જઇ શકે ત્યાં પણ જૈન ઝવેરીઓ અમુક હદ સુધી જવા લાગ્યા. રાજકારણમાં સત્તાધારી બનતાં જૈનોએ ફરીથી અહિંસાના વિજય વાવટા ફરકાવવાના અને તાડો પાહેલા અગર જી થયેલા જિનપ્રાસાદાના પુનરુદ્ધાર કરવાના પ્રયત્ન આરંભ્યો. તેઓ એટલા બધા સત્તાધારી થયા કે સમરસિંહ જેવાએ તા પૂર્તિપૂજના કદ્દરવિરાધી ગુજરાતના સૂળા અલપખાનની મદદથી જ શત્રુંજયના સંધ કાઢયો અને તે તીર્થના પુનરુદ્ધાર સંવત ૧૩૭૧ માં કરાવ્યો.

તે પછી સ'વત ૧૪૬૮ માં પાટણુમાંથી ગુજરાતની રાજધાની ખસેડીને તે વર્ષમાં સ્થપાએલા અમદાવાદમાં મુસલમાની પડાણુ સુલતાના લાવ્યા ત્યાંસુધીના લગભગ એક સૈકાના ઇતિહાસ અંધકારમય છે.

ગુજરાતનું પાટનગર અમદાવાદ વસાવનાર ભાદશાહ અહમદશાહના દરભારમાં ગુણુરાજ સંધવી, ગદા મંત્રી, કર્મણ મંત્રી તથા તેની ગાદી ઉપર આવનાર મહમદશાહ ભાદશાહે સન્માનેલા સદા શેઠ (જેઓએ સં. ૧૫૦૮ ની સાલમાં પડેલા ભાષ્યંકર દુષ્કાળ વખતે અન્નસત્રો-દાનશાળાએ ખુલાં મૂકાવ્યાં હતાં.) વગેરે જૈન શ્રેષ્ઠીઓ ગુજરાતના પઠાણ સુલતાનાના દરભારમાં પણ સારી લાગવગ ધરાવતા હતા.

કાલક્રમે ત્રાંગલા આવ્યા અને સમ્રાટ અકખરે ગુજરાતના છેલા પઠાણુ સુલતાન બહાદુરશાહ પાસેથી ગુજરાત જીતી લઈ ત્રાંગલ સામ્રાજ્ય સાથે જોડી દીધું. એ મહાન સમ્રાટ જૈનાના સંસર્ગમાં આવ્યા અને તેમનાં સંયમ, તપ, ચારિત્ર્ય તથા શ્રહાથી તેમના ઉપર મુગ્ધ થયા. સમર્થ જૈનાચાર્પ શ્રી હીરવિજયસરિને તેણે ગુજરાતથી પાતાની મુલાકાતે એાલાવ્યા. ગુરુનાં પ્રવચન અને ચારિત્ર્યથી તે એટલા બધા મુગ્ધ થયા કે મુસલમાન હોવા છતાં અહિંસા ધર્મ સમજ્યા અને વરસના અમુક લાગ-લગલગ છ માસ અને છ દિવસ-લગી શિકાર અને માંસાહાર બધા કર્યો. પર્યુ પણુ દરમ્યાન તેણે દેશભરમાં પ્રાણી સમસ્તને અલય આપવાનું કરમાન કાઢ્યું. મહાન ગુરૂને 'જગફ્યુરૂ 'ના માનવંતા ઇલ્કાબ આપ્યો અને શત્રુંજય, ગિરનાર, આબૂજી, સમેતશિખરજી અને તારંગાજી વગેરે તીર્યો ઉપર જૈનાની માલિકી 'યાવચ્ચ દ્રદિવાકરો ' સ્વીકારી તે તીર્યો બિફ્ષિશ આપ્યાં. (આ બિફ્ષિશ પત્રાની મૂળ નકલા અમદાવાદની શેઠ આણું દજી કલ્યાણુજીની પેઢીમાં છે.)

સભાટ અકખર પછી જૈનાચાર્ય શ્રી વિજયસેનસરિના **હાય** નીચે કેળવાએલા **શહેનશાહ જહાંગીર** પણ જૈન ધર્મના એટલા જ પક્ષપાતી બન્યા અને શાહજહાંએ પણ આ ધર્મ તરફ સંપૂર્ણ સહાતુ-ભૂતિ બતાવા પાતાના પુત્રધર્મ બજાવ્યા.

# शुकरातनीं कैन संस्कृति

આ બધાં વર્ષો દરમિયાન પાતાની લાગવગ અને ત્રાેગલ શહેનશાહાની સહિષ્ણુતાના યાત પ્રાપ્ત થતાં જૈનાએ જોશબેર છર્જુ પ્રાપ્તાદાના ઉદ્ધાર અને જરૂર જણાઇ ત્યાં નવાની સ્થાપના કરવા માંડી. કૂરી એક વખત ભારતભરમાં જૈન પ્રાપ્તાદાના અને તેમના અશુમાલ સિદ્ધાંત-અહિંસાના પ્રચાર થયા. આજના વિદ્યમાન જૈન પ્રાપ્તાદા પૈકી ઘણા તે સમયના છે.

શાહજહાંના યુવરાજ ઔરંગઝેબ ધર્મ ઝતૂની વધારે હતા. પિતાના છત્ર નીચે પાતાની ગુજરાતની સૂબાગીરી દરમ્યાન તેણું ધર્મ ઝતૂનથી પ્રેરાઈ અમદાવાદમાં શાંતિદાસ નગરશેઠનું ભંધાવેલું ચિંતામિશ્વ પાર્શ્યનાથનું દેરાસર તાડી નાખ્યુ. જૈના અને તેમના નાયક નગરશેઠ આ ન સાંખી શ્વક્યા. તેમણે બાદશાહ પાસે કરિયાદ નાંધાવી, ઔરંગઝેબ પાસેથી નુકશાન વસુલ કર્યું અને તે પૈસામાંથી નવું ચૈત્ય બંધાવ્યું, જે આજે પણ અમદાવાદના ઝવેરીવાડમાં વિદ્યમાન છે.

અનુક્રમે મુસલમાના પણ ગયા અને મરાઠા તથા અંગ્રેજો ધીમે ધીમે જોર ઉપર આવતા ગયા. એ બસા વર્ષના ઇતિહાસ અંધારામાં છે; પણ જે અદિતીય મંથલંડારા, મુંદર કલાવશેષા, રમ્ય ચૈત્યા, સ્થાપત્યના સુંદર નમૂના સમ પ્રાસાદારૂપે અસામાન્ય પ્રતિષ્ઠા અને ગૌરવના વારસા તેઓ આપણે માટે મૂળ ગયા છે તે ચાક્રસ બતાવ છે કે તેઓ પણ એટલા જ બળવાન અને પ્રતિષ્ઠાવાન હશે.

અંતમાં, જે પુષ્યપુરૂષના સ્મારક નિમિત્તે આ નિબંધ લખવામાં આવ્યા છે તેઓ શ્રીમિદ્દિજ-યાન દસૂરિ ઉર્ફે આત્મારામજી મહારાજના તથા હાલમાં વિચરતા તેઓ શ્રાના વિદ્વાન શિષ્ય-પ્રક્ષિષ્યાદિ પરિવારના પણ યુજરાતની જૈન સંસ્કૃતિના રક્ષણ અને પ્રચાર માટેના કાળા પણ કાંઇ જેવા તેવા નથી. અને આપણું ઈચ્છીએ કે તેઓ શ્રીના પરિવાર જે લિન્ન લિચારામાં વહેંચાઇ ગએલા આજે દેખાય છે તે આ પુષ્યપ્રસંગે એકત્ર થઇને જૈન સંસ્કૃતિના પ્રચાર અને રક્ષણ માટે કટિબહ થાય.





પ્રાચીન જૈનાચાર્યોએ શ્રી ભૈરવપદ્માવતીકલ્પ, રક્તપદ્માવતીકલ્પ, નમસ્કારકલ્પ, શક-સ્તવકલ્પ, સ્રિમંત્રકલ્પ, વર્ષમાનવિદ્યાકલ્પ, નમિઊલ્યુકલ્પ, ચિંતામિલ્યુકલ્પ, જ્વાલામાલિનીકલ્પ, સરસ્વતીકલ્પ વગેરેની રચનાએ કરેલી હાલમાં મળી આવે છે. જૈનદર્શન એ ત્યાગપ્રધાન દર્શન છે અને તે ધર્મના અનુયાયીએ વીતરાગ પરમાત્મા અને તેઓની આજ્ઞાનુસાર વિચરતા મુનિવરાની જ ઉપાસના કરનારા હોવા છતાં ભારતની ત્રલ્યુ મુખ્ય સંસ્કૃતિએ (૧) જૈન સંસ્કૃતિ, (૨) ગાહ સંસ્કૃતિ અને (૩) વૈદિક સંસ્કૃતિ પૈકીની બાહ અને પાછળથી વૈદિક સંસ્કૃતિમાં પ્રચાર પામેલા તાંત્રિક યુગના જમાનામાં તે ખંને સંસ્કૃતિની નિકટવર્તી રહેનારી જૈન સંસ્કૃતિને પણ મંત્રા તથા યંત્રાના પાછળથી સ્વીકાર કરવા પડ્યો હાય એમ લાગે છે અને તે સ્વીકાર કર્યા પછી ઉપર્યુક્ત કલ્પોની રચનાએ જૈનાચાર્યાએ કરી હોવી જોઈએ એમ અમારું માનવું છે.

ઉપર્યુક્ત કલ્પાની સાથે સાથે તેને લગતા યંત્રાની આકૃતિઓ પણ જૈનાચાર્યોએ સર્જન કરેલી છે, જેમાંની યંત્રાકૃતિઓ પૈકી ૧ સિહ્ય ક્રયંત્ર તથા ૨ ઋષિમંડલયંત્રની આકૃતિઓને જૈન સંપ્રદાયે વધારે મહત્ત્વનું સ્થાન આપેલું હોવાથી તે બંને યંત્રાની ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારની આકૃતિઓ હાલમાં મળી આવે છે; તે પૈકીના ઋષિમંડલયંત્રામ્નાયના આ ચિત્રપટ છે, જેના ઉલ્લેખ ચિત્રપટમાં જ ચિત્રકારે इति श्रीऋषिमं इल्यंत्राम्नाय: શબ્દ લખીને કરેલા છે. આ ચિત્રપટમાં આ પટ ચીતરાવનાર સુનિમહારાજના નામ વગેરેના પણ ઉલ્લેખ કરેલા છે, જે આ પ્રમાણે છે:—

संवत् १५७१ वर्षे वि (वे )शास्त्रमासे शुक्रपक्षे त्रि (तृ )तीयायां तिथौ सोमवारे रोह (हि )णीनक्षत्रे वर्द्धमाननाम्नि योगे उवएसगच्छे सिद्धाचार्यसंताने पूज्य श्रीजयरत्नसूरि-श (शि )ष्व पं० हर्षरत्नगणीनां परिवारस्य कीर्ति (ति )लक्ष्मी भृति मित कुरु २ स्वाहा ॥

**સાવાથ**ે:—સંવત ૧૫૭૧ ના વૈશાખ સુદિ ત્રીજ ને સાેમવારના દિવસે રાેહિણી નામના નક્ષત્રને વિષે વ**હ**ેમાન નામના યાેગ આવે છતે ઉપકેશગચ્છીય આચાર્ય ( શ્રી ) સિદ્ધ-

#### માગલ સમય પહેલાંના કપડાં પરના એક ચિત્રપટ

સૂરિના પરિવારમાં થએલા પ્જય શ્રી જયરત્નસ્રિના શિષ્ય પંન્યાસ હર્ષરત્નગણીના પરિ-વારની કીર્તિરૂપી લક્ષ્મીના વિસ્તાર કરનાર (આ ચિત્રપટ) થાએા.

ચિત્રપટની ખરાબર મધ્યમાં हाँ અક્ષર પાંચ રંગવાળા લખેલા છે. हाँ અક્ષરની ઉપ-રના ભાગમાં જમણી ખાજીએ જૈની ॐકાર લખેલા છે અને ડાબી ખાજીએ नमः શબ્દ લખીને ચિત્રકારે ॐ हाँ नमः શબ્દ લખીને ઋષિમંડલ યંત્રના બીજાક્ષરનું ચિત્ર સંપૂર્ણ દોરવા પ્રયત્ન કરેલા છે.

हों માયાખીજ છે, हોંકાર ઉપર જૈનાચાર્યોએ हોંકારકલ્પની પણ રચના કરેલી છે; અને ફ્રેંકારના પાંચ વર્ણ કલ્પીને જૈનાના ચાવીશે તીર્થ કરની સ્થાપના કરવાની યાજના પૂર્વના જૈનાચાર્યોએ કરેલી છે, જેને અનુસરીને ચિત્રકારે આ ચિત્રપટમાં પણ ચાવીશે તીર્થ કરની સ્થાપના કરેલી છે, જે આ પ્રમાણે છે:—

' ह ના વર્લુ પીળા કરપેલા હાવાથી પીળાવર્લુના સાળ તીર્લ કરા અનુક્રમે ૧ ઋષ- ભદેવ, ૨ અજિતનાથ, ૩ સંભવનાથ, ૪ અભિનંદનસ્વામી, ૫ સુમતિનાથ, ૭ સુપાર્શ્વનાથ, ૧૦ શીતલનાથ, ૧૧ પ્રેયાંસનાથ, ૧૩ વિમલનાથ, ૧૪ અનંતનાથ, ૧૫ ધર્મનાથ, ૧૬ શાંતિનાથ, ૧૭ કું શુનાથ, ૧૮ અરનાથ, ૨૧ નમિનાથ અને ૨૪ મહાવીરસ્વામીની સ્થાપના દ માં ચિત્રકારે ચિત્રપટમાં કરેલી છે; દ + ફ્રં= જ્ઞાં અક્ષર થતા હાવાથી ફ્રંમા નીલા વર્લ્લુ કરપેલા છે અને ૧૯ મા મિલાય તથા ૨૩ મા પાર્શ્વનાથ તીર્લ કરના વર્લ્લુ પણ નીલા હાવાથી તે અને ૧૯ મા મિલાય તથા ૨૩ મા પાર્શ્વનાથ તીર્લ કરના ભાગમાં અર્ધ ચંદ્રાકાર સિહ્યશીલાની આકૃતિના વર્લ્લુ રાતા કલ્પેલા હાવાથી દ્રાપદ્મપ્રભુ અને ૧૨ મા વાસુપૂજ્યસ્વામીની સ્થાપના ચિત્રકારે અર્ધ ચંદ્રાકાર આકૃતિમાં કરેલી છે. ઉપરના બાંદુનાં છે ભાગલા પાડીને ઉપરના અર્ધ ભાગમાં સફેદ વર્લ્લુવાળા ૮ મા તીર્થ કર ચંદ્રપ્રભુ તથા ૯ મા તીર્થ કર શ્રી સુવિધિનાથ તથા નીચેના અર્ધ ભાગમાં શ્યામ વર્લ્લુવાળા ૨૦ મા સુનિસુવતસ્વામી અને ૨૨ મા નેમનાથ ભગવાનની સ્થાપના ચિત્રકારે ચિત્રમાં કરેલી છે. અને આ રીતે દ્રાકારમાં ચોલીશે તીર્લ કરની રજી આત ચિત્રકારે રજી કરીને માગલ સમય પહેલાનાં ગુજરાતી ચિત્રકારાની નાના છળી ચિત્રા ચીતરવાની કળાના એક નમૂનો પૂરા પાલ્યો છે.'

ह्राँडारनी आજાળાજી પહેલા વર્તુ લાકારમાં ૪૮ પાંખડીઓના કમળની રચના ચિત્રકારે કરેલી છે તેમાં તેત્રીસ પાંખડીઓમાં રૂ મૃ જ્ ર ચ્યૂં થી શરૂ કરીને દ્ મૃ જ્ ર ચ્યૂં સુધીના તેત્રીસ વ્યંજનાના મંત્રાક્ષરા રજી કર્યા છે. તેમાં દરેક ચાર ચાર વ્યંજનાઓ અખે પાંખડીઓમાં વ અપબીજની સ્થાપના કરેલી છે, તેમાં ખે પાંખડીઓ પૈકીની પહેલી પાંખડીમાં ત્રણ વ અને બીજી પાંખડીમાં ચાર વ ની સ્થાપના કરવામાં આવી છે; પરંતુ ચિત્રકારે પ મૃ જ્ ર્ ચ્યૂં શબ્દ ભૂલથી બે વખત લખેલ હોવાથી બે પાંખડીઓની બદલે એક પાંખ-

ડીમાં સાત થ ની સ્થાપના કરવી પડી છે અને વ્યંજના તેત્રીસ હાવાથી એક બીજી પાંખડીમાં પણ સાત વ ની સ્થાપના કરવી પડી છે. આ રીતે ચિત્રકારે પહેલું વર્તુલ ચીતરેલું છે. આ મંત્રાક્ષરાની સ્થાપના શા હેતુથી કરવામાં આવી તેની ખરાખર અમને માહિતી નહી હાવાથી તેની સમજણ અમે અહીંઆ આપી નથી.

ખીજા વર્તુ લાકારમાં વાદળી રંગની લીટીએ દારીને પાણીની રજાઆત ચિત્રકારે કરેલી છે.

ત્રીજા વર્તુ લાકારમાં આઠ દિશાએમાં આઠ કમલની પાંખડીએમની આકૃતિએ ચીત-रीने अनुक्रमे १-पूर्व दिशामां अ ही अईद्म्यः ईशेम्यो नमः। रवि ही श्री पृति अक्षरे। લખેલા છે અને અરિહંતના વર્ણ ઉજ્જવળ હાવાથી સફેદ વર્ણવાળા અરિહંતની આકૃતિ તથા અરિહંતપદના અધિષ્ઠાયકની આકૃતિ ચિત્રકારે ચીતરેલી છે. ૨--અમિ કાણમાં એ ही विदेम्यो नम: । अग्नि सोम लक्ष्मी उमा गारी વગેરે દ્વેવીઓની બીજા સિદ્ધપદની સાથે સ્થાપના પણ કરવામાં આવી છે, અને સિદ્ધના વર્ણ રક્ત હાેવાથી રક્ત વર્ષા વાળા સિદ્ધની આકૃતિ તથા સિદ્ધપદના અધિષ્ઠાયકની આકૃતિ ચિત્રકારે ચીતરેલી છે. 3-६क्षिश हिशामां अर्थ ही सर्वसरिश्यो नमः। यम । मंगल । सरस्वती जया अंबा वशेरेनी स्थापना આચાર્ય પદની સાથે કરવામાં આવી છે. અને આચાર્ય ના વર્ણ પીત હાવાથી પીત વર્ણવાળા આચાર્યની આકૃતિ તથા આચાર્યપદના અધિષ્ઠાયકની આકૃતિ ચિત્રકારે ચીતરેલી છે. ૪– नैअरथ डे। धुभां ॐ ह्राँ उपाध्यायेम्यो नमः। बुध। नैर(ऋ)त विजया नित्या क्रिजा वगेरेनी સ્થાપના ઉપા<sup>ર</sup>યાયપદની સાથે કરવામાં આવી છે. અને ઉપાધ્યાયના વર્ણ નીલ હાવા છતાં ચિત્રકારે આ ચિત્રમાં ભૂલથી પીત વર્ણવાળા સાધુની આકૃતિ તથા તેના અધિષ્ઠાયકની આકૃતિ ચીતરેલી છે. ૫-પશ્ચિમ દિશામાં ૐ ही सर्व्यसाधम्यो नम: । वरण। गुरु अजिता मद-द्रवा कामांगा वर्णेरेनी स्थापना साधुपहनी साथै કरवामां आवी छे; अने साधुने। वर्ण स्थाम હાવાથી શ્યામ વર્ણવાળા સાધુની આકૃતિ તથા સાધુપદના અધિષ્ઠાયકની આકૃતિ ચિત્રકારે ચીતરેલી છે. ६-વાયબ્ય કાેણમાં ૐ ही ज्ञानेम्यो नमः। वायु शुक्र कामवाणा सानंदानंदमालिनी नमः વગેરેની સ્થાપના કરવામાં આવી છે. અને જ્ઞાનના વર્ણ ઉજ્જવળ હાવા છતાં ચિત્રકારે આ ચિત્રમાં પીત વર્ષુ વાળા સાધુની આંકૃતિ તથા તેના અધિષ્ઠાયકની આકૃતિ ચીતરેલી છે. ૭-ઉત્તર દિશામાં ॐ हो तत्व(स्व)दृष्टिम्यो नमः धनद । शनि । माया ना(मा)याविनी रौद्री गुरुम्यो नमः वर्गेरेनी स्थापना કरवामां आवी छे. अने तत्त्वदृष्टि એટલે દર્શન पहने। वर्ष ઉજ્જવળ હોવા છતાં ચિત્રકારે આ ચિત્રમાં ઉપર્યુક્ત પદની માફક પીત વર્જવાળા સાધુની આકૃતિ તથા તેના અધિષ્ઠાયકની આકૃતિ ચીતરેલી છે. ૮--ઇશાન કાહ્યમાં 🦫 हूँ चारित्रम्यो नम: इशान राहुकेतु कली काली कलिष्टया वगेरेनी स्थापना करवामां आवी छे, अने आरित्रपहने। वर्ष ઉજ્જવળ હાવા છતાં આ ચિત્રમાં પણ ઉપર્યુક્ત પદની માકક પીત વર્ણવાળા સાધુની તથા તેના અધિષ્ઠાયકની આકૃતિ ચિત્રકારે ચીતરીને આ ત્રીજા વર્તુ લાકારનું કામ સમાપ્ત કરેલું છે.

#### માગલ સમય પહેલાંના કપડાં પરતા એક ચિત્રપટ

ચાથા વર્તુ લાકારમાં આપણુ અગાઉ જણાવી ગયા તે સુજબ પટ ચીતરાવનાર સુનિ મહારાજનું નામ તથા પટ ચીતરાવ્યાની તારીખ વગેરેના ઉલ્લેખ કરીને ૐ નમઃ સિંદ્ર થી શરૂ કરીને અ થી અ: સુધીના સ્વરા, ક થી ક્ષ સુધીના વ્યંજના અને ઝલિમંડલમંત્રાસ્ના- થની સ્થાપના કરીને છેવટે इति શ્રીજ્ઞવિમંદ્ર સંત્રાસ્નાના લખીને યંત્રની સમાસિ કરેલી છે.

આખાયે યંત્રની સ્થાપના પૂર્ણ કલશની આકૃતિ ચીતરીને પૂર્ણ કલશના પેટાભાગમાં કરવામાં આવી છે. આ પ્રમાણે મધ્યમાં દ્રીકારમાં ચાવીશ તીર્થકરની સ્થાપના કરીને આજુબાજી ઉપર જણાવી ગયા તે પ્રમાણે ચાર વર્તુ લાકાર પદ્દા તથા તેના અધિષ્ઠાયકાની સ્થાપના કરીને, કલશના મુખ ઉપરના ભાગમાં દ્રીકાર લખીને, સાહાત્રણ વર્તુ લાકાર લીટીઓથી સારાયે યંત્રને વેષ્ટિત કરીને છેવેટ જો અંકુશખીજ લખીને યંત્રની સમાપ્તિ કરવામાં આવી છે.

કલશની ઉપરના મુખના ભાગની આજીબાજી ચિત્રકારે બે ચક્ષુએ ચીતરેલાં છે. ભાર-તની ત્રણે સંસ્કૃતિએ મંગલકલશ પૂર્ણકલશ )ને માંગલિક ચિન્હ તરીકે માનતી હોવા છતાં, જૈન સંસ્કૃતિની ખાસ વિશિષ્ટતા એ છે કે પૂર્ણકલશનો આજીબાજી દિવ્યજ્ઞાનરૂપી બે ચક્ષુએાની રજીઆત કરે છે જ્યારે બીજી બે સંસ્કૃતિએ બે ચક્ષુએ સહિત પૂર્ણકલશની રજીઆત કરતી હોય એવું અમારા ખ્યાલમાં નથી.

ચિત્રપટના ચાર પૂજાઓમાં અનુક્રમે ઉપરની જમણી બાજીથી ૧ ધરણેન્દ્ર, ૨ પદ્માવતી, ૩ ગુરુમૂર્ત્તિ તથા ૪ વૈરાદ્યાદેવીની યંત્રના અધિષ્ઠાયક તરીકે સ્થાપના કરવામાં આવી છે.

૧ ધરેશુંન્દ્ર-શરીરના વર્જુ પીળા, તેના મસ્તક ઉપર છ કેશા, જમણા હાથમાં પાશ અને ડાળા હાથમાં અંકુશ તથા તેના બીજા બે હાથ ખાલી ચીતરેલા છે. તે ભદ્રાસનની બેઠકે બેઠેલા છે. તેના ડાળા ઢીંચણની નીચ તેના ચિદ્ધ તરીકે હાથી મૂકેલા છે. આ ચિત્ર ચીતરનાર જૈનમૂર્ત્તિ વિધાનના નિયમાથી તદ્દન અનભિત્ર હાય એમ લાગે છે કારેણ કે ધરેશુંન્દ્રનું વાસ્તવિક સ્વરૂપ નીચે પ્રમાણે છે.

તેના શરીરના વર્ષ્યુ ગૌર, તેના મસ્તક ઉપર ત્રથુ ક્ષ્યા, તેના હસ્તમાં સર્પ, તેના આભૂષણો તથા તેના ચિદ્ધ વિગેરમાં પણ સર્પની આકૃતિ હોવી જોઇએ. ધરશ્રુન્દ્રના વાસ્તવિક સ્વરૂપના ચિત્ર માટે જીઓ 'જૈન ચિત્રકલપદ્યુમ' નામના પુસ્તકમાં છાપવામાં આવેલ દસ ભુવનપતિના ઇંદ્રોના ચિત્રાની ચિત્રપ્લેટ મધ્યેનું ધરશ્રેન્દ્રનું ચિત્ર.

ર પદ્માવતી-શરીરના વર્ણ તપાવેલા સાના જેવા લાલ, મસ્તક ઉપર ત્રણ કૃણા, જમણા હાથમાં અંકુશ અને ડાળા હાથમાં પાશ તથા તેણીના જમણા હાથ વરદમુદાએ તથા ડાળા હાથ અભયમુદ્દા જેવા ચીતરેલા છે અને તેણીના ચિદ્ધ તરીકે કુકડા ચીતરેલા છે; પરંતુ વાસ્તવિક રીતે કુકેટ એટલે કુકડા નહિ પણ कુર્કૃટોરગ बहना તેણી હાવાથી કુકડાના મુખની આકૃતિવાળા સર્પ એઇએ.

# માગલ સમય પહેલાંના કપડા પરના એક ચિત્રપટ



ऋषिमंडल यंत्र

## ડાં. હીરાનંદ શાસ્ત્રી અને શ્રી સારાભાઇ મણિલાલ નવાય

3 ગુરુમૃત્તિ—ગુરુમહારાજ લાકડાના બાજેટ ઉપર પદ્માસને પ્રવચન મુદ્રાએ હાથ રાખીને એઠેલા છે. તેઓના શરીરના વર્ણ પીળા અને કપડાંના વર્ણ સફેદ છે. જમણા પગની પલાંઠી ઉપર ઓઘા રાખેલા છે.

ક વૈરાક્યા-શરીરના વર્જ શ્યામ, મસ્તક ઉપર ત્રણ કૃણા, ઉપરના અને હાથમાં સપે, નીચેના જમણા હાથ વરદ મુદ્રાએ તથા ડાબા હાથ ખાલી છે. તે ભદ્રાસનની બેઠકે બેઠેલી છે. ચિત્રમાં તેણીની એાળખાણુ માટે કાઇપણુ જાતનું ચિદ્ધ ચીતરવામાં આવ્યું નથી પણુ વાસ્તવિક રીતે ત્યાં અજગરનું ચિદ્ધ ચિત્રકારે ચીતરવું જોઇતું હતું, જે શરતચકથી રહી ગયું હોય તેમ લાગે છે.

ઉપર્યું કત ચાર ખૂણાના ચાર ચિત્રેા ઉપરાંત ચિત્રકારે નવશ્રહા તથા નવનિષાન અને તેના અધિષ્ઠાયકનું ચિત્ર પણ ચિત્રપટમાં ચીતરેલું છે, જે આ પ્રમા**ણે** છેઃ—

ઉપરના ભાગની જમણી ખાજુએથી અનુક્રમે સૂર્ય અને ડાબી ખાજુએ ચંદ્ર, પટની ડાબી બાજુએ મધ્યભાગના છેડા ઉપર અનુક્રમે મંગળ અને બુધ, નીચેના ભાગમાં અનુક્રમે ગુરુ અને શુક તથા પટની જમણી બાજુએ મધ્યભાગના છેડા ઉપર શનિ, રાહુ અને કેતુની સ્થાપના કરીને ચારે બાજુએ મળીને નવબ્રહાની સ્થાપના ચિત્રકારે કરેલી છે. ઉપરાંત પૂર્ણુ કલશના તળીઆના ભાગમાં નવકું ભાકૃતિએ ચીતરીને ચિત્રકારે નવનિધાનની તથા તેના અધિષ્ઠાયક પાંચ ક્લાવાળા શેષનાગની પણ રજીઆત કરેલી છે. વળી પૂર્ણુ કલશના ઉપરના મુખના ભાગમાં ગણેશનું તથા કલ્પ્યવૃક્ષનાં પાંદડાંઓનું ચિત્ર ચીતરીને ચિત્રપટ સંપૂર્ણ કરેલા છે.

સ્વર્ગ સ્થ પુષ્ટ્ય લોક પ્રાત:સ્મરણીય મહાતમા શ્રીમહિજયાન દસ્ રિ ઉર્ફે આત્મારામજ મહારાજ સાહેએ ભારતીય સંસ્કૃતિના રક્ષણ અને પ્રચાર સારુ સારો ય જિંદગી દરમ્યાન જે અથાગ પ્રયત્ના સેન્યા છે તેને માટે કેવળ જૈન સમાજ નહિ પણ દરેક દરેક હિંદુ તેઓના સદાને માટે ઋણી હાવા જોઇએ એવી અમારી માન્યતા છે.





પ્રસિદ્ધ જૈનાચાર્ય શ્રી હેમચંદ્રસૂરીશ્વર દ્વચાશ્રય કાવ્ય રચ્યું છે તે સા કાઇ જાણે છે. તે કાવ્ય સંસ્કૃતમાં અને પ્રાકૃતમાં છે. સંસ્કૃતમાં રચવામાં આવેલા કાવ્યમાં મૂળરાજથી માંડીને કુમારપાળ જૈન થયા ત્યાં સુધીના ઇતિહાસ આપવામાં આવેલા છે; જ્યારે પ્રાકૃત કાવ્યમાં કુમારપાળ રાજાના અમલને માત્ર કાવ્યરૂપે વર્ણવવામાં આવેલા છે. હું અહીં સંસ્કૃત દ્વચાશ્રય વિષે થાડુંએક લખાણ કરું છું.

આ કાવ્યનું ગુજરાતી ભાષાંતર સને ૧૮૯૩ માં શ્રીમંત મહારાજા સયાજીરાવ ગાયક-વાડની વિદ્યાધિકારી કચેરીની સૂચના અનુસાર મિણુલાલ નભુભાઇ દ્વિવેદીએ કર્યું છે. એ ભાષાંતર એકંદર શુદ્ધ છે, જો કે તેમાં કેટલીએક અશુદ્ધિઓ તથા ગેરસમજીતીએા રહી જવા પામી છે. સંસ્કૃત કાવ્યના છપાએલા બે ગ્રંથા નિર્ણયસાગર પ્રેસ તરફથી બહાર પડ્યા છે. બીજા વિભાગની પ્રસ્તાવના ઘણી ટ્રંકી અને જરા પણ માર્ગદર્શક નહીં એવી ડૉ. બેલવલકરે લખી છે. તે પૈકી પ્રથમ ભાગ ઇ. સ. ૧૯૧૫ માં પ્રસિદ્ધ થયા હતા, જ્યારે બીજો ભાગ ઇ. સ. ૧૯૨૧ માં પ્રસિદ્ધ થયા હતા. પ્રથમ વિભાગમાં પહેલા દસ સર્ગો આપવામાં આવ્યા છે, જ્યારે બીજા વિભાગમાં તે પછીના દસ સર્ગો આપવામાં આવ્યા છે. દ્વાશ્રય કાવ્યના સંસ્કૃત વિભાગની દીકા પાલણપુરમાં સંવત્ ૧૩૧૦ ની દીવાળીએ અભયતિલકગણુએ (પૂરી) કરી છે, અને તે ખંને વિભાગામાં શ્લોકા સાથે આપવામાં આવી છે. દીકા ઘણી સારી છે, અને અભયતિલકગણુ સમર્થ વૈચ્યાકરણી તથા અભ્યાસી હશે એમ તે ઉપરથી સિદ્ધ થાય છે.

દ્રચાશ્રય કાવ્ય મહાકાવ્ય છે. અને તેના પ્રથમ શ્લોક ઉપરથી જ જણાય છે કે કર્તાની અભિલાષા તેને કાલિદાસના રઘુવંશની કોટિએ મૂકવાની હશે. તે કાવ્ય વ્યાકરણુ ઉપરં અને ઇતિહાસ ઉપર છે, પણ તેમાં મુખ્યત્વે વ્યાકરણુને પ્રાધાન્ય આપેલું હાઇ તેની એતિહાસિક ઉપયોગિતા એટલે અંશે એાઇી થઈ જાય છે, જો કે એમાંથી એક દૃષ્ટિએ પણ હજા સુધી તેના વિગતવાર અને શાસ્ત્રીય અભ્યાસ કોઈએ કર્યો હાય એમ જણાતું નથી. ગુજરાતના ઇતિહાસનાં જૂનાં સાધનાના અભ્યાસ કરવાના પ્રયત્નમાં હું આ દ્રચાશ્રય-કૃતિને શ્લોકવાર, ટીકાવાર અને બીજ વિગતા પૂરતા જોઇ શક્યો છું. મારા પરિશાનનાં પરિણામાને હું તપસીલવાર કાઇ વખત ગુજરાતને આપવા ઇચ્છું છું.

#### ત્રા. કેશવલાલ હિંમતરામં: કાર્મદાર

હ્યાશ્રય મહાકાવ્ય વ્યાકરણની દૃષ્ટિએ અનેરું છે, અને હું જોઇ શકવો છું તે પ્રમા**ણે** તો, તેનું વ્યાકરણ સમર્થન બીજા કાઇ વ્યાકરણ ગ્રંથની અપેક્ષાએ સંપૂર્ણ છે.

આ મહાકાવ્ય સાલંકી વંશના ઇતિહાસ વર્ણવે છે, તેથી તેમાંથી ગુજરાત અને સારાષ્ટ્ર એટલે કાઠિયાવાડ સંખંધી ઘણું જાણવાનું મળે છે. હેમચંદ્ર આચાર્ય પાતે ગુજરાતી હતા અને તેમના અનુભવ સર્વજ્ઞ હતા એટલે Encyclopedic—સર્વગામી હતા તેથી તેમાં સમાજ, ઇતિહાસ, વાહ્મય, લાકસ્થિતિ, ભૂગાળ વિગેરે સંખંધી ઘણું નવું જાણવાનું મળે છે.

આચાર્યનાં કેટલાંક વર્ણના તા વ્યાકરણનિયમગત હાવા છતાં ઉચ્ચ કાવ્યશક્તિના નમૂનાઓ તરીકે પણ ગણાવી શકાય.

પહેલા સર્ગમાં કર્તાએ અહેત્ સ્તુતિ કર્યા પછી ચોલુકય વંશની પ્રશંસા કરી છે. ત્યારપછી અણુહિલ્લપાટણુનું વર્ણન આવે છે, જે વર્ણન માટે ૧૩૦ <sup>૧</sup>લાકા સ્થવામાં આવ્યા છે. મૂળરાજ નૃપતિનું વર્ણન ૧૭ <sup>૧</sup>લાકામાં કરવામાં આવ્યું છે.

બીજા સર્ગના કુલ ૧૧૦ <sup>ક</sup>લાેકા છે. તેમાં મૂળરાજને શાંભુ સ્વપ્નમાં દર્શન **આપે** છે અને સારાષ્ટ્રપતિ ઉપર આક્રમણ કરવા તેને આજ્ઞા કરે છે. મૂળરાજ આ સ્વપ્ન ઉપર વિચાર કરે છે અને પાતાના મંત્રીઓ, જેહુલ તથા જંબક, સાથે ત ઉપર મંત્રણા કરે છે.

ત્રીજો સર્ગ ૧૬૦ <sup>૧</sup>લાેકાના છે. તેમાં કવિ શરદ્\*ત્રતુનું વર્ણન કરે છે અને મૂળરાજનું યુદ્ધ-પ્રયાણ જણાવે છે. સાલંકી સેનાની જંખ્માલી નદી ઉપરની છાવણીનું કવિએ કરાવેલું દર્શન ઘણું સુંદર છે.

ચાથા સર્ગ ૯૪ <sup>શ્</sup>લાકોના બનેલા છે. તેમાં મૂળરાજને શ્રહરિયુના દ્વત મળે છે અને પછી કવિ સારઠી સેનાનું વર્ણન આપે છે.

પાંચમા સર્ગ ના ૧૪૨ <sup>૧</sup>લેોકામાં મૂળરાજના ગ્રહારિ ( ગ્રહરિપુ ) ઉપરના વિજય, તેનું કેદ થવું, ગ્રહારિની મુક્તિ, મૂળરાજની પ્રભાસતીર્થની યાત્રા અને મૂળરાજે સામનાથતું કરેલું સ્તવન એટલું આવે છે.

છકા સર્ગમાં સાલ કીએોના લાટદેશ ઉપરના વિજય આવે છે. આ સર્ગમાં મૂળરાજ મરાષ્ટ્ર પામે છે અને ચામું ડરાજ ગાદીએ આવે છે. સર્ગના કુલ શ્લાકા ૧૦૭ છે.

સાતમા સર્ગમાં આચાર્યે ૧૪૨ શ્લાેકા મૂક્યા છે. તેમાં ચાસુંડરાજ તથા કુમારા વલ્લભરાજ, દુર્લભરાજ અને નાગકુમાર, એમનું વર્ણુન, વલ્લભરાજની માળવદેશ ઉપર સવારી, તેનું શીતળાના રાગથી મરણ, ચાસુંડનું શુક્લતીર્થ ઉપર જઇ તપ:સેવન તથા

#### શ્રી હૈમચંદ્રસૂરીધરનું દ્રચાશ્રય કાવ્ય

મરાહુ, નાગરાજનું તથા દુર્લભરાજનું મારવાડી નૃપતિ મહેન્દ્રની કન્યાંમા સાથે ક્ષગ્ન, ગુજરાતના માળવદેશ ઉપર વિજય, એટક્રી આગતા આવે છે.

આઠમા સર્ગમાં ભીમના અમલનું વર્જુન આવે છે. તેના કુલ ૧૨૫ શ્લોકા છે. ભીમ સિંધુ દેશના રાજા હમ્મુક ઉપર વિજય મેળવે છે તેનું તથા ચેઠિદેશનું અહીં વર્જુન કરવામાં આવ્યું છે.

નવમા સર્ગમાં ૧૭૨ શ્લોકા છે. તેમાં કલચૂરીવંશીય ચેઢીરાજા કર્યું અને સાલંકી-વંશીય ગૂર્જર રાજા ભીમ વચ્ચે થએલા સમાધાનને ખતાવવામાં આવ્યું છે. ગૂર્જર રાજ્યની પ્રતિભા આ વખતે તમામ ભારતવર્ષના રાજવંશા ઉપર પડી હતી તેમ કહેવામાં આવ્યું છે. ભૂગાળ તથા ઇતિહાસ ખંને આ સર્ગમાં તથા આઠમા સર્ગમાં ખાસ આવે છે. ભીમ તથા ક્ષેમરાજ ખંને આ સર્ગમાં મરણ પામે છે અને કર્યુ ગાઢીએ આવે છે. કર્યુરાજા અને ચંદ્રપુરના કદંખરાજ જયકેશીની પુત્રી મયલ્લણા એમનું પ્રીતિલગ્ન આ સર્ગમાં વર્ણાય છે, જે બીજાં અનેક કપાલકલ્પિત વર્ણનોના નિરાસ કરવામાં ઉપકારક થઇ શકે છે.

દસમા સર્ગમાં ૯૦ <sup>૧</sup>લાકા છે અને તમાં હેમચંદ્રસૂરિ, કર્જુરાએ લક્ષ્મીદેવીની કરેલી આરાધનાનું તથા લક્ષ્મીદેવીની પ્રસન્નતાનું અતિ મનાહર વર્જુન આપ છે એ આરાધનાથી કર્જુની મહારાણી મયદ્મણાને ગર્જ રહે છે.

અગ્યારમા સર્ગમાં ૧૧૮ શ્લોકા છે. તેમાં કુમાર સિહરાજના જન્મ, તેનું નામકરણ, તેના વિદ્યાભ્યાસ, તેના અભિષેક, કર્ણનું મરણ, કુમાર દેવપ્રસાદનું મરણ, ત્રિભુવનપાળને અપાએલું અભયવચન, એ આવે છે.

બારમા સર્ગમાં ૮૧ <sup>શ્</sup>લાકા છે. તેમાં સિહરાજ બર્ગરકને હરાવી તેને લશ્કરમાં નાકરી આપે છે, અને સારસ્વતતીરનું રક્ષણ કરવાનું કામ તેને સાંપે છે.

તેરમા સર્ગમાં ૧૧૦ <sup>૧</sup>લેકિકા છે. તેમાં સિદ્ધરાજના તંત્રવિદ્યા ઉપરના અનુરાગ ૫ક્ટ થાય છે. રાજા એક નાગકુમાર અને તેની સ્ત્રી સાથે પરિચય કરે છે અને નાગકુમારને બચાવે છે.

ચાદમા સર્ગમાં ૭૪ શ્લોકા છે. તેમાં મિહરાજ જયસિંહ અવંતીશ્વર યશાવમીને હરાવી કેદ કરે છે. આ સર્ગમાં ગૂર્જરશ્વરનો પાટલુની તથા ઉજ્જનની યાગિનીઓ સાથેના પરિચય દર્શાવવામાં આવે છે. સિદ્ધરાજ આ યાગિનીઓને દંડ આપે છે અને પ્રજાને તેમની કનડગતથી બચાવે છે.

પ'દરમા સર્ગમાં સિદ્ધરાજ પાટણ પાછા આવે છે. તે સિદ્ધપુરમાં રુદ્રાલય તથા મઠા અંધાવે છે, કેદારદેવને સંતાષે છે, મહાવીરનું ચૈત્ય કરાવે છે, અને સામનાથ,

#### ત્રા. કેશવલાલ હિંમતરામ કામદાર

ગિરનાર તથા શત્રુંજયની યાત્રા કરે છે સારાષ્ટ્રમાં તે શિહારતું પ્રક્ષસ્થાન વસાવે છે. આ સર્ગમાં કરેલું પરદેશીઓતું વર્ણન ખાસ ઉપયાગિતા ધરાવે છે. પાટણુ આવતાં સિદ્ધ-રાજ ખૂબ યગ્ના કરે છે અને સહસ્તલિંગ તળાવ, સત્રશાળાઓ વિગેરે તૈયાર કરાવે છે.

સ્યાળમા સર્ગમાં કુમારપાળના અમલ શરૂ થાય છે. તેના કુલ ૯૭ શ્લાકા છે. અહીં ગુજેરશ્વર ચિત્રકૂટ( ચિતાડ) ના રાજા આર્ણ ઉપર સવારી કરે છે. આ સર્ગમાં આપેલું આખૂનુ વર્ણન અતિ રમ્ય છે. હેમચંદ્ર આચાર્ય આ વર્ણનમાં બનાસ નદી, મંદાકિની નદી, વસિષ્ઠના આશ્રમ, મહાતીર્થસ્નાના, મહાતસવા, સૈંધવી દેવી, ખનિજની ખાશે, શબરી સ્થાના, ઋષલદેવનું મંદિર, તેની કારીગીરી, અચલે ધર, રાજા વિક્રમસિંહ કુમારપાળનું કરેલું આતિચ્ય-એટલી બાબતાના સમાવેશ કરે છે. બનાસ નદી ઉપર છાવણી નાંખી પડેલા ગૂજેર સૈન્યનું વર્ણન અહીં આવે છે અને કવિ છ ઋતુઓને અહીં વર્ણવે છે.

આવું જ મનાહર વર્ણન સત્તરમા સર્ગમાં ચાલુ રહે છે. તેમાં ઇતિહાસનું નામ માત્ર નથી સુરતક્રીડા, સંધ્યાનવર્ણન, રાત્રિવર્ણન, સૂર્યોદય એટલું એમાં આવે છે, જે કે શ્લોક—સંખ્યા કુલ ૧૩૮ છે. આ સર્ગ વાંચતાં મને "શિશુપાલવધ " માં યાદવાની ગિરનારયાત્રા યાદ આવી હતી.

અઢારમા સર્ગની શ્લોક-સંખ્યા ૧૦૬ છે, અને તેમાં ગૂર્જરસેનાના ચિત્રકૂટી સેના ઉપરના વિજય આવે છે.

એાગણીસમા સર્ગમાં કુલ ૧૩૭ <sup>૧</sup>લેકો છે. તેમાં આર્થુ રાજા કુમારપાળ સાથે મૈત્રી કરે છે અને પાટણુ મુકામે મેવાડકુંવરી જલ્હણાદેવી સાથે કુમારપાળનું લગ્ન થાય છે. આ જ સર્ગમાં માળવાના રાજા અક્ષાલ સામેની સવારીનું વર્ણન આપવામાં આવ્યું છે અને અક્ષાલના વધ થાય છે તે કહેવામાં આવ્યું છે.

વીસમા સર્ગ કાવ્યના છેલો સર્ગ છે તેમાં કુમારપાળ અમારિ-ઘાષણા પ્રવર્તાવે છે, નિર્વ શ પ્રજાજનના ધનના ત્યાગ કરે છે, કાશીશ્રેત્રના કેદારનાથના મંદિરના લુનરુદ્ધાર કરાવે છે, સામનાથના મંદિરના ઉદ્ધાર કરાવે છે, પાટલુમાં પાર્શ્વનાથના પ્રાસાદ લંધાવે છે તે કુમારપાળશ્વર દેવનું ( શંકર ) મંદિર કરે છે અને દેવપત્તનમાં પાર્શ્વ ચૈત્ય કરે છે. આ સર્ગમાં કુમારપાળ જૈન થાય છે એમ જલાય છે, કારણ કે હેમચંદ્રસૂરિ ૯૮ મા શ્લોક નીચે પ્રમાણે રચી ગયા છે:—

युष्मान् भो अभिवाद्ये भव जयी भो एधि जैनश्च भो, युष्मानप्यभिवाद्ये सुकृतवान् भूयः कुमार भव । आयुष्मांश्च कुमारपाछ चिरमित्याशंसितोऽत्राहतै— श्चैत्यं स्फाटिकपार्श्वविवमकृत स्वर्णेन्द्रनीलैर्नृपः ॥ કુમારપાળ જૈન મુનિઓને કહે છે: 'હું તમાને વંદના કરું છું. ' જૈન મુનિઓ કહે છે: 'તારા જય થાએ. તું જૈન થા. ' કુમારપાળ ઉત્તર આપે છે: ' હે આહે તા ! હું તમને ફરી અભિવંદના કરું છું.' આહે તો કહે છે: ' હે રાજા ! હે કુમારપાળ! તું સુકૃતવાન્ થા. તેને ધર્મલાભ થાએ . તું આયુષ્યમાન્ થા. તું જૈન દર્શનના પ્રચાર કર. ' એવી રીતે કહેવાતા એ રાજાએ સ્ફટિકના પાર્શ્વનાથ બિંખવાળું સોનાનું અને ઇદ્રનીલવાળું ચૈત્ય (અહ્હિક્ષપાટકમાં ) કર્યું.

ઉપર દ્વચાશ્રયની માત્ર રૂપરેખા આપી છે, તેના વિગતવાર અભ્યાસ થવા જોઇએ. આખું સંસ્કૃત કાવ્ય દીકા સાથે વાંચનાં મને તેની ઉપયોગિતા અનેકવિધ જણાઇ છે. એ વિવિધ ઉપયોગિતાનાં રહસ્ય માત્ર જેન પ્રજા નહી પણ ગૂર્જર અને ગૂર્જરેતર સમાજ સમક્ષ કાઇ વાર મૂકવા તીવ્ર અભિલાષા છે. ગૂર્જરાષ્ટ્રના તમામ સમાજે શ્રી હેમચંદ્રાચાર્યની અપ્રતિમ પ્રતિભા માટે અભિમાન ધરાવવું જોઇએ. હેમચંદ્ર આચાર્ય માત્ર જૈન વિભૂતિ નહાતા: તેમનું વ્યક્તિત્વ ગૂર્જર હતું, આર્ય હતું, અગમ્ય સર્વજ્ઞત્વવાળું હતું. જે નવા જાના ગૂર્જર લેખકાએ તે સર્વજ્ઞ વ્યક્તિત્વના ઉપહાસ કર્યો છે તેમણે અક્ષમ્ય ગુન્હા કર્યો છે. હેમચંદ્રની પ્રતિભાની રજ:કણ જેટલી પ્રતિભા જેની નથી તેઓ આવા ગુન્હા કરી શકે, એ હજા ચાલુ છે તે જ આપણી અયાગ્યતા સૂચવે છે.





પશ્ચિમના દેશા બહિર્મુખો જ્ઞાનપ્રકૃતિમાં અદિતીય ઉચ્ચતા ભાગવે છે, અને વિજ્ઞાન આજે અદ્ભુત પ્રગતિ સાધી રહ્યું છે એ બીના વારંવાર આપણુને કહેવામાં આવે છે તેની સાથે પૂર્વમાં તેવી પ્રગતિ થઇ નથી એમ દર્શાવી કેટલાકા તરફથી આપણા જ્ઞાનગારવ તરફ ઉદાસીનતા પ્રેરવા કાઇ કાઇ વાર પ્રયત્ન થાય છે; પણ પશ્ચિમ અન્તર્મુખી જ્ઞાન-પ્રકૃતિથી આપણા જેવી ઉચ્ચતા પ્રાપ્ત કરી નથી એ વાત જોઇએ તેવી આગ્રહ સાથે કહે-વામાં આવતી નથી. અધ્યત્મશાસ્ત્ર ને માનસશાસ્ત્રમાં પૂર્વનાં તત્ત્વદર્શનાએ અન્તર્મુખી પૃથક્ષરણથી જે જ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું છે તે જ્ઞાનની ખરાબરી પશ્ચિમમાં મળવી અશક્ય છે.

જૈન દર્શનમાં જોવામાં આવતું કમોતું વર્ગી કરણ આતું એક ઉદાહરણ છે. કર્મના મુખ્ય બે પ્રકાર છે: ઘાતી ને અઘાતી. અને ઘાતી કર્મના દર્શનાવરણીય, જ્ઞાનાવરણીય, મોહનીય, અંતરાય એ વિભાગ છે; જ્યારે અઘાતી કર્મના આયુ:, નામ, ગાત્ર ને વેદ-નીય એ વિભાગ છે. તે દરેકના પેટાવિભાગ ધ્યાનમાં લેતા ઘાતી ને અઘાતી કર્મના ૧૫૮ પેટાલેદ દર્શાવવામાં આવે છે, જે નીચે મુજબ છે:—

| ૧ દર્શનાવરણીયકમ <sup>ર</sup> | ૯ જાતનાં          | ૫ અાયુ:કર્મ             | ૪ જાતનાં       |
|------------------------------|-------------------|-------------------------|----------------|
| ૨ જ્ઞાનાવરણીયકર્મ            | ૫ જાતનાં          | <b>૬ નામકમ</b>          | ૧૦૩ જાતનાં     |
| ૩ માેહનીયકર્મ <sup>°</sup>   | <b>ર૮</b> ્જાતનાં | <b>૭ ગાૈત્રક</b> મ      | ર જાતનાં       |
| ૪ અંતરાયકર્મ                 | પ જાતનાં          | ૮ વેદનીયકમ <sup>ે</sup> | ૨ જાતનાં       |
|                              |                   |                         | કુલ ૧૫૮ જાતનાં |

આ યાદી જોનારને જૈન દર્શન અન્તર્મુખી પૃથક્કરણમાં કેટલે લાંક સુધી પહેાંચી શક્યું છે તેના તરત જ ખ્યાલ આવશે.

એ દર્શનની ઉપકારકતા કેટલી અધી છે તે દર્શાવવા માટે તેમાં ખાસ રસ લેનારાઓ નીચેના વિષયા જેવા વિષયા પર સત્વર પુસ્તકા લખાવવાં જોઇએ એમ મારું માનવું છે.

- (ક) અનેકાન્તવાદના ઇતિહાસ:—ગુજરાતીમાં તેમ જ અંગ્રેજમાં.
- (ખ) અહિંસાવાદ અને હિંદમાં તેની અસર: —ગુજરાતીમાં તેમ જ અંગ્રેજમાં.
- (ગ) જૈન ધર્મની અન્ય ધર્મી સાથે સરખામણી:—-ગૂજરાતીમાં તેમ જ અંગ્રેજીમાં. શ્રી " આત્માનન્દ " શતાબ્દિના નિમિત્તે થતી લેખપ્રવૃત્તિ વખતે આટ**લી** શુલે અા વધુ પડતી નહિ ગણાય.



तत्त्वार्थरत्नौषविलोकनार्थं सिद्धान्तसौधान्तरहस्तदीपाः । निर्युक्तयो येन कृताः कृतार्थस्तनोतु भद्राणि स भद्रबाहुः ॥

—મુનિરત્ન-ચ્યમમચરિત્ર

શ્રી ભદ્રભાહુરવામી સમર્થ તત્ત્વવેત્તા થઇ ગયા છે. એમની સાહિત્ય—સેવા જૈન સમાજને ગારવાસ્પદ ખનાવે છે જૈનાગમાને અલંકૃત કરનારી એમણે રચેલી નિર્ધુ ક્તિએા જોઇ સાક્ષરા મંત્રમુગ્ધ ખને છે. એવા મહાપુરુષના જીવનને અંગે બે શબ્દા લખવા સુઅ-વસર પ્રાપ્ત થયા અને ત વળી આસન્નોપકારી શ્રી વિજયાનંદસૂરીધર જેવા પુનિત મહા-ત્માના શતાબ્દિ સ્મારક ગ્રંથ માટે એ બીના મને અત્યંત આનંદ ઉપજાવે છે.

શ્વેતાંબર હા કે દિગંબર—સહુ કાઇ શ્રી ભદ્રભાહુને માને છે. બન્ને પક્ષના અનેક વિદ્વા-નોએ થાડાઘણા ફેરફાર સાથે આલેખેલું એમનું જીવનચરિત્ર સંખ્યાબંધ ગ્રંથામાં જોવામાં આવે છે અને જૈન સમાજના માટા ભાગ તેથી વાકેફગાર હાવાથી તે અહિં જણાવવાની આવશ્યકતા નથી. પરંતુ ભદ્રભાહુ નામની બે વ્યક્તિએા ભિન્ન ભિન્ન સમયે થયેલ છે તે ખન્નેની ગુંચવાઇ ગયેલ જીવન–ઘટનાના ઉકેલ માટે મારા આ પ્રયાસ છે.

અદ્યાવધિ ઉપલબ્ધ જૈન વાહ્મય તરફ નજર કરતાં કાેઇ પણ સ્થળે બીજા ભદ્રબાહુના ઉલ્લેખ દર્ષિગાચર થતા નથી. 'પૂર્વ કાલીન શ્રંથકારા તાે એક જ વ્યક્તિ માનીને દરેક પ્રસંગ પંચમશ્રુતકેવલીના નામે જ જણાવે છે, પરંતુ ઐતિહાસિક દર્ષિએ નિહાળતાં અને

अरिहंते बंदिसा चउइसपुन्नी तहे व दसपुन्नी। एकारअंगसुसधारए सन्नसाह य।।

१ वंदामि भइवाहुं पाईणं चरमसयलसुयनाणि।

सुत्तस्त कारगमिसिं दयासु कापे य ववहारे ।। — ६शाश्रुतरकं ध शूर्श्वि भी. ४,१०० — भं चक्रपेशाध्य-संधासगणि, भी. ४,१००

अनुयोगदायिनः सुधर्मस्वामिप्रश्ततयो यावदस्य भगवतो निर्युक्तिकारस्य भद्रबाहुस्वामिनश्चतुर्दशपूर्व-धरस्याचार्यस्तान् सर्वानिति । —-शीक्षांश्चार्थ-आयारांशसूत्रवृत्ति.

<sup>—</sup>એાધનિર્યુક્તિ. ગા. ૧

### भुनिराकश्री यत्ररविकय्क

અનેક ઇતર સાધનાેદ્રારા સફમાવલાેકન કરતાં આધુનિક વિદ્રાનાેને ભદ્રભાહુ નામની છે. વ્યક્તિએા ભિન્ન માલુમ પડેછે.<sup>ર</sup>

આદ્ય ભદ્રભાહું શ્રી યશાભદ્રસ્રિના શિષ્ય હતા. ચતુર્દ શપૂર્વ ધર (પંચમશ્રુત કેવલી) હતા. માર્ચ વંશીય <sup>3</sup> ચંદ્રગુસના સમયમાં થયા હતા અને વીરનિર્વાણ દિવસથી ૧૭૦ મા વર્ષે દેવલાક પામ્યા <sup>૪</sup>હતા. એમના જીવન વિષે મારા ધારવા પ્રમાણે જૂનામાં જૂના ઉદ્દેખ પરિશિષ્ટ પર્વમાં દિષ્ટેગાચર થાય છે. તેમાં શ્રી સ્યૂલભદ્રને પૂર્વની વાચના આપ્યાની હકીકત છે પરંતુ નિર્ધુ ક્તિ વિગેરે શ્રંથા તેમ જ વરાહમિહર સંખંધ નામનિશાન પણ નથી. જો નિર્ધુ ક્તિએ વિગેરે તેમની કૃતિ હાત તા સમર્થ વિદ્રાન્ શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય તેના ઉદ્દેખ કર્યા વગર રહેત નહીં.

બીજા ભદ્રબાહુ વિક્રમની છઠ્ઠી શતાબિદમાં થયા છે. તેઓ જાત બ્રાક્ષણ હતા. પ્રસિદ્ધ જયાતિષી વરાહમિહર એમના ભાઇ હતા. કાના શિષ્ય હતા તે કહી શકાય તેમ નથી. નિર્શુ કત્યાદિ સર્વ કૃતિઓ એમના બુદ્ધિવૈભવમાંથી ઉત્પન્ન થયેલી છે.

અન ગાયામા ત્રાપૂર્વી વિગેરને નમગ્કાર કરવાથી નિર્બુક્તિકાર ચતુર્દશપૂર્વી નથી એમ પૂરવાર થાય છે અને એટલા માટે જ ટીકાકાર શંકા ઉદાવ છે ક-महबाहुस्वामिनश्चर्तुर्दशपूर्वधरस्वाद् दशपूर्वधरा-दीना न्यूनत्वात् कि तेषां नमस्काग्मसौ करोति । परंतु ते सभये ઐતિહાસિક સાધનોની દુર્લભતા હૈાવાને કારણે પારંપરિક પ્રધાપને અનુસારે નિર્બુક્તિકારને ચતુર્દશપૂર્વધર કલ્પીને યથામતિ શંકાનું સમાધાન કરે છે, તે અપ્રસ્તુત હૈાવાથી અહીં લખતા નથી.

दशवैकालिकस्य च निर्युक्तिश्चतुर्दशपूर्वविदा भद्रवाहुस्वामिना कृता । — भक्षथिनिर-पिंऽनिर्थु क्षितः अस्य चातीव गम्भीरार्थता सकलसाधुश्रावकवर्गस्य नित्योपयोगितां च विज्ञाय चतुर्दशपूर्वधरेण श्रीभद्रवाहुस्वामिना तद्व्याख्यानरूपा ' आभिनिबोहियनाणं सुअनाणं चेव ओहिनाणं च । ' इत्यादि प्रसिद्ध- अन्यक्ष्पा निर्युक्तिः कृता । — भक्षधारिष्ठेभयं द्रसूरि - विशेषावश्यक्रतिः

र लुओ। ઇતિહાસપ્રેમી મુનિ શ્રી કલ્યાણિજયજીએ લખેલું बीरनिर्वाणसंवत् और कालगणना नाभनु हिन्दी पुस्तक तथा न्या. વ્या. તીર્થ પ'. બેચરદાસ જીવરાજે સંશોધિત પૂર્ણ ચંદ્રાચાર્ય વિરચિત ઉવસ- અહર' સ્તોત્ર લધુવૃત્તિ-જિનસરમુનિરચિત પ્રિયંકર નૃપ કથા સમેન-માંની પ્રસ્તાવના. ( શારદાવિજય પ્રથમાળા, ભાવનગરદારા પ્રમશિત.)

ક ચંદ્રગુપ્તનાે રાજ્યારાહણ કાળ વીરનિર્વાણથી ૧૫૫ મે વર્ષે છે. જીએા પરિશિષ્ટ પર્વ સર્ગ ૮ માના નિમ્નલિખિત વૈક્ષેક⊷

एवं च श्रीमहावीरमुक्तर्वर्षशते गते । पञ्चपश्चाशद्धिके चन्द्रगुप्तोऽभवनन्त्रप. ॥

४ वीरमोक्षाद् वर्षशते सप्तत्यप्रे गते सित । भद्रबाहुरिप स्वामी ययौ स्वर्ग समाधिना ।। परि० स. ९, श्लो० ११२

પ્રાચીન માન્યતા પ્રમાણે નિર્શુ ક્તિકારને ચતુર્દ શપૂર્વ ધર કહેવામાં આવે છે પરંતુ આવ-શ્યકનિર્શુ ક્તિની ગાથા ૨૩૦ માં શ્રી <sup>પ</sup>વજસ્વામીના અને ૨૩૨ માં અનુયાગ પૃથક્કરણના અંગે આર્ય રક્ષિતના ઉદલેખ આવે છે. ત્યારખાદ નિદ્ધવા પરત્વે વર્શ્યન કરતાં મહા-વીરનિર્વાણ પછી ૪૦૯ વર્ષે બાર્ટિક (દિગંબર) મતની ઉત્પત્તિ જણાવે છે. તે આ પ્રમાણે—

बहुरय पएस अवत्त सामुच्छा दुग तिग अबद्धिआ चेव।
एएसि निगमणं वोच्छं अहाणुपुन्वीए ॥ २३५ ॥
बहुरय जमालिपभवा जीवपएसा य तीसगुत्ताओ।
अन्वत्तासाढाओ सामुच्छे अस्समित्ताओ ॥ २३६ ॥
गंगाओ दोकिरिया छलुगा तेरासियाण उप्पत्ती।
थेरा य गोहमाहिल पुहमबद्धं पह्नविति ॥ २३७ ॥
सावत्थी उसभपुरं सेयंबिया मिहिल उल्लुगातीरं।
पुरिमंतरंजिया दसरह वीरपुरं च नयराइं ॥ २३८ ॥
चोइस सोलसवासा चोइस वीमुत्तरा य दुण्णि सया।
अद्वाबीसा य दुवे पंचेव सया य चोआला॥ २३९ ॥
पंचे सया चुलसीओ छचेव सया नवुत्तरा हुंति।
नाणुप्पतीए दुवे उपका निन्तुए सेसा ॥ २४० ॥

ર્<del>પ્રત્યાદિ ગાથા</del>.

અર્થ — (૧) ભગવાન્ મહાવીરને કેવળજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયા પછી ચાદ વર્ષે શ્રાવસ્તી નગ-રીમાં જમાલી આચાર્યથી ખહુરત નિદ્ધવ થયા. (૨) ભગવાન્તી જ્ઞાનાત્પત્તિ પછી સાેળ વર્ષે ઋષભપુરનગરમાં તિષ્યગ્રુપ્તાચાર્યથી છેલ્લા પ્રદેશમાં જીવત્વ માનનાર નિદ્ધવ થયા. (૩) ભગવન્તના નિર્વાણ પછી ખસાે ને ચાદ વર્ષે શ્વેતાંળિકા નગરીમાં આષાઢાચાર્યથી અવ્યક્તવાઢી નિદ્ધવ થયા. (૪) ભગવાન્તા નિર્વાણ પછી ખસાે ને વીસ વર્ષે મિથિલા નગરીમાં અધ-મિત્રાચાર્યથી સામુ-છેદિક નિદ્ધવ થયા. (૫) ખસાે ને અફાવીશ વર્ષે ઉલ્લુકાતીરે ગંગાચાર્યથી ઢિકિય નિદ્ધવ થયા. (६) પાંચસાે ને ચુમાલીશ વર્ષે અંતરંજિકા નગરીમાં ષડુલ્લુકાચા

પ વીરનિર્વાણુ સંવત ૪૯૬ (વિક્રમ સંવત્ ૨૬) માં વજના જન્મ, વી. નિ. સં. ૫૦૪ (વિ. મં. ૭૪)માં દીક્ષા, વી. નિ. સં. ૫૪૮ (વિ. સં. ૭૮)માં યુગપ્રધાનપદ અને વી. નિ. સં. ૫૮૪ (વિ. સં. ૧૧૪)માં સ્વર્ળવાસ થયા હતા.

ક વી. નિ. સં. પરર (વિ. સં. પર) માં જન્મ, વી. નિ. સં. પ૪૪ (વિ. સં. ૭૪) માં દીક્ષા, વી. નિ. સં. ૫૮૪ (વિ. સં. ૧૧૪) માં યુગપ્રધાન પદ અને વી. નિ. સં. ૫૯૭ (વિ. સં. ૧૨૭) માં સ્વર્ગવ્યા થયા હતા. માથુરી વાચનાનુસાર વી. નિ. સં. ૫૮૪ માં સ્વર્ગવાસ મનાય છે.

## મુનિરાજથી ચતુરવિજયજી

ર્યથી ત્રૈરાશિક નિદ્ધવ થયા. (૭) પાંચ સા ને ચારાશી વર્ષે દશપુરનગરમાં સ્પૃષ્ટકર્મ પ્રરૂપનાર સ્થવિર ગાંધામાહિલથી અળહિક નિદ્ધવ થયા (૮) અને આઠમા બાદિક (દિગંભર) નિદ્ધવ સ્થવીરપુર નગરમાં ભગવંતના નિર્વાણ પછી છસા ને નવ વર્ષે થયા. આવી રીતે ભગવાનને કેવળજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયા પછી બે અને નિર્વાણ પછી છ એમ આઠ નિદ્ધવ થયા.

આથી પણ નિર્યુક્તિકાર ભદ્રભાહુંસ્વામી પંચમશ્રુતકેવળીથી ભિન્ન હોવાના નિશ્વય થાય છે, કારણ કે પૂર્વે થઇ ગયેલ વ્યક્તિ, ભવિષ્યમાં થનાર માટે 'અમુક વર્ષે અમુક થયો. ' એવા પ્રયોગ વાપરે નહીં; માટે નિર્યુક્તિકાર ભદ્રભાહુંના સમય વીરનિર્વાણ ભાદ ૧૭૦ હોઇ શકે નહીં.

શ્રી સંલતિલકસૂરિકૃત <sup>હ</sup>સમ્યકૃત્વસમતિકાવૃત્તિ, શ્રી જિનપ્રભસ્ રિકૃત ' ઉવસઅહર'' સ્તોત્રવૃત્તિ તેમ જ મેરુતું ગાચાર્યકૃત પ્રખંધચિંતામણી વિગેરે શ્વેતાં ભરીય શ્રંથામાં ભદ્રખાહુને પ્રખર જ્યોતિષી વરાહમિહરના ભાઇ તરીકે વર્ણવેલ છે. વરાહમિહરના રચેલા ચાર શ્રંથા અત્યારે ઉપલબ્ધ થાય છે. તેમાં છેલ્લા શ્રંથ ખગાળશાસનું વ્યવહારુ જ્ઞાન આપનાર पश्चिद्धा- नित्तका છે તેમાં તેના રચનાકાળ શાકે ૪૨૭ જણાવેલ છે. નુઓ તેની નિમ્નલિખિત આર્યા-

# सप्ताश्विवेदसंस्यं शककालमपास्य चैत्रशुक्लादौ । अधीस्तमिते भानौ यवनपुरे सौम्यदिवसाद्ये ॥

વરાહમિહરના સમય ઇ. સ. ના છઠ્ઠા સૈકાના છે (૫૦૫–૫૮૫ સુધીના) તેથી ભદ્રભાહુના સમય પણ છઠ્ઠો સૈકા નિર્વિવાદ સિદ્ધ થાય છે.

શ્રી ભદ્રબાહુસ્વામી નિર્શુકિત વિગેરે કેાઇપણ શ્રંથમાં પાતાના રચનાકાળ જણાવતા નથી. માત્ર કલ્પસૂત્રમાં—

जतत्थ य चउदसिनजाठाणपारगो छक्षम्ममम्मिनिक पर्याहण मह्यां भद्रबाहू नाम माहणो हुत्था। तस्स य परमिपम्म नरसीरुहिमिहरो नराहिमिहरो नाम सहोयरो। — संधित० सभ्यकृत्वसभ० वराहिमिहरो। लन्म छल्लेन आगण थये। हते।, ओछो गिष्तुतनुं अभ आशरे छ. स. ५०५ भां करवा मांडचुं हतुं. अने ओना ओक टीकाकारना कहेवा प्रभाषों ओ छ. स. ५८७भां भरखु पाभ्ये। हते।. प्रे. ओ. ऑक्डोनांश्ड-संस्कृत साहित्यना छितहास. व. ५६४

ડ ' बृहत्संहिता ' ( જે ૧૮૬૪-૧૮૬૫ ની " Bibiothica Indica " માં કર્ને પ્રસિદ્ધ કરી છે. અને " Journal of Asiatic Society " ના ચોથા પુસ્તકમાં એનું ભાષાંતર થયું છે. એ જ પ્રંથની ભટ્ટોત્પલની ડીકા સાથની નવી આવૃત્તિ ૧૮૯૫-૯૭ માં એસ. દિવેદીએ બનારસમાં પ્રસિદ્ધ કરી છે.) होराशास (જેનું મદાસના સી. આયરે ૧૮૮૫ માં ભાષાંતર કર્યું છે.) लघुजातक (જેના થાડા ભાગનું વેખરે અને જેકાબીએ ૧૮૭૨ માં ભાષાંતર કર્યું છે.) અને पश्चिसद्धान्तिका બનારસમાં શીખા અને એસ. દિવેદીએ ૧૮૮૯ માં પ્રસિદ્ધ કરેલ છે અને તેના માટા ભાગનું ભાષાંતર પણ કર્યું છે.

#### શ્રી ભદ્રભાહુરવાની

समणस्स मगवओ महावीरस्स जाव सञ्बदुक्खप्पहीणस्स नववाससयाई विद्देशताई, इसमस्स व बाससयस्स अयं असीइमे संवच्छरे काले गच्छइ। <sup>६</sup>वायणंतरे पुण अयं तेणउप संवच्छरे काले गच्छइ। सूत्र १४८.

આ પ્રમાણે ઉલ્લેખ નજરે પડે છે. આ ખાસ ધ્યાનમાં રાખવા યાગ્ય છે. આપણે આ ગ્રંથને એમની પ્રાથમિક કૃતિ માનીએ. આચાર્યશ્રીએ પાતાની ૧૫ વર્ષ લગભગની કિશારવયે શ્રંથરચનાની શરૂઆત કરી હાય અને—

तेहिं नाणबलेण वराइमिहरवंतरस्स दुविद्वं नाऊण सिरिपाससामिणो ' उवसम्गहरं' थवणं काऊण संघकए पेसियं। संधति०-सभ्यक्ष्त्वस०

આ વર્લુન તરફ લક્ષ્ય ખેંચી વરાહિમિહરના અવસાન ( ઇ. સ. ૫૮૫ ) બાદ ચાર-પાંચ વર્ષ સુધી હયાતી ધરાવતા હશે એમ માનીએ તાે એમના સર્વાયુ વર્ષ ૧૨૫ થી ઉપર અને ૧૫૦ વચ્ચેના ધારી શકાય છે; પરંતુ આટલા લાંબા આયુષ્ય માટે શંકાને સ્થાન મળે છે ખરું.

વરાહિમિહરે ઇ. સ. ૫૦૫ થી ગણિતનું કામ કરવા માંડેયું અને તે ઇ. સ. ૫૮૭ સુધી હયાત હતા તેણે લગભગ ૧૫–૨૦ વર્ષની વધે કામ આરંભ્યું હાય તા તેની ઉમર પણ ૧૦૦ ઉપરની કલ્પી શકાય છે. શ્રી ભદ્રબાહું તેમનાથી વીસ–ત્રીસ વર્ષે વડીલ હાય તા ઉપર્યું કત આયુષ્યના ખરાખર મેળ ખેસી રહે છે, પરંતુ પ્રબંધિ તામણિકાર ( મેરુતું ગાચાર્ય) એમને લઘુબંધુનું વિશેષણ્<sup>૧૦</sup> આપે છે. આથી ઉમર સંબંધી શંકા પુન: વિશેષ મજળૂત બને છે.

विक्रमराजांरमा पुरओं सिरिवीरनिव्युई भिणया।
सुन्नभुणिनेस (४७०) जुत्तं विक्रमकालाउ जिणकालं।।
विक्रमराजाणंतर तरसवासेसु (१३) वच्छरपक्ती।
सिरिवीरमुक्खओं सा चडमग्रतेसीइ (४८३) वासाउ।।
जिणसुक्खा चडनिरसे (४) पणमरओं दूसमाउ य संजाओ।
अरया चडसग्राणसी (४७९) वासेहिं विक्रमं वासं।।

હ આ વાકષતા અર્થ કલ્પસ્ત્રના ડીકાકારા પંજીતા લણાખરા ભિન્ન ભિન્ન રીતે ઉપજાવે છે, પરંતુ ખરી હડીકત તો એમ લાગે છે કે તે સમયે વિક્રમ સંવત્ પ૧૦ ચાલતા હશે. અને તે વિક્રમના રાજ્યારાહણ દિવસથી તેમજ સંવત્મર પ્રવૃત્તિ દિવસથી ગણવા સંખંધી મતબંદ હશે. શ્રી મહાવીર પ્રભુના નિર્વાણથી ૪૭૦ વર્ષે વિક્રમ રાજ્ય ગાદીએ ખેઠા અને ત્યારખાદ ૧૩ મે વર્ષે સંવત્સર પ્રવર્તાવ્યા હતા, માટે વિક્રમ સવત્માં ૪૭૦ ઉમેરતા વીર મ. ૯૮૦ આવે અને ૪૮૩ ઉમેરીએ તો હલ્ડ વર્ષ આવે. આ ખાબતના સમર્થન માટે જીઓ કાલિકાચાર્યની પરંપરામા થયેલા શ્રી ભાવદેવસૂરિએ બનાવેલી કાલિકાચાર્ય કથાની નિમ્ત લિખિત ગાથાએ!—

१० श्रीभद्रबाहुनामानं जैनाचार्यं कनीयांसं सोदरम्।

*<sup>—</sup>* પ્રળંધર્ચિ. સર્ગ **પ**.

# न्यायांभोनिधि जैनाचार्य १००८ श्रीमद्विजयानंदसूरि श्री आत्मारामजी महाराज के सुप्रसिद्ध शिष्य दक्षिण विहारी-



श्रुनिराज श्री अमरिवजयजी महाराज.

#### भुनिशक श्री यतुरविकयक

વીશનિર્વાણ સંવત્ ૯૮૦ (વાચનાંતરે ૯૯૩) વર્ષે દેવર્હિ ગણ <sup>૧ દ</sup>ક્ષમાશ્રમણે પુસ્તકા લખવાની પ્રવૃત્તિ આરંભી તે સમયે તેમણે આ સ્થવિરાવલી (પટ્ટાવલી) અનાવેલી છે એમ પણ માનવામાં આવે છે, પરંતુ તે માન્યતા દાેષ રહિત નથી. અન્યકૃત શ્રંથમાં બીજાએ પ્રકસ્ણ વિગેર ઉમેરવાથી તે શ્રંથની મહત્તાને હાનિ પહોંચે છે. એવું કાર્ય શિષ્ટ પુરુષ કદી પણ કરે નહી. ચાડા સમય માટે આપણે સ્થવિરાવલી દેવર્દિ ગણ ક્ષમાશ્રમણકૃત માની લઇએ તો પછી તેના છેવટમાં આપેલી—

# सुत्तत्थरयणभरिये खमदममद्दवगुणेहिं संपुण्णे । देवद्विखमासमणे कासवगुत्ते पणिवयामि ॥

અા ગાયાની સી દશા થાય ? કાેઇ પણ વિદ્વાન્ સ્વયં પાતાને માટે આવા શબ્દાે ઉચ્ચારે ખરા ? માટે તે જરૂર અન્યકૃત માનવી પડશે.

આખો શ્રંથ કાઇ રચે, વચ્ચે પ્રકરણ અન્ય ઉમેરે અને તેમના માટે ઉલ્લેખ ત્રીજી વ્યક્તિ કરે એ શું સંભવિત લાગે છે શામાટે મારા ધારવા પ્રમાણે તા મૂળ ગ્રંથ અને તેની અન્ય ગાથા સુધીની સ્થવિરાવલી એ સર્વ એક જ વ્યક્તિ(બીજા ભદ્દળાહુ)ની રચના છે.

ગ્રંથકાર ઉપર્શું કત ગાથા લખી પટ્ટાવલીની સમાપ્તિ કરે છે તેથી પાતે શ્રી દેવદિ ગિશ્ ક્ષમાશ્રમણના શિષ્ય છે, સંતાનીય છે કે અન્ય વંશના છે તેના માટે વધુ ઊઢાપાઢ કરવાની આવશ્યકતા છે.

## એમણે રચેલા ગ્રંથા.

| ૧ આચારાંગ     | નિર્યું ક્રિત <sup>૧ ર</sup> | ૪ ઉત્તરા <sup>દ્</sup> યયન     | નિર્સું ક્રિત |
|---------------|------------------------------|--------------------------------|---------------|
| ૨ સૂત્રકૃતાંગ | "                            | પ આવશ્યક                       | "             |
| ૩ દશવૈકાલિક   | "                            | ૬ સૂર્ય પ્રજ્ઞસિ <sup>૧૩</sup> | "             |

<sup>99</sup> एतत्स्त्रं श्रीदेवर्बिगणिक्षमाश्रमणैः प्रक्षिप्तमिति कचित् पर्युषणाकल्पावचूर्णे, तद्भिमात्रेण श्रीवीर-निर्वाणात् नवशताशीतिवर्षातिकमे सिद्धान्तं पुस्तके न्यसद्भिः श्रीदेवर्खिगणिक्षमाश्रमणैः श्रीपर्युषणकल्पस्यापि वाचना पुस्तके न्यस्ता तदानी पुस्तकिञ्चनकाळज्ञापनायैतत् सत्रं लिखितमिति !

—કલ્પદીપિકા ( સં. ૧૬૭૭ ) જયવિજય.

૧૨ પાત રચેલી નિર્ધુક્તિઓનાં નામ પ્રાથકાર પાતે આ પ્રમાણે જણાવે છે:-

आवस्तय दसकालियस्स तह उत्तरज्ञ्ग-मायारे ।
सुयगढे निज्जुति नोच्छामि तहा दसाणं न ॥
कप्पस्स व निज्जुति ववहारस्स य परमनिजणसा ।
सरियपश्चतीप नोच्छं इसिमासियाणं न ॥ आवस्य नि. गा. ८२, ८३.

૧૩ આ નિર્યુકિત અત્યારે ઉપલબ્ધ નથી. જાુંએા નિમ્ન લિખિત ઉલ્લેખ—

अस्या निर्शुक्तिरभूत् पूर्वे श्रीभद्रबाहुसरिकृता । कांखदोषात् साऽनेशत् व्याचक्षे केवलं सूत्रम् ॥

મલયગિરિ-સર્ય પ્રદ્યપ્રિકૃત્તિ.

# ં શ્રી બેંદ્રળાકુરવામી

૭ ઋષિભાષિત <sup>૧૪</sup> નિર્યુક્તિ & એાઘ નિર્યુક્તિ ૮ પિંડ<sup>૧૫</sup> ,, ૧૦ સ.સક્ત ,,

નિર્યુકિત તેમ જ મૂળ શંધ પણ પાતે અનાવેલ છે:-

૧૧ ખૃહત્4કલ્પ<sup>૧૬</sup>

૧૨ વ્યવહાર

૧૩ દશાશ્રુતસ્ક ધ<sup>૧૭</sup>

૧૪ ભદ્રભાહુસ હિતા ૧૯

૧૫ ગ્રહશાંતિસ્તાત્ર

૧૬ ઉવસગ્ગહર સ્તાત્ર<sup>૧૯</sup>

૧૭ દ્વાદશભાવ-જન્મપ્રદીપ

૧૮ વસુદેવહિંડી<sup>૨</sup>°

આ સર્વ બ્રાંથામાં નિયું ક્તિઓ મુખ્ય સ્થાન ભાગવે છે.

એમના જન્મ, દીક્ષા, અવસાન સમય તથા શિષ્યાદિ સંતતિ જાણવા માટે મારી નજર તળે આવેલા બ્રાંથામાં કાેઈ સ્થળે સાધના પ્રાપ્ત થતાં નથી. આગમાના અભ્યા-સીઓ અને ઇતિહાસવેત્તાઓ કાંઇ નવીન તત્ત્વ ખહાર લાવશે તાે અમારા જેવા ઉપર મહાન્ ઉપકાર થશે એવી આશા રાખી વિરમું છું.

१५ येनैषा पिण्डनियुक्तियुक्तिरम्या विनिर्मिता ।

द्वादशाक्तविदे तस्मै नमः श्रीमद्रबाहवे ॥ भस्य०वि०नि०वृत्ति.

१५ श्रीकल्पसूत्रममृतं विबुधोपभोगयोग्यं जरामरणदारुणदुःखहारि । येनोद्धृतं मतिमता मथितात् श्रुताब्धेः श्रीभद्रवाहुगुरवे प्रणतोऽस्मि तस्मै ।।

क्षेभरीर्ति-णुखत् ३६५ टीडा.

૧૭ હાલમા મગલનિમિત્તે પર્યુપણપર્વમાં વચાય છે ત કલ્પસૂત્ર આ પ્ર**ંશનું આદંમુ અધ્યયન છે.** આના માટે નિશ્ચિત પુરાવા નથી.

૧૮ तथान्यां भगवांश्वकं संहितां मद्र गहवाम् । ઇત્યાદિ કથન હેાવાથી એમણે સંહિતા રચી છે ખરી, પરંતુ હાલમાં જે 'ભદ્રભાહુસંહિતા' એ નામનું પુસ્તક છપાયું છે તે આ ભદ્રભાહુકૃત નથી.

૧૯ અા ગ્રંથ સંસ્કૃત પદ્મળધ છે. એનાે લુટક ભાગ અમારા જોવામાં આવેલ છે. સંપૂર્ણ પ્રંથ કેટલા વૈલાકપ્રમાણ હશે તે કહી શકાય નહી.

૨૦ વ્યા ગ્રંથ મૂળ પ્રાકૃત ભાષામાં રચેલા કે જે સવાલાખ શ્લોકપ્રમાણ હતા એમ સુપ્રસિદ્ધ શ્રી હેમચદ્રાચાર્યના ગુરુદેવ શ્રી દેવચંદ્રસૂરિ જણાવે છે કે:—

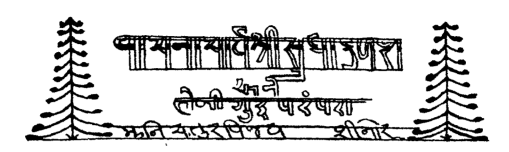
वंदामि भद्दबाहुं जेण य अइरसिधबहुकहाकलियं।

रहयं सबायलक्षं चरियं बसुदेवरायस्य ।। शांतिनाथयरित्र, भंगलायरखु. तथा श्री ढंसविकथ् केन लाएथेरीनी अंथभाणा तर्भ्थी छ्पायेल नर्भहासुंहरी अ्थाने अंति इति हरिपितृहिण्डेर्भद्रबाहुप्रणीतेविरचितमिह लोकश्रोत्रपात्रकपेयम् ।

चरितममलमेतनर्मदासुन्दरीयं भवत शिवनिवासप्रापकं भक्तिभाजाम् ॥ १४६ ॥

હાલમાં ઉપલબ્ધ વસુદેવહિંડી તેા સંઘદાસ ક્ષમાશ્રમણે આર'બ્યા હતા અને ધર્મસેનગર્ણિ-મહત્તરે પૂરા કર્યો હતા તે છે તેથી આ તેનાથી **લિન** હશે.

૧૪ અત્યારે ઉપલબ્ધ નથી.



સાહિત્યક્ષેત્રમાં સતત પર્યંટન કરનાર કાેઇપણ વિદ્વાન્ શ્રીસુધાકળશકૃત એકાક્ષરનામ-માળાના દર્શનથી વંચિત રહ્યો હાેય એમ મને લાગતું નથી જૈન, જૈનેતરાનાં પ્રાચીન ભંડારા અને વિદ્વાનાના શાસ્ત્રસ શ્રહમાં આ ગ્રંથની અનેક પ્રતિએા ઝ્ટીઝવાઈ દર્ષિગાચર થાય છે. તે ઉપરથી આ ગ્રંથનું પઠન-પાઠન પૂર્વે વિશેષ પ્રમાણમાં થતું હશે એમ અનુમાન થાય છે.

શ્રી સમયસું દરગિષ્કુદ્વ અષ્ટલક્ષાર્થી (અર્થ રત્નાવલી ), શ્રી ગુલુરત્ન પંડિતકૃત નમસ્કારપ્રથમપદાર્થ અને શ્રી માનસાગરવિરચિત परिग्रहारम्ममन्न (યાગશાસ્ત્ર પ્ર ૧ શ્લોક ૧૦) શ્લોકની શતાર્થીમાં સાક્ષી તરીકે ટાંકેલા આ ગ્રંથનાં પુષ્કળ પદ્યો નજરે પડે છે તેથી એમ સાબિત થાય છે કે આ ગ્રંથ કદમાં અત્યંત લઘુ (માત્ર શ્લો ૫૦) હાવા છતાં પ્રતિપદ્દાના ચંદ્રની માફક વિદ્વાના તેમ જ અભ્યાસી વિદ્યાર્થીઓને પ્રથમ અત્યંત પ્રિય થઇ પડેલા હાવો એઇએ.

્ર શ્રંથકાર છેવટના શ્લોકમાં 'મલધારિષ્ઠ ગચ્છના આચાર્ય શ્રી રાજરો ખરસૂરિના શિષ્ય હોવાનું જણાવે છે, પરંતુ કયા સમયમાં ? એમની ગુરુપરંપરા કઇ ? કયા ગચ્છ ? તથા એમની અન્ય કાઇ કૃતિ છે કે નહી ? તેની તપાસ કરવા અત્યારસુધી કાઇનું પણ લક્ષ ખેંચાયું હાય એમ નહી લાગવાથી, મને એમના અંગે જે માહિતી મળી છે તે વાચકવર્ગના ઉપયોગાથે અત્રે રજ્યુ કરું છું.

૧–૨ આ ખંને માંથા શેઠ દેવચંદ લાલભાઈ ઝવેરી જૈન પુસ્તકાહાર કુંડ (સુરત) તરફથી પ્રકાશિત થયાં છે.

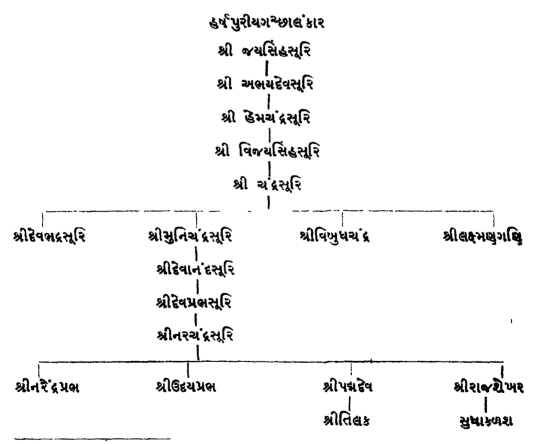
<sup>3</sup> આ પ્ર'થ હજુ સુધી મુદ્રિત થયે। નથી. અમાએ એની પ્રેસકાપી તૈયાર કરી છે અને अनेकार्थ-साहित्यः संग्रहना थील विकाशमां પ્રગટ કરવા ઇરાદા રાખીએ છીએ.

४. मलधारिगच्छमर्तुः सूरेः श्रीराजशेखरस्य गुरोः। शिष्यः सुधाकलश्च इत्येकास्रानाममालिकामतनोत्॥ ५०॥

#### વાચનાચાર્ય શ્રી સુધાકળશ અને તેની ગુરુપર પરા

શાંતમૂર્તિ મુનિરાજ શ્રી હંસવિજયજી મહારાજના શાસ્ત્રસંગ્રહ (વડાદરા)માં પ્રાપ્ત થયેલી સંગીતોષિનિષદ્ત્રં પલાવેદ્વાર ની પ્રશસ્તિ જણાવે છે કે-હર્ષ પુરીયગ છમાં શ્રી અલયદેવ સૂરિ નામ આચાર્ય થયા કે જેમને ગુર્જ રદેશના રાજ કાર્યું દેવે મલધારીના ઇલ્કાબ અર્પ શુ કર્યો હતો. એમની ગ છપર પરામાં સ્વ-પરસિદ્ધાંત અને સંગીત વિદ્યામાં નિષ્ણાત શ્રી નર્ચાદ્ર સૂરિ થયા. તેમના શિષ્ય શ્રી તિલકસૂરિની પાટે શ્રી રાજશેખરસૂરિ આવ્યા. તેમના શિષ્ય સુધાકળશે સં. ૧૪૦૬ માં આ સંગીતાપનિષદ્ ચંથસારાદ્વાર રચ્યા.

આ ટૂંકી છતાં અતિ ઉપયોગી <sup>પ</sup>પ્રશસ્તિ ઉપરથી વિશેષ જિજ્ઞાસા થતાં શ્રી દેવપ્રસ-સૂરિકૃત પાંડવચરિત્ર મહાકાવ્ય તેમ જ લક્ષ્મણુગણુપ્રણીત સુપાસનાહચરિત્રણી વિગેરેની પ્રશસ્તિએાના આધારે એમની આખી ગુરુપર પરા નીચે મુજળ જાણુવામાં આવી છે—



પ આ પ્રશસ્તિનાં પદ્મો આ જ લેખમાં પ્રસંગાપાત આધા-પાછા પુટનાટમાં આવી જવાથી અહીં આપ્યાં નથી.

#### भुनिराकश्री यत्ररविकथ्छ

# આ વંશવૃક્ષમાં આપેલા કેટલાક આચાર્યોના ટૂંક પરિચય— હ**પ**્પુરીયગચ્છ—

આ ગ<sup>2</sup>છ કયા આચાર્યથી કયા સમયમાં નીકળ્યો તેના કંઇ નિશ્ચય થયા નથી, પરંતુ અજમેર પાસે આવેલા <sup>દ</sup>હર્ષ પુર નામના નગર ઉપરથી આની પ્રસિદ્ધિ થઇ હાય એમ સંભાવના થાય છે. કાેટિકગલ્લ, ભારદાજ વંશ અને પ્રશ્નવાહન કુળની આ એક શાખા છે. આ ગ<sup>2</sup>છમાં નરેંદ્રાદિપ્રતિખાષ્ટિકા, સાહિત્યના સ્ત્રષ્ટાઓ, વાદીન્દ્રો તેમજ તપ-સ્વીએ અનેક થયા <sup>હ</sup>છે. શ્રી છુ. સા. કૃત ગ<sup>2</sup>છમત પ્રબંધમાં કાન્યકુળ્જ (કનાજ) નરેશ આમરાજાના પ્રતિખાષક શ્રી બપ્પલિટિસ્રિ આ ગ<sup>2</sup>છમાં થયાનું જલ્લાવે છે, પરંતુ મને તેના કાેઇ ચાહ્કસ પુરાવા પ્રાપ્ત થતા નથી. જે કદાચ એમનું કથન સત્ય હાેય તાે વિક્રમની આઠમી નવમી શતાપ્દિ પૂર્વેના ગ<sup>2</sup>છ સંભવે.

# શ્રી અભયદેવસૂરિ—

નવાંગી ટીકાકાર તથા સન્મતિતર્કના વૃત્તિકાર કરતાં આ આચાર્ય ભિન્ન છે. એમણે શ્રી મુનિચંદ્રસ્રિના સહવાસથી શિથિલના દ્વર કરી મુનિમાર્ગમાં પુન: જાગૃતિ આણી લ્હતી. માટા ભાગે વિહાર પણ તેમની સાથે જ કરતા હતા. શ્રી લ્વીરદેવ મુનિએ એમને મંત્રાદિ વિધિવિધાના શીખવ્યાં હતાં. ગૂર્જરેશ <sup>૧૦</sup>કર્ણ દેવ રાજએ એમને ' મક્ષધારી ' નામે પદ અર્પણ કર્યું' હતું, તેથી તેમનાથી મક્ષધારી ગચ્છની શરૂઆત થઇ મક્ષયગચ્છ પણ કહેવાય છે.

वादीन्द्रा. कित निर्जिताः कित तपांस्युमाणि तप्तानि च । श्रीमद्भषेपुरीयगच्छमुकुटैः श्रीस्रिस्त्रामलैः

सच्छिपैर्मुनिभिश्व वैति नयरं वागीश्वरं तन्मतम् ॥ सङ्गी० अ० ६, स्लो० ४८.

૮-૯ જાઓ મલધારી શ્રો હેમચંદ્રસ્રિવિરચિત જીવસમાસ વિગેરેની પ્રશસ્તિઓ શ્લો. ૬-૭-૮ ૧૦ શ્રી મેરુતું ગસરિકૃત પ્રળ'ધચિંતામણિના આધારે મં. ૧૧૨૮ ના ચૈત્ર વિદ હ ને સામવારે હસ્ત નક્ષત્ર અને મીન લગ્નમાં કર્ણું દેવના રાજ્યાભિષેક થયા હતા. તે કર્ણું એક દર ૨૯ વર્ષ, ૮ માસ અને ૨૧ દિવસ રાજ્ય કરી સં. ૧૧૫૦ ના પાષ વિદ ૩ ને શનિવારે શ્રવણ નક્ષત્રે હુષ લગ્નમાં સિહરાજને ગાદીએ બેસાડી દેવલાક પામ્યા હતા.

तद्गच्छेऽभयदेवस्त्सुगुरोः श्रीकर्णभूपेन यः। संज्ञा श्रीमलधारिणेति.....स्वर्गं निर्मिता॥ संभी. व्यः ६ ह्यो. ४५.

૬ શ્રી વિનયવિજય ઉપાધ્યાયે સં. ૧૬૯૬માં રચેલી શ્રીકલ્પસ્ત્ર સુખોધિકાવૃત્તિના આઠમા વ્યાપ્યાન-માં પ્રિયમ થસ્તિના પ્રસંગે " ૩૦૦ જિનમંદિર, ૪૦૦ લૌકિક પ્રાસાદ, ૧૮૦૦ હ્યાદ્મણોનાં ઘર, ૩૬૦૦ વિશ્વિકાનાં ઘર, ૯૦૦ ખાગળગીચા, ૭૦૦ વાવો, ૨૦૦ કુવા અને ૭૦૦ દાનશાળાઓથી અલંકૃત" આ પ્રમાણે વર્ણન કરેલું હોવાથી પ્રથમ આ શહેર પુષ્કળ આખાદીસંપન્ન અને અત્યંત પ્રાચીન હોય એમ જણાય છે.

७ राजानः प्रतिबोधिताः कति कति प्रन्थाः स्वयं निर्भिता,

#### વાચનાચાર્યશ્રી સુધાકળશ અને તેની સુરુપર પરા

વિશેષ માટે જુઓ એમના જ શિષ્ય શ્રી ચંદ્રસ્ર્રિકૃત સુનિસુવ્રત ચરિત્રની પ્રશસ્તિ; શ્રી હેમચંદ્રસ્

ે પ્રાકૃત હચાશ્રયની વૃત્તિમાં રાજશેખરસ્રિ જણાવે છે કે–તેઓ મૂળ પ્રહુમ્ન નામે રાજસચિવ હતા અને તેમણે પાતાની ઓ ત્યજ અલયદેવસ્ર્રિના ઉપદેશથી તેમની પાસે કીક્ષા શીધી હતી.

એમના વ્યાખ્યાનમાં ગુજરાતના રાજા શ્રી સિદ્ધરાજ જયસિંહ હંમેશાં હાજર રહેતા અને એમના ઉપદેશાનુસાર તીર્થયાત્રાદિ અનેક ધર્મકાર્યીમાં અગલાગ લજવતા. એમના રચેલા નિમ્ન લિખિત ગ્રંથા એમની વિદ્વત્તાની સાક્ષી પૂરે છે:—

- ૧ શ્રી વિશેષાવશ્યકવિવર**ણ**<sup>૧૧</sup> ( રચના સંવત્ ૧૧૭૫ )
- ર હરિલદ્રીય આવશ્યકવૃત્તિ ટિપ્પન (પ્રદેશવ્યાખ્યા) ગ્રં. ૪૬૦૦
- 3 શતક ( પંચમ કર્મ શ્રંથ ) ભાષ્યવિવરણ, શ્રં, ૩૮૦૦
- ૪ અનુયાેગદ્રારવૃત્તિ.
- ય ઉપદેશમાળા (પુષ્પમાલા ) સ્વાપત્રવૃત્તિ યુક્ત. ( રચના સં. ૧૧૭૫ ) ગ્રં. ૧૪૦૦૦
- **६ છવસમાસવિવરછ્યુ<sup>૧૨</sup> ગ્રં. ૬**૬૨૭
- **૭ ભવભાવના** સૂત્ર<sup>૧૩</sup> અને તેનું વિવરણ ( રચના સં ૧૧૭૦ )
- ૮ નંદીસૂત્ર ટિપ્પન.

સં. ૧૧૬૪ માં કર્તાના પાતાના હસ્તાક્ષરથી લખાયેલી નં. ૬ ની તાડપત્રની પ્રત સ્તાંભતીર્થ (ખંભાત)માં હોવાનું P. P. ૧/૧૮ માં સૂચવે છે.

શ્રી વિજયસિંહસૂરિ તેમજ શ્રી ચંદ્રસૂરિ પાેનપાેતાના રચેલા શ્રંથાની પ્રશસ્તિઓમાં એમની સમગ્ર કૃતિઓના ઉલ્લેખ કરે છે અને પુષ્કળ ગુણા વર્ણવે છે. વિશેષ હકીકત માટે લુઓ p. P. પ/૧૩/૯૦/૯૬ પેજ.

૧૨ આ ગ્રંથ ઉપર શ્રી શીલાચાર્યકૃત ટીકા પણ છે.

૧૩ આ પ્રાંથની અંતર્ગત તેમનાથચરિત્રની સં. ૧૨૪૫ ચૈત્ર શુદિ ૧૪ ની લખેલી પ્રત જેસલમેરુ ભાંડારમાં છે પરંતુ તે ભવભાવનાના પેટા ભાગ તરીક હાેવાથી અહિં જાદી ગણી નથી.

૧૧ ૫. લા. ભ. કૃત જેસલમેરુ ભાંડાગારીય સૂચિપત્રમાં પૂ. ૧૮, નં. ૧૫૭ માં દ્વિતીય ખંડની પ્રત વિ. સં. ૧૪૮૮ ની લખેલી સૂચવે છે.

व्यतीते विकासदृष्टाष्टाक्यान्तुभित वत्सरे । विशेषावस्यकव्याक्यायां खण्डं क्रिखितं मुद्दा ॥

#### भुनिरांक श्री यत्रविकथ्छ

# શ્રી વિજયસિંહસૂરિ-

એમણે સં. ૧૧૯૧ માં ઉપદેશમાળાવૃત્તિ રચી છે. એમના શિષ્ય પ**શ્રદેવ માટે સં.** ૧૨૪૭ ના અષાડ સુદિ ૯ બુધે પં. સાજણે ભરૂચમાં લખેલી શ્રી કદપસ્**ત્રની** તાડપત્રની પ્રત ખંભાતના શ્રી શાંતિનાથના ભંડારમાં છે. જુઓ પ્રશસ્તિ સંગ્રહ **ભા૦ ૧, પૃ. પપ.** 

## શ્રી ચંદ્રસૂરિ—

સં. ૧૧૯૩ માં શ્રી સુનિસુવ્રતચરિત્ર, સંગ્રહણીસૂત્ર, નિર્યાવલિકા સૂત્રવૃત્તિ વિગેરના રચયિતા. એમના શિષ્ય દેવભદ્રે સ્વગુરુરચિત સંગ્રહણીસૂત્ર ઉપર વૃત્તિ રચી છે. શ્રી લક્ષ્મણુ ગણિના કથનાનુસાર આ આચાર્ય લાટદેશમાં વિશેષ વિચરતા હોવા જોઇએ.

# લક્ષ્મણગણિ તથા વિબુધચંદ્ર—

સુપાસનાહ્યરિયંની પ્રશસ્તિમાં જણાવે છે કે—"એક દિવસ શ્રી વિબુધચંદ્રસ્રિ વિચરતા ધંધુકા નગરે આવ્યા ત્યાંના આષડ શ્રાવકે સુપાર્શ્વનાથનું ચરિત્ર રચવા વિનંતિ કરી અને તેમણે શ્રી હેમચંદ્રસ્રિના લઘુશિષ્ય(લક્ષ્મણ)ને આજ્ઞા આપી તેથી તેણે કુમારપાળ નૃપતિના રાજ્યમાં સુર્મંડલી નગરમાં શમ્બાસુતના ઉપાશ્રયમાં વાસ કરી વિ. સં. ૧૧૯૯ મહા સુદિ ૧૦ ગુરુવાર શ્રી સુપાર્શ્વનાથ ચરિત્રની રચના કરી." આ ગ્રંથ વિદ્વત્તાપૂર્ણ તેમ જ રસાસ્પદ અનેક કથાઓના ખજાના છે. ગુજરાતી ભાષાંતરમાં બે ભાગ પડેલ છે. મૂળ પણ પ્રતાકારે તથા બુકરૂપે છપાયેલ છે.

#### દેવલદ્ર ---

એમણે શ્રી સિદ્ધસેનિદિવાકરવિરચિત ન્યાયાવતારસૂત્ર ઉપર ટિપ્પન રચેલ છે. ગા. સીરીઝ તરફથી પ્રસિદ્ધ થયેલી જેસલમેરૂ ભાંડાગારીય સૂચિમાં શ્રી રાજશેખરની કૃતિ તરીકે નિદે શ કરવામાં આવેલ છે; પરંતુ તે ભ્રાંતિજન્ય છે. જુઓ સને ૧૯૨૮ માં જૈન શ્વેતાંબર કાન્ફરન્સ તરફથી છપાયેલી આ વૃત્તિના આંતિમ પદ્ય—

न्यायावतारविवृतौ विषमं विभन्य, किंचिन्मया यदिह पुण्यमवापि शुद्धम् । संत्यज्य मोहमसिछं भुवि शश्वहेव-भद्रैकभूमिरमुनास्तु समस्तछोकः ॥

આમાં તૃતીય અને ચતુર્થ ચરણુના અનુસંધાનથી દેવભદ્ર એવું નામ સ્પષ્ટ રીતે દર્શાવેલ છે.

#### વાચનાથાર્ય શ્રી સુધાકળશ અને તેની ગુરુપર પરા

એમણે કેટલા વર્ષની ઉંમરે ભાગવતી દીક્ષા સ્વીકારી હતી તેના નિશ્ચય નથી, છતાં ભાલ્યાવસ્થાથી જ વિદ્યાગ્યાસંગમાં જોડાયા હતા એમ એમના પાતાના જ નિશ્ન હિખિત પદ્ય ઉપરથી જણાઇ આવે છે.

श्रीशवेऽभ्यस्यता तर्कं रति तत्रैव वाब्छता । तस्य शिष्यछवेनेदं चके किमपि टिप्पनम् ॥

# શ્રી દેવાન દસ્

श्रीइन्द्रभूतिं वसुभूतिपुत्रं. સંગ્રક શ્રી ગાતમસ્તાત્રના રચયિતા.

#### શ્રી દેવપ્રભ—

અનર્ધ રાધવરહસ્યાદર્શ, શ્રી પાંડવચરિત્ર મહાકાવ્ય તેમજ મૃગાવતીચરિત્ર ( મં. ૧૭૦ ) ના સ્થાયતા.

## **શ્રી નરચ**ંદ્રસૂરિ--

એમણે મહામાત્ય વસ્તુપાલના આગ્રહથી કથા (૧૫) <sup>૧૪</sup>રત્નસાગર, <sup>૧૫</sup>અનર્ધ રાઘવિટિપ્પન, જ્યોતિ:સાર, પ્રાકૃતદીપિકાપ્રબાધ ( શ્રી હૈમપ્રાકૃતરૂપસિદ્ધિ ગ્રં. ૧૫૦૦ ) ન્યાયકંદલી ટિપ્પનક અને સંબાધપંચાશિકા ( ઔપદેશિક) વિગેરે ગ્રંથા રવ્યા છે. સંક્ષિપ્ત સમરાદિત્ય ચરિત્રકાર પ્રદુમ્નસ્રિને એમણે ઉત્તરાધ્યયનનો વાચના આપી <sup>૧૬</sup>હતી. સં. ૧૨૭૧ માં એમની આગ્રાથી ગુણવદ્દભે વ્યાકરણ્યતુષ્કાવય્રિ રચી છે. શ્રી દેવપ્રભસ્રરિનું પાંડવયરિત્ર, તેમ જ ઉદયપ્રભસ્રરિના ધર્માભ્યુદય કાવ્યનું સંશાધન એમણે કર્યું હતું. વસ્તુપાલ તેજપાલના એ માતૃપક્ષીય ગુરુ હતા. સં. ૧૨૮૮ માં એમણે રચેલાં શ્રી વસ્તુપાલ મંત્રીના સ્તુતિરૂપ પ્રશસ્તિ કાવ્યો ગિરનાર ઉપરના શિલાલેખામાં નજરે પઉ છે. ૧૭ આ આયાર્થ વિદ્રાન્ હોવા છતાં સંગીતિવિદ્યામાં પણ પ્રવીણ ૧૯ હતા.

૧૪ સં. ૧૩૧૯ વર્ષે ભાદવા સુદિ ૫ શુક્રે મહંવીઃતની શાળામા ધનપાળે લખેલી પ્રત સંધ**્રાના** પાડાના જૈનજ્ઞાન ભંડાર[પાટણ]માં છે.

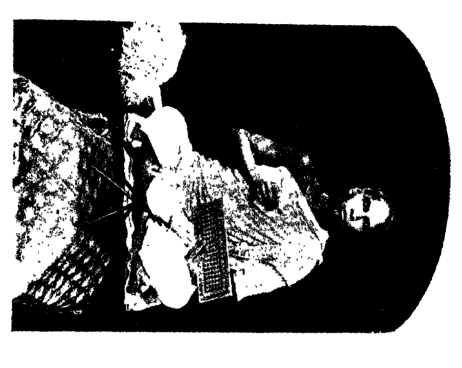
१५ टिप्पनमनर्घराष्ट्रवशास्त्रे किल टिप्पनं च कन्दल्याम् । सारं च्योतिषमदृभद् यः प्राक्तनदीपिकामपि च ॥ न्यायअंदलीपंजिआमां श्री राजशेभरस्रि.

१६ श्रीमते नरचन्द्राय नमोऽस्तु मलधारिणे । ददे मेऽनुत्तरा येनोत्तराध्ययनवाचना ॥ २३॥ सभराहित्य०

૧૭ જુએ જિનવિજય પ્રા. લે. સં. ભા. ૨, લેખાંક ૩૯-૪૨.

१८ तद्वंशे नरचंद्रचरिरभवत् सच्छास्रसंगीतसृत्

संगी. अ. ६ स्टो॰ ४९.



स्व॰ शोतमूर्ति मुनिराज थी हंमविजयजी महाराज.

शांतमूर्ति १०८ श्री हंसविजयजी महाराजना सुविनीत शिष्य----



गुरुसहाराज्ञनी अखंड भक्ति करनार अनुकरणीय पंन्यायजी महाराज्ञश्री मंपत्रिजयजी के जेशा शतास्त्रितायकना सवाद्वामां प्रथम पंन्यास थया छे.

## भुनिराक श्री अतुरविकथ्

કાશહુદગચ્છીય શ્રી ઉદ્યોતનસ્ર્રિના પ્રીતિપાત્ર શ્રો સિંહસ્**રિના <sup>ત</sup>ર્શિષ્ય પ્રથમકાશ,** જન્મસસુદ્ર ( બેડાવૃત્તિ યુક્ત ), પ્રશ્નશતક( સં. ૧૩૨૪ મહા સુદ્રિ ૮ રવિવાર બેડા **લયુ-**ભગિની ૧૦૫૦ <sup>શ્</sup>લાકપ્રમાણુ જ્ઞાનદીપિકા )ના રચયિતા એમનાથી ભિન્ન સમજવા.

## શ્રી ઉદયપ્રસસૂરિ---

એમએ સં. ૧૨૯૯ માં ઉપદેશમાળા કર્લ્યુકા રચી છે.

ધર્માભ્યુદયના કર્તા તેમ જ મહામાત્ય શ્રી વસ્તુપાલના પિતૃપક્ષીય ગુરુ નાગે દ્રગચ્છીય હોવાથી એમનાથી ભિન્ન સમજવા.

કર્મવિપાક (પ્રથમ કર્મથાંથ), કર્મસ્તવ (બોનો કર્મગ્રાંથ) અને શતક (પંચમ કર્મગ્રાંથ) ઉપર ટિપ્પન રચનાર કચા ઉદયપ્રભ છે તે પ્રત નેયા સિવાય નિશ્વય થાય તેમ નથી.

## શ્રી નરે દ્રપ્રસ—

મંત્રીશ્વર વસ્તુપાળની પ્રેરણાથી એમણે અલંકારમહાદિધ તેમજ કાકુસ્થકેલિ શ્રંથા બનાવ્યા છે. ગિરનાર ઉપરના શ્રી નેમિનાથના દેવાલયમાં પૂર્વદ્વાર ઉપર આવેલા શિલાલેખમાં, (વસ્તુપાલની સ્તુતિ ૧૩ કાવ્ય તરિકે) એમનું નામ નજરે પડે છે. જાઓ જિનવિ. પ્રા. લે. ભા. ૨, લે. ૪૧.

# શ્રી પદ્મદેવસૂરિ—

એમણે શ્રી સિદ્ધસેનદિવાકરના રચેલા **લાબ્ધિપ્ર'પ'ચા ગ્રંથ** પર **લ**િધપ્રપ'ચપ'ચાશિકા નામની લઘુટીકા રચી છે તથા યાેગરહસ્ય નામના ગ્રંથ પણ ર<sup>ચ્</sup>યાે છે.

# શ્રી તિલકસૂરિ—

સુપ્રસિદ્ધ તીર્થરાજ શ્રી આખૃજી ઉપર વિમળશાહના મંદિરની એ દેવકુલિકામાં સં. ૧૩૩૮ માં આ આચાર્યના હસ્તે પ્રતિષ્ઠિત ધએલી પ્રતિમાઓ છે. (જિનવિ. લે. સં. બા. ૨, લે. ૧૪૪–૧૪૫) તથા મીયાગામમાં શ્રી મનમાહન પાર્શ્વનાથના જિનાલયમાં (સં. ૧૩૫૨ વૈશાખ વ્રદિ પ સામે), માતરના શ્રી સુમતિનાથજી (સાચા દેવ) ના મંદિરમાં સં. ૧૩૭૧ માઘ સુદિ ૧૪ સામે અને ખંભાતમાં ખારવાડાના શ્રી મહાવીરસ્વામીના દેરાસરમાં પણ એમની પ્રતિષ્ઠિત પ્રતિમાઓ દૃષ્ટિગાચર થાય છે. એમણે........ શ્રંથ રચેલ છે. પ્રસ્તુત વાચનાચાર્ય શ્રી સુધાકળશ પણ એમના હસ્તદીશ્રિત છે. ૧૯

१९ तस्माच्य्रीतिलकामिधो गुदरभूद् यहत्तदीकास्त्वहम् । संशीत० २०६, १६। ४८

<sup>ે</sup>યતાબ્દિ મુંચ ]

#### વાચનાચાર્ય શ્રી સુધાકળશ અને તેની ગુરુપર'પરા

# શ્રી રાજશે ખરસૂરિ—

શ્રીધરની ન્યાયકેંદલી ઉપર પંજિકા, રત્નાકરાવતારિકાપંજિકા, સ્યાદ્રાદકિલકા, ષડ્દર્શનસમુચ્ચય, પ્રાકૃતદ્વચાશ્રય વૃત્તિ ( સં. ૧૩૮૭ ) સ્રિરમંત્રનિત્યકર્મ, નેમનાથ- ફાંગ ( સં. ૧૪૦૬ ) અને વિનાદાત્મક કથા સંગ્રહ નામના ટૂંકા રસપ્રદ અને બાધક બાધકથાઓના સંગ્રહ રચ્યા છે જેનું ગુજરાતી ભાષાંતર જે. ધ. પ્ર. સભા (ભાવનગર) એ સં. ૧૯૭૮ માં પ્રગટ કર્યું છે. વિશેષમાં એમણે સં. ૧૪૦૫ ના જયેષ્ઠ માસની શુકલ પંચનીએ દિલ્હીમાં રચેલા ચતુર્વિંશતિપ્રબંધ (પ્રબંધકાષ) ઇતિહાસક્ષેત્ર ઉપર સારા પ્રકાશ ફેંકે છે. આમાં આચાર્યો, મંત્રીએા અને કવિઓનાં એકંદર ૨૪ વર્ણના છે. પાટણના ભાભા પાર્ધનાથજના દેરાસરમાં સં ૧૪૧૮ બીજા વૈશાખ સુદિ ૩ બુધનારે એમના હાથે પ્રતિષ્ઠિત થએલી ધાતુમયી શ્રી પાર્ધનાથની પ્રતિમાઓ હજી વિદ્યમાન છે. જુઓ. બુ. સા. ધા. પ્ર. લે. ભા ૧, લે ૨૨૭ પૃ. ૪૧

## શ્રી સુધાકળશ---

આ પ્રમાણ લિભ લિભ સાધનાંદ્રારા એમની ગુરુપરંપરા તપાસતાં વિદ્વાનાના અખાડા સમાન શ્રી હર્લપુરીય (મલધારી) ગૃચ્છમાં વિક્રમની ચાદમી સદીના અંત અને પંદરમી શતાબ્દિની શરૂઆતમાં એમની વિદ્યમાનતા નિશ્ચિત થાય છે. આ સિવાય જન્મસ્થાન, જન્મસંવત, દીક્ષાસંવત, અવસાન સમય તેમ જ એમની શિષ્યસંતિ વિગેરે માટેના કંઇ પણ સાધના પ્રાપ્ત નહી થવાથી તે જિજ્ઞાસા અપૂર્ણ રહે છે.

# એમની કૃતિએા—

- **૧ एकाक्षरनाममाला**—( <sup>१</sup>લે ક ૫૦ ) વિદ્રદ્રર્ગમાં સુપ્રસિદ્ધ છે અને બે ત્રણ સ્થળે સુદ્રિત પણ થઇ ગયેલ છે.
- ર સંગીતોપનિષદ્—આ ગ્રંથ બહુ જ માટા પ્રમાણમાં હાવા સંભવ છે. એના ઉપર ખાસ પાતાની જ રચેલી ટીકા પણ હાવી બેઇએ.

હુજુ સુધી કાઇ સ્થળે આ ગ્રાંથ જોવામાં આવ્યા નથી.

ર संगीतोपनिषद्शंधसारोद्धार—ઉપર્યુક્ત શંથ રચ્યા પછી ૨૪ વર્ષના માટા ગાળા વટાવી પાતાની પુખ્ત ઉમરે અભ્યાસ, ચિંતન અને અનુભવના પરિણામે સંગીતના દરેક વિષયોના નિચાડ કરી સામાન્ય ખુદ્ધિના અભ્યાસીઓને પણ સહેલાઇથી જ્ઞાનપ્રાપ્તિ થાય એવા હેતુથી સંક્ષેપમાં સરલતાપૂર્વક આની રચના કરવામાં આવી છે. દરેક ઉપયોગી વિષયો ટ્કમાં વર્ણવ્યાં છે. શ્રંથની સમાપ્તિ કરતાં પ્રશસ્તિના ચાર કાવ્યા આપ્યાં છે તેમાં આ અન્ને શ્રંથાના રચનાકાળ પાતે નીચ પ્રમાણે જણાવે છે—

## भुनिराज श्री यतुरविक्यक

# संगीतोपनिषद्मंथं खाष्टाग्निशशि (१३८०) बत्सरे । ऋतुशून्ययुगेन्द्रब्दे (१४०६) तत्सारं चापि निर्ममे ॥ ५१॥

આ <sup>શ્</sup>લાકમાં સ્વાપત્ત ટીકાના રચનાકાળ જણાવ્યા નથી, તથાપિ સારાહારના પ**હેલાંના** સમય હાઇ શકે; કારણ કે તેના દરેક અધ્યાયના અંતે પાેતે નીચે મુજબ ઉલ્લેખ કરે છે.

इति श्रीमलधारिगच्छमंडनवादीन्द्रश्रीराजशेम्बरसूरिशिष्यवाचनाचार्यश्रीसुधाकलशिबर-चिते स्वोपझसंगीतोपनिषद्प्रन्थसारोद्धारे नृत्यपद्धतिप्रकाशनो नाम षष्ठोऽध्यायः ॥ ६॥

આ શ્રંથના છ અધ્યાય છે તેનાં નામ અને <sup>૧</sup>લાકસંખ્યા---

| ٩ | ગીત પ્રકાશન                            | <sup>હ્</sup> લાેક ૯૪ |
|---|----------------------------------------|-----------------------|
| ર | પ્રસ્તારાદિ સાેપાશ્રય તાલ પ્રકાશન      | 66                    |
| 3 | ગુણ <del>ુ -સ્</del> વર–રાગાદિ પ્રકાશન | २८                    |
| X | ચતુવિ <sup>૧</sup> ધ વાઘ પ્રકાશન       | 66                    |
| પ | નૃત્યાંગ–ઉપાંગ–પ્રત્યંગ–પ્રકાશન        | <b>૧</b> ૪૧           |
| Ę | નૃત્યપદ્ધતિ પ્રકાશન                    | ૧૫૧<br>. યહે          |

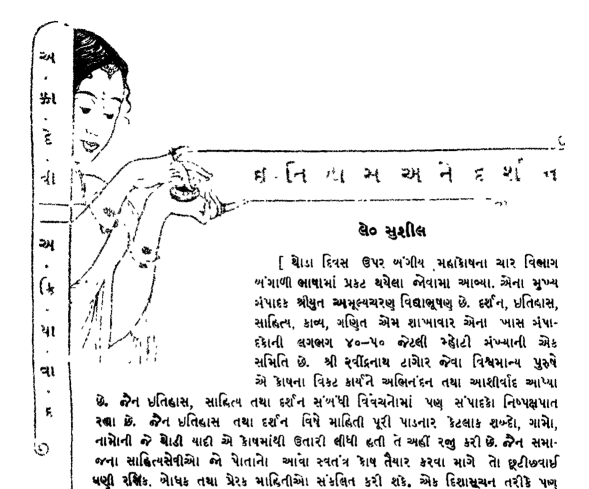
અમને ઉપલગ્ધ થયેલી પ્રતિ જો કે છે તો નવીન લહિયાની લખેલી છતાં ખહુ અશુદ્ધતા નથી. પ્રતના કદ ઇંચ ૧૧–૫ છે. પત્ર સંખ્યા ૨૦. ખન્ને બાજી મળી લાઇન ૩૦ અને દરેક લાઇનમાં આશરે ૫૫ અક્ષર છે.

આ ગ્રંથના આદ્ય <sup>શ્</sup>લાક આ પ્રમાણે—

आनन्दनिर्भरपुरंदरपंकजाश्ची-नाट्यक्षणत्रुटितहारछताविमुक्तैः । मुक्ताफलैः किल दिवापि विसर्पितारा, यद्देशनावनिरभूत् स जिनः श्रिये वः ॥ १॥

દરેક અધ્યાયની શરૂઆતમાં ભિન્ન ભિન્ન રીતે મનાહર કાવ્યામાં જિનસ્તુતિ કરવામાં આવી છે. પ્રસંગાપાત નાદ-રાગરાગિણી વિગેરેની ઉત્પત્તિ આદિ અનેક વિષયા ચર્ચી પ્રાથના ગારવમાં વધારા કર્યો છે. ગા. એા. સીરીઝ તરફથી છપાયેલ સંગીતમકરંદ તથા સંગીતપારિજા૦ કરતાં આ શ્રંથ વિશેષ મહત્તાવાળા છે એમ મારું માનવું છે.

આ બન્ને ગ્રંથા મળી શકે તેટલા સાધના એકત્રિત કરી સુંદર રીતે નવીન પહિતિ પ્રમાણે પ્રસિદ્ધ કરાવવાની જરૂર છે. જો કાઇપણ સંસ્થા વિગેરે આ કામ ઉપાડી **લે** તો ગ્રંથરત્ન ઉધેહીના ભાગ થતા અચે, જ્ઞાનાહારના સારા લાભ મેળવે અને સંગીતાપાસકા માટે એક અપૂર્વ સાધનની ભેટ ધરી ગણાય.



#### : અર્ક હેાલ અથવા અર્કવિદ્ધિ :

મા ઉદ્ધરણ ઉપયોગી **થશે** એવી ઉમેદ છે. ો

મૂળ આર્મપુર ઉપરથી અઇહાલ અથવા અઇવિક્ષિ નામ પડ્યું હોય એમ વિદ્વાના કહે છે. અઇ-ક્રેલ, સુંભઇ ઇલાકામાં-વિજપુર જીક્ષામાં, બાદામી તાલુકાનું એક ગામ છે.

ઇ. સ. ના સાતમા-આઠમા સૈકામાં ચાલુકચોની પશ્ચિમ પ્રાંતની રાજધાનીનું એ શહેર હતું. એ વખતે અ⊌હાલની આસપાસ મજખૂત કીક્ષો હતા તથા શહેરમાં પણ વિશાળ રાજમાર્ગો હતા. આ અહેરમાં અને શહેરની આસપાસના પ્રદેશમાં ઘણા પ્રાચીન મદિરાના લગ્નાવશેષ મળી આવે છે. ઓખામાં એલ્ઝાં ૬૦-૬૫ જેટલાં મંદિરાની સંખ્યા થવા જાય છે. પૂર્વ અને ઉત્તર-પૂર્વ દિશામાં એ સુકાઓ પણ છે.



શ્રી. ભીમજભાદં હરજીવન ( તુરીલિ ) ૄ યુ કર

નદી અને પહાડને લીધે સૃષ્ટિસાંદર્ય પણ અહીં લહેરાય છે.

ગામની પૂર્વ દિશાએ મેગુઠી નામનું એક જૈન મંદિર છે. એક લાંબો શિલાલેખ મળી આવ્યો છે તે ઉપરથી, શક ૫૫૬ ( ૬૩૪–૬૩૫ ઇ. સ. ) માં ચાલુક પરાજ બીજા પુલકેશીના સમયમાં, શ્રી વરકી ત્રિએ એની પ્રતિષ્ઠા કરી હોય એમ જણાય છે. એક જૈન શકા પણ છે.

ગામની ઉત્તર દિશાએ એક પ્રાચીન મંદિર છે. આજે એ દુર્ગામંદિરના નામે ઓળખાય છે. એના ળાલાં તથા બીતરી સ્થાપત્ય ઉપરથી, કેટલાક પંડિતા એવું અનુમાન કરે છે કે મૂળ એ બૌલીનું ચૈત્મમંદિર હોવું જોઇએ. મંદિર લાહું સુંદર તથા મનારમ છે. વૈષ્ણુવ દેવતાઓની અધિકતા એમ સૂચવે છે કે કાઇ સમયે આ મંદિર ઉપર વૈષ્ણુવોના અધિકાર પ્રવર્તાતા હશે. શિવમંદિરના કેટલાક અવશેષા સૂચવે છે કે શૈવાએ પણ એ મંદિર ઉપર ચાંડા બોગવટા:માવ્યા હશે. બાડા મંદિરમાંના કેટલાક શિલાલેખા તા જૈન સંપ્રદાયના એક મંદિર તરિક જ એને ઓળખાવે છે. સંભવ છે કે જૈન સંઘની રાજકારણી જાહાજલાલી વખતે વૈષ્ણુવા અને શૈવાને ખસેડી જૈન ઉપાસકાએ એ મંદિર પાતાને કબજે કર્યું હોય.

અહીં એક બીજું વિરૂપાક્ષ નામનું મંદિર છે. આજે એની ઉપર લીંગાયતોના અધિકાર છે, પણ એના દક્ષિણદ્વાર ઉપરથી એમ લાગે છે કે મૂળ એ મંદિર જૈનાનું જ હેાવું જોઇએ. પ્રાચીન કાળમાં કેાઇ હિંદુ મંદિરનું મુખ દક્ષિણ દિશા તરફ રહેતું ન હતુ. મંદિરા ઉપર પણ ક્રાંતિના કેટલા એાળા ઉતરે છે ?

#### : શિલાલેખમાં ઇતિહાસ :

મેગુટી-મંદિરના શિલાલેખ તા ઇતિહાસના મહાત્રંથનું એક પૃષ્ઠ છે એમ કહીએ તા પણ ચાલે. રાજા પુલકશા અને તેના પૂર્વ જોની ઘણીખરી માહિતી આ શિલાલેખ પૂરી પાંડે છે. સંસ્કૃત અને કાનડી ભાષાના એ ભાગમાં આ લેખ વહેં ચાયેલા છે. સંસ્કૃત લિપિવાળા ભાગ સાતમા સૈકાના છે. એના ભાવાર્થ આ પ્રમાણે છે

ભગવાન જિને દ્રેના જય હા ! અપરાજેય ચાલુક ચકુળના જય હા ! સત્યાશ્રય હંમેશા જયવંત વૃત્તી !!

ચાલુક્યવંશના ખહુ રાજાએ થઇ ગયા તે પછી એ જ વંશમાં એક જયસિંહવક્ષભ નામના બહુરહ્યુવિજયી, પરાક્રમી નૃપતિના જન્મ થયા. એના પુત્ર રહ્યુરાગ, એના પુત્ર ભાગ્યવાન્ પુલિકેશી, વાતાપીપુરીના અધીશ્વર હતા. એછે અશ્વમેધ થઇ કર્યો હતા. એને ક્રોત્તિંવર્મા નલ નામે એક પુત્ર હતા. એ કદંબા અને મૌર્યોને માટે પ્રલયકાળ સમા હતા. કદંબકુલના એછે ધ્વંસ કર્યો. એની પછી એના નહાના ભાઇ મંગલેશ ગાદી ઉપર આવ્યો.

મંગલેશ પૂર્વ તથા પશ્ચિમના સમુદ્ર પર્ય ત દિગ્વિજય વર્ત્તાવ્યા અને કટછૂરોએને યુદ્ધમાં હરાવી એમની રાજ્યલક્ષ્મી લઈ લીધી. તે પછી તેણે ભારે સૈન્ય સાથે રેવનીદ્ગીપ ઉપર ઘેરા ઘાલ્યા. મંગલેશના વ્હાટા ભાઇના પુત્ર પુલિકશી, મંગલેશના ભયથી રાજ્ય છાડીને નાસી ગયા. મંગલેશ પાતાની ગાદીએ પાતાના પુત્રને ખેસારી સ્વર્ગ સંચર્યો.

એટલામાં રાજ્યમાં અશાંતિની આગ ફેલાઇ. એ તકના લાભ લઇ બીજા કેટલાક ્શત્રુએ ચાલુકય-

#### ઇતિહાસ અને દર્શન

રાજ ઉપર ચડી આવ્યા. પુલિકશીએ પાતાના ખાલુખળથી એમના પરાલવ કર્યા. આપ્યાયિકાખ્ય ગાર્વિદ, કે જે લીમા નદીની ઉત્તર તરફ ધસી આવ્યા હતા તે પુલિકશીના પરાક્રમની વાત સાંભળી, સીધા પેતાને ઘેર ચાલ્યા ગયા. નદીના કાંઠા ઉપરની વનવાસી નગરીને પુલેકશીએ ઘેરી લીધી. ગંગ તથા આલૂપ નૃપતિઓએ પુલેકશીનું સ્વામીત્વ સ્વીકારી લીધુ. કેંક્સ્યુદેશમાં મૌર્યોના પ્રભાવ ડાંખા પક્રમો. પશ્ચિમ કિનારા ઉપરની બીજી એક નગરી ઉપર આક્રમણ કર્યું. લાટ, માળવા તથા ગુજરાતના રાજાઓએ પુલેકશીનું શાસન કબ્રુલ રાખ્યું. આર્યાવર્ત્તના સમાટ જેવા મહારાજા હર્ષના મહેં ઉપરનું હાસ્ય પસ્થુ ઊડી ગયું.

# अपरिमितविभूतिस्फीतसामन्तसेना मकुटमणिमयूखाकान्तपादारविन्दः । युविपतितगर्जेद्राणीकवीभत्सभूतो भयविगलितहर्षो येन चकारि हर्षः॥

હુજારા ગામાના અધીધર મહારાષ્ટ્રીઓને, એણે પાતાના પગ પાસે નમાવ્યા કલીંગ, કાશલના ભૂક્કા ઉડાડી મૂક્યા પિષ્ટપુરના કીક્ષો તો એવા પીસી નાખ્યા કે એની રજે રજ આકાશમાં ઊડી ગઈ. કુણાલ-સરાવરનું પાણી મનુષ્યાનાં લાહીની નદી મળવાથી લાલરંગી ખની \*ગયુ. પલવપતિનું પરાક્રમ કાંચીપુરની ચાર દીવાલા વચ્ચે જ કેદી જેવું ખની ચૂક્યું હતું. કાવેરી નદીમાં એણે હાથીઓના ભૂથતા પૂલ ખાંધ્યા અને એની સહાયથી ચાલ, પાંક્ર તથા કેરલ વિગેરની શાલા-લક્ષ્મી વધારી.

અમાંવા સર્વ દિગ્વિજયો, સત્યાશ્રય. વાતાપી નગરીમાં એકા એકા સમસ્ત પૃથ્વી ઉપર—એક નગરીની જેમ–પાતાની આણુ વર્ષાવતા. મહાભારતનું યુદ્ધ વીત્યા પછી ત્રણ હજાર, સાતસા પાંત્રીસ વર્ષ બાદ, શક નપતિઓના પાંચસા છે પન વર્ષ પસાર થયા બાદ, કલિયુગમાં, જિને દ્રનું આ મંદિર સત્યાશ્રયના અનુશ્રદ્ધી રવિક ત્રિંએ નિસ્તું. આ કાવ્ય કાલિદાસ અને ભારવીની જેમ પ્રસિદ્ધ કવિ રવિક ત્રિંએ પાતે રચ્યું છે.

અમા લેખમાંની પંક્તિએ ઉપરથી રવિક તિં અલંકારશાસ્ત્રમાં ખૂબ નિપુણ દ્વાય એમ લાગે છે. એમના ઉત્પ્રેક્ષા અલંકાર તા આળાદ છે. કાલિદાસના ગ્ધુવંશના કેટલાક શ્લેદાની આ ક્ષણે રહેજે રસ્તિ થઇ આવે છે. કાવ્યમા આર્યા, શાઈલવિક્રીહિત, ઉપજાતિ, રથાહના, ઔપછન્દસિક, દૃતવિલંભિત, વસન્તતિલકા, વંશસ્થા, માલિની, અધ્ધા મન્દાકાંતા, મત્તેભવિક્રીહિત, ઇન્દ્રવજા, અનુષ્ટુપ, પ્રદૂર્ષિણી અને આર્યાગીતિ વિગેર છે દા વપરાયા છે. રવિકાર્તિના પાહિત્યના તથા કવિત્વશક્તિના એ પુરાવા છે.

#### : અકલંક, અકલંકચંદ્ર, અકલંકદેવ :

એ નામના, દિગ ળર જૈન આમ્નાયમાં એક પ્રસિદ્ધ દાર્શનિક થઇ ગયા છે. મહીસુરના ત્રમણ્યુ

सनद्भारणघटा स्थिगितान्तरालम्, नानायुद्धक्षतनरक्षतजाङ्गरागम् ।
 आसीजलं यदवमिर्दतमञ्जगर्भे, कौणालमंबरमिवार्जितसान्ध्यरागम् ॥

त्रिंशत्सु त्रिसहसेषु भारतादाहवादितः सप्ताब्द शत्युक्तेषु पंचसु ।।
 पंचाशत्सु कलौ काले षट्सु पंचशतासु च । समासु समतीतासु शकानामपि भूभूजाम्—

ખેલગાલમાં એમના જન્મ થયા હતા. ઇ. સ. ની સાતમી સદી-પ્રથમાર્ધ, એમના જન્મસમય મનાય છે. એમ કહેવાય છે કે તેઓ રાજપુત્ર હતા. ધર્મની શાેધમાં એમણે પિતૃગૃહના ત્યાગ કર્યો હતાે. ધ

ઇ. સ. ૧૧૫૩ – ૫૪ માં રાષ્ટ્રકૂટરાજ દિન્તદુર્ગે, ચાલુકયાને હરાવી કાંચીનગરીના કબજો **લીધા** હતા. અકલં કદેવ એ વખતે વિદ્યમાન હતા. દાર્શનિક તરિકેનો એમની પ્રતિષ્ઠા સ્થાપિત **થઇ ચૂકા** હતી. દંતિદુર્ગનો પછી જ્યારે કૃષ્ણુરાજ (પ્રથમ) શુભતુંગ ગાદી ઉપર આવ્યા ત્યારે પણ અકલં કદેવ પાતાનુ ઉમ્ચ સ્થાન જાળવી રહ્યા હતા.

કાંચીરાજ હિમશીતલના સમયમા, રાજસભામાં જ બોંહો સાથે લણા માટે શાસ્ત્રાર્થ થયો હતા અને બોંહો એમાં હારી ગયા હતા. વધુમાં એમ પણ કહેવાય છે કે શાલીવાહન શક હર બાં હિમશીતલના સમયમાં, ઉત્તરાપથથી ઘણા જૈના કાચીમાં આવીને વસ્યા હતા. એ વખતે કાંચી અરણ્ય જેવું જ હતુ. જૈનોએ અરણ્ય કાપીને સાફ કર્યું અને વસવાટ શરૂ કર્યા. એ જ અરસામાં, શાસ્ત્રાર્થમાં બોંહોને અકલ કદેવ હરાવ્યા પહેલા તો એવા કરાવ થયા હતા કે બોંહો જો હારે તો એમને લાણીમાં ઘાલી પીલી નાખવા, પરંતુ રાજ્ય પાતે દયાળુ હોવાથી એમને સિહલદ્વીપમાં નાસી જવાની પરવાનગી મળી.

અકલ ક. આમન્તભુદ નામના જૈન દાર્શનિકની "આપ્તમીમાસા " ઉપર અપ્ટશની ટીકા લખો છે. એ મિવાય 'લઘીયસ્ત્રય ' ન્યાયવિશ્વય ' અકલ કરતાત્ર ' સ્વરૂપસંખાધન ' પ્રાયશ્વિત ' દેવાગમ્-રતાત્રન્યામ ' 'પ્રમાણરત્નપ્રદીપ ' અને 'તત્ત્વાર્થવાત્તિક ' નામના પ્રથ ઉપર તત્ત્વાર્થવાત્તિક વ્યાપ્યાનાલ કાર નામે ટીકા પણ લખી છે. કાનડી ભાષામા 'જૈન વર્ણાત્રમ ' નામે એક પ્રથ પણ એમણે રચ્યા છે

અહામમીમાં સા વિષે બીજી ' અષ્ટસહસ્તી ' ડીકા લખનાર શ્રી વિદ્યાન દ અથવા પાત્રકેસરીએ શ્રી અકલ કદેવના નામાે લેખ કર્યા છે—પાતે એમના જ પગલે ચાલ્યા છે એમ એમણે સ્વીકાર્યું છે. માણિક ક્યનં દીએ પાતાના ' પરીક્ષામુખ ' માં અને પ્રભાચંદ ' પ્રમેયકમલમાર્ત્ત ડ'મા આ અકલંકના ઉદ્યેખ કર્યો છે. \* ન્યાયકુમુદ્દ—ચન્દ્રોદય નામક અકલંકરચિત લદ્યીયસ્ત્રય ગ્રંથની ડીકામાં એમણે પાતાને એમના શિષ્ય તરિક એળ ખાવ્યા છે.

९ जीयाचिरमकलंकब्रह्मा लघु हव्व तृपतिवरतनयः अनवरतनिखलविद्वजननुत विद्यः प्रशस्तजनहृद्यः इति तत्त्वार्थवार्तिकव्याख्यानालंकारः प्रथमोऽध्यायः

અક ' દિવાબર કથા કેલમાં, '' નિષ્કલ કાતથા અકલંકને, માન્યખેટના શુભતુગ રાજ્યના પુત્ર તરીકે આવેળખા-વ્યા છે શ્રી ભાડારકર માને છે કે એ રાજા પ્રથમ કૃષ્ણ દ્વેત્રો જોઇએ.

ર પ્રત્રગૃમેલગાલ ના એક શિલાલેખમાં મહિલસેત કહે છે કે અકલ કરેવે મહારાન સાહસતુ ઝની સભામાં ત્રણ ક્લાક ઉચ્ચાર્યા ત્રીજ ક્લાકમાં બાહ્ધાના પરાજયના પ્રસંગ વર્ણવાયેલા છે:—

नाइंकारवशीकृतेन मनसा न द्वेषिना केवलम्, नैरात्म्यं प्रतिपय नश्यति जने कारुण्यबुध्ध्या मया । राज्ञः श्रीहिमशीनलस्य सदसि प्रायोविद्गधात्मनो, बौद्धौधान् सकलान् विजित्य सुगतः पादेन विस्फोटितः

<sup>\*</sup> अकलंकवचोम्भोधे ऋहमे येन धीमता. न्यायविद्यामृतं तस्मै नमो माणिक्यनन्दिने-

#### ઇતિહાસ, અને દર્શન

જેન હરિવ'શના રચયિતા ( શકાબ્દ ૭૦૫ ) જિનસેન, આદિપુરાખુમાં અકલ'કને સંભારે છે. કાનડો કવિ પંપ પણ એમનું નામ તોધે છે. ( શકાબ્દ ૮૬૭ ) પેજા, કમલભવ, નાગચંદ્ર વિગેરે પણ અકલ'કના નામનિર્દેશ કરે છે. સાયનમાધવે ' સર્વદર્શનમ'ત્રહ ' માં અકલ'કદેવરચિત સ્વરૂપ સંબાધન-માંથી અવતરણો લીધાં છે.

મહીસુરના એલગાયીના એક શિલાલેખમાં [ ૧૦૭૭ ] અને સૌંદતિના એક શિલાલેખમાં ( શકાળ્દ ૯૦૨ ) અકલંકદેવનું નામ આવે છે.

ઈ. સ. ના તેરમા સૈકામાં આ જ નામના ખીજન એક જૈન પંડિત થઇ ગયા છે. તે**એા મહી-**સરમાં રહેતા. નાગર જીક્ષાના એક કાનડી શિલાલેખમા લખ્યું છે કે અકલંક અને **પુષ્પસેન બન્ને** રાજગુરુ હતા.\* અકલંકને અહીં સકલાગમંકાવિદ, મહામંડલાચાર્ય તરિક એાળખાવ્યા છે. એમણે તથા પુષ્પસેને ઇ. સ. ૧૨૫૫ માં યોગાસને પાતાના દેહ ત્યજ્યા હતા.

અપદારમા સૈકાને અંત અને એાગણીસમા સૈકાનાં આરંભમા અકલકભદ નામના એક યતિ થઇ ગયા. તેઓ પાસ્તકગચ્છ અથવા દેશીગણ મંપ્રદાયના હતા. કનકગિરિ જૈન પ્રતિક્રાનના તેઓ મુખ્ય માચાર્ય હતા.<sup>૧</sup> ૧૮૧૭ માં ગામરાજનગર તાલુકાના મલેયુર ગામ પાસે એક પહાડ ઉપર એમનું અવસાન થયું હતું.

#### : અકલક સ્વાસી :

અમા નામના એક ચિકિત્સાશાસ્ત્રકાર થઇ ગયા છે. એમણે વિદ્યાવિનાદ પ્રથ ર<sup>ચ્</sup>યો છે, પણ એમના સમય તથા વંશના પત્તી નથી મળ્યો. એમણે પાતાના પ્રથમાં પુત્રાગ, અશાક, દેવદારુ, સરલ, ચંદન, બકુલ, કપિત્ય, જંભુ, હુંબર, પનસ, વત્સક, ધનંજય વિગેરે વૃક્ષાનાં લક્ષણો વર્ણુવ્યાં છે; પરંતુ એમના સમય તથા વંશના પ્રથમાં કંઇ ઉક્ષેખ નથી. પ્રથમી પુષ્પિકામાં નીચેના શબ્દા છે.

श्रीमद्देत् परमेश्वरचारुचरणारविन्द्द्वन्द्वगन्धगुणानन्दितमानसाञ्चेषकस्राशास्त्रप्रवीणपर-मागमत्रयवेदिप्राणापायागमान्तरसमुदितवैद्यशासांबुनिधिपारगसर्वविद्यानन्दमानसश्रीमद्कलकु-स्वामीविरचितमहावैद्यशास्त्रे विद्याविनोदास्य

#### : અક્કાદેવી—( ઇ. સ. ૧૦૧૦–૧૦૫૪ ) :

અના મહિલા, કલ્યાણના પશ્ચિમ ચાલુકયવંશીય દશવર્મા અથવા યશાવર્માની પુત્રી હતી. ચાલુક્ય-વંશના બારુમા ગાદીપતિ વિક્રમાદિત્ય-પાંચમાની ન્હાની બહેન અને ચાદમા રાજ્ય-જયસિંહ-બીળની મ્હાેટી બહેન થાય.

<sup>\*</sup> महामंडळाचार्यक्रम् राजगुरुगळुम् अप्य श्रीपुष्पसेनदेवकम् । अकलंकदेवकम् सन्न्यासविधियम् सुमिपिमुक्तिपश्चम् पददर्ह ॥

९ श्रीमद् देवरदेववन्दितजिनांधि हुन्द्रसंकारितप्रेमम् वेत्तसमस्तभव्यजनरिन्दम् श्रोमितम् सद्दगु-णोदामम् महाकलंकहनिकम् त्रेलोक्यसंपूजितम्—

અક્ષાદેતીની વિશેષતા એ છે કે ભારતવર્ષમાં જે સ્ત્રીઓએ રાજ્ય ચલાવ્યાં છે તેમાં આ અક્ષા-દેવીની પણ ગણત્રી થાય છે. રાજકાજમાં એણે મારી નામના મેળવી હતી. શ્રી જિનેશ્વરદેવની અનુ-યાયિની હતી. ૧૦૪૧ માં, સોમેશ્વરના સમયમાં એક જૈન મંદિરને મુખ્ય મદદ કરી હતી.

અક્રાદેવી કિશુકાડની શાસનકર્ત્રી હતી. એને બે મ્હાેટા ભાઇએા હતાઃ (૧) પાંચમાે વિક્રમા-દિત્ય અને (૨) અધ્યત. એક ન્હાના ભાઇ હતા અને ન્હાના ભાઇના પુત્ર, અનુક્રમે દિતાય જયસિંહ તથા પ્રથમ સામેશ્વર હતા એ ભાઇએાની હૈયાતીમા અક્રાદેવી રાજ્ય ચલાવતી. ધારવાડ જીલામાંથી મળી આવેલા સુડીના શિલાલેખ એની સાબિતા આપે છે. બીજો એક હાેટ્રરના શિલાલેખ જણાવે છે કે અક્રાદેવી, વનવાસીમા શાસનકર્ત્રી હતા

ઈ. સ ૧૦૪૧ માં, અક્કાદેવીએ ગાેકાકના કીક્ષા કરતાે ઘેરા નાખ્યા હતાે. એ ઉપરથી તેણી શાંત શાસનકાર્ય ઉપરાંત યુદ્ધમાં પણ આગળ પડતા ભાગ લેતી હાેય એમ જણાય છે.

## : અક્રિયાવાદ [ Fatalism, Determinism ] :

ભારતીય ભધા દાર્શનિકા કર્મફળ અને જન્માતરવાદમાં માને છે. પૂર્વના કર્મયાગે વર્તમાન જન્મ મત્યા છે એમ સૌ સ્વીકારે છે. ઉપનિષદામાં પણ એ વાત છે અને પ્રચલિત લાકકથા પણ એને પુષ્ટિ આપે છે. કર્મફળ, અમાલ અદષ્ટરૂપે આપણા જીવનનું નિયમન કરે છે. કર્મફળની સામે થવાનું કાઈનામાં આમર્થ્ય નથી. હિંદુ સપ્રદાય (ખાસ કરીને વહેવારમાં) મ્હાટે ભાગે અદૃષ્ટવાદી છે.

અદ્યાદાઓ - ઉદ્દામ અદ્યાદાઓ તો એક વર્ગ એવા પણ છે કે જે કર્મફળના પ્રભાવની વાત નથી માનતો. અદ્યની સત્તા અજય છે એમ તે માને છે, અદ્યની સત્તા જ માનવ છવન ઉપર આણ વર્તાવે છે એમ કહે છે; પણ સાથે સાથે તે એમ પણ કહે છે કે અદ્ય અને કર્મફળને કંઇ સ લધ નથી અદ્ય એક સ્વાભાવિક નિયમ છે અને એ નિયમને અનુસરી છવ જન્મ ધરે છે. એ નિયમનો કાઇથી વ્યતિક્રમ થઇ શકતા નથી. કાઇ કાઇ કહે છે કે, જ્ઞાની ને અજ્ઞાની બન્નેને ચતુર્ભૂતાત્મક શરીર ધારણ કરવું પડે છે અને મૃત્યુ પછી એ ચારે ભૂત-પદાર્થ વિલીન થઇ જાય છે.-( આ લાકે ક્ષિતિ, અપ, તેજ અને વાયુ એવા ચાર મોલિક પદાર્થી માને છે-આકાશનું અસ્તિત્વ નથી સ્વીકારતા.) આવા એકાંત અદ્યવાદીઓની એક શાખા અકિયાવાદીના નામે પરિચિત છે.

એમના સ્વાભાવિક સિદ્ધાત એવા છે કે કારખુ સિવાય જન્મ જેવું કાર્ય ન મંભવે. મતલય કે આપણા જન્મમાં કાઇ એક અપરિજ્ઞાત કારણ છે. આજીવિક સંપ્રદાયના પ્રવર્ત્ત કે ગાશાળ જવ-જગન્તમાં, કાર્યનું ઉત્પાદક કારણ નથી સ્વીકારતા. ગાશાળતા આ મતવાદ, ઉદ્દામપંથી અદ્દષ્ટવાદીઓના અક્રિયાવાદ તરિકે ઓળખાય છે.

ઉવાસગ-દસા-એામાં ગાશાળના અક્રિયાવાદ વિષે આવે ઉદ્યેખ છે: " શક્તિ, સામર્થ્ય, પરિશ્રમ જેવી કાઇ વસ્તુ કે પ્રભાવ નથી. સમસ્ત વસ્તુએા, વિષયા અખંડભાવે નિયમિત છે." અર્થાત્ પ્રત્યક્ષ કે પરાક્ષ જગતમાં કારણ જેવું કંઇ નથી. કારણ વિના પણ માણસ પવિત્ર તથા શુદ્ધ બની શકે. જગતમાં કાઇ, કાઇના ઉદ્યમ કે પ્રયત્ન ઉપર આધાર રાખતું નથી.

#### ઇતિહાસ અને દર્શન

માનવીનું અદ્દષ્ટ જ બધી વિચિત્રતાએના મૃળમાં છે. (દીધનિકાય) અદ્દષ્ટને લીધે જ મનુષ્ય ઇષ્ટ માર્ગે વળ છે અને મનુષ્યની સામાજિક સ્થિતિ તથા વ્યક્તિગત જીવન પહ્યું એને જ માલારી છે. મહાભારતમાં એવે ઉદ્ઘેખ છે કે સ્વભાવથી જ મનુષ્ય કાર્યાભિમુખ બને છે. સ્વભાવ, નિયતિ, અદ્દષ્ટ વિગેરે શબ્દો પાતે લૌકિક વ્યર્થના મિદ્ધ કરે છે. આ પ્રકારના અક્રિયાવાદ, આદ્રાદ્યાધર્મના વિરાધી હોવાનું મનાય છે.

ખરું જોતાં અકિયાવાદ જેવા કાઇ મત પ્રાચીન કાલથી ઉતરી આવ્યો હ્રોય એમ નથી લાગતું. અકિયાવાદ, અથવા સરસતવાદ ( શા\*વતવાદ ) અનેકાન્તમાંથી નીકળ્યો હશે. નૈતિક ચરિત્રના વિચાર—પ્રસંગે અકિયાવાદ અસ્તિત્વમા આવ્યો હોય. જૈનોના મૌલિક સાત પદાર્થો પરસ્પરમાં ભળી જઇ શકતા નથી એને લીધે એ વાદને અકિયાવાદ તરિક એાળખાવ્યો હોય. અકિયાવાદમા અદ્દષ્ટ એ જ સ્વક્રિય અને સ્વપ્રધાન છે તેથી એને એ નામ મળ્યું હોય બીજ દર્શનો કર્મવડે જ કળાકળ માને છે. આ લોકા કર્મના પ્રભાવ નથી સ્વીકારતા, તેથી અકિયાવાદમા એ અર્થ કિવા તાત્પર્ય હોય એમ સંભવે છે.

ખોહ પ્રથમાં અક્રિયાવાદનું વિવરણ મળે છે. એ વિવરણ પ્રમાણે એમાં સ્વતંત્ર વિચારને મુદ્દલ મ્થાન નથી. નૈતિક જવાબદારી પણ એમા રહેતી નથી જન્માંતરવાદ ઊડી જ્વય છે. જ્ઞાન તથા ધર્મની સહાયથી મુક્તિ મળી શકે એ માન્યતા એમા ૮૪ી શકતી નથી કાર્ય-કારણ નંબંધ પણ નથી રહેતો. અક્રિયાવાદ બે પ્રકારના છે (૧) પૂજ્યત્વકિષક-આ મંપ્રદાયના આચાર્યો વિશિષ્ટરૂપે સૃષ્ટિના પ્રારંભની ગ્લેષણા કરે છે (૨) અપગ્ન્તકિષ્પક-આ મનવાદીઓ જગત્-પરિશ્વિના સમાધાનમાં તહીન રહે છે.

कैन अंप्रदायमा, चाराशी प्रकारना अक्रियावादी भान्या छे ---

જીવ, અજીવ, આશ્રવ, બંધ, મંત્રર, નિર્જરા અને માક્ષ એ પ્રમાણે જૈનાએ સ્વીકારેલા સાત તત્ત્વા ન માને; વળી જેઓ કાળ, ઇશ્વર, આત્મા, નિયતિ, સ્વભાવ અથવા યદ્દ-જી આદિનું કર્જુત્વ સ્વીકારે; વળી જેઓ ઉક્ત સ્વપ્રધાન પદાર્થોને સ્વેચ્છાચારી તથા અન્ય કાઇના કર્જુત્વ ઉપર આધાર રાખતા માને. પરસ્પરના સમવાયથી ( છ×ર×૬ ) એ ૮૪ બેદ\* પડે છે. અક્રિયાવાદની બોહોએ તથા જૈનાએ ખૂબ ઝાટકણી કાઢી છે

અક્રિયાવાદી આજીવિકાના, અશાકના સમયમા એક ખામ સઘ હતા. દક્ષિણભારતના શિલાલેખો, એમની હૈયાતી તેરમાં સૈકા સુધી સ્વીકારે છે.

જન્માંતરવાદનું વર્ણુન કરતા ગાશાળા કહે છે કે ' મનુષ્યને ૮ ૪૦૦,૦૦૦ મહાકલ્પ પર્ય ત, મુક્તિને અર્થે. જન્મ-મૃત્યુની ઘટમાળમાંથી પમાર થવાનુ રહે છે. આ ભવભ્રમણામા મનુષ્યને સાત વાર દેવયાનિ અને સાત વાર મનુષ્યયોનિમાં આવવું પડે છે. આખરે મનુષ્ય મુક્ત અને છે. જો કે અક્રિયાવાદીઓ કર્મના પ્રભાવના અસ્વીકાર કરે છે તા પણ ગાશાળ તા મુક્તિને માટે તપશ્ચર્યાને સહાયક માને છે.

<sup>#</sup> ઢીકાકા રાતા કથત પ્રમાણે તા ક્રિયાવાદીઓના ૧૮૦ અફ્રિયાવાદીના ૮૪. અજ્ઞાનવાદીના ૧૭ અને વૈનચિ-કવાદીના ૩૨ સંપ્રદાયા છે.

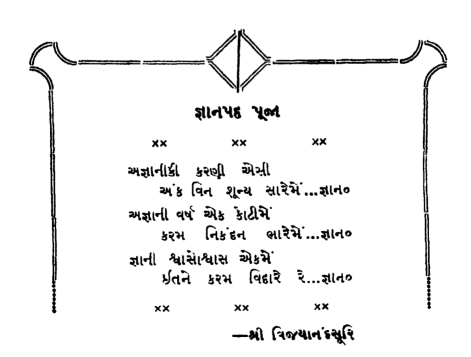
સાંખ્યવાદીઓને પણ કાઇ કાઇ, અકિયાવાદી ગણે છે. સત્રકૃતાંગના ટીકાકાર શીલાંક કહે છે કે શન્યવાદીઓ, જેઓ જગતને મિથ્યા માને છે તેઓનો સમાવેશ અકિયાવાદીમાં થાય છે. અકિયાવાદી કમેં તે નથી માનતા. એમની પરિભાષામાં તેઓ '' લવાવસંકો '' છે. લવ એટલે કર્મ અને અવસંકા એટલે અપલત્તું શીજં થેથાં તે—

સૂત્રકૃતાંગ, સ્થાનાંગ, આચાર, ભગવતી, ન દી વિગેર સૂત્રપ્રથા તેમ જ ગામટસાર વિગેરે શાસ્ત્ર-પ્રશ્નોમાં વિવિધ મતવાદા વિષે ચર્ચા છે. ગામટસારમા ક્રિયાવાદ, અક્રિયાવાદ, અજ્ઞાનવાદ તથા વિનય-વાદની વાત છે. આ બધા વાદ જેઓ માને તેને 'વાદિસમવસરખુ' કહેવામાં આવે છે. ટીકાકારાએ, એમને એવી સંદ્યાઓ આપી છે:—

जीवाजीवादिरथोंऽस्थित्येवं ऋयाम् वदन्तीति कियावादिनः आस्तिका इत्यर्थः । तिभवे-भात् अकियावादिनो नास्तिका इत्यर्थः ।

अज्ञानमभ्युपगमद्वारेण येषां अस्ति ते अज्ञानिका विनय एव वैनयिकम् ; तदेव निःश्रेयसायेत्येवं वादिनो वैनयिकवादिनः ।

9.૮૦+૮૪+૬૭+૩૨ મહાવીરના સમયમાં, મતવાદીઓના હિસાએ ૩૬૩ જેટલા નાસ્તિકા હતા. બૌહ્ય શામા પણ એવી મતલબની કેટલીક વાતા છે. દીધનિકાયમાં પ્રદાજનલસત્તમા, ગૌતમભુદ્ધના સમયમાં ૬૨ જેટલા અબૌદ મત વિષે ઉદ્ઘેખ છે.





#### રત્નમાલા

જય જિનવાણી! જય ગુણુખાણી! અમૃત સમાણી! વિબુધ પ્રમાણી! સભય જીવોને અભયપ્રદાની! સકલ કલાની અવિકલ<sup>ર</sup> ઠાણી! સાં વિદ્યાની અનુપમ શાલા! સાં મંગલની મંગલમાલા! માત! તમાને નમન હમારા, પાવન રક્ષા ચરણ તમારા!

આપ્તપ્રણીતા ! જિનવરગીતા ! <sup>૪</sup>શુભ્ર ગુણે થી ગુણ્જિન પ્રીના ! વીર પિતાની વિનીંત<sup>પ</sup> દુહિતા ! ભવભયભીરુ ભૂત સુહિતા ! કર્માવજેતા ! ધર્મજનેતા ! શુદ્ધ વિસુષ્ટ્રિત માર્ગ-પ્રણેતા ! માત ! તમાને નમન હમારા, પાવન રહ્યા ચરણ તમારા !

#### માલિની

પ્રશામરસ ઝરંતી, આત્મભ્રાંતિ હરંતી, જગત હિત કરંતી, પચ્ચ સાૈને ઠરંતી; ભવજલતરણી જે શ્રેષ્ઠ નાૈકા સમાણી, શિવસુખજનની તે વંદું જૈનેંદ્ર વાણી. 3 જિનવદન હિમાર્દ્રિ ઉદ્દલવ સ્થાન જેનું, ગહુધર–હર શીર્ષે ઊદ્વે ઉત્થાન જેનું; સુરસ સલિલ પૂર્ણા સેવ્ય સુરા નરાને, લગવતીં શ્રુતગંગા રક્ષજો તે અમાને! ૪ જિનવચન પસુધાંશ શાંતિસુધા સ્રવે છે, વિમલ વિમલ જયાત્મના જ્ઞાનની વિસ્તરે છે; 'સુમન–મન ચકારા તત્ર આતંદ પામે, લવિજન કુસુદાના પૂર્ણ ઉદ્દાના પ પ્લે જમી. પ જિનપ્રવચન સિંધુ પાસ સા અન્ય બિન્દુ, વિતત જગાન મધ્યે વર્ત્તા જેમ જમ હન્દુ કુનય સકલ અત્રે હસ્તી–જાત્યં ધ ન્યાયે, પ્રખલ અનલમાંહી તૃાલુવત્ લસ્મ થાયે. દ

٩

ŧ

૧. પંડિતજન અથવા દેવ. ૨ ખાડખાંપણ રહિત, સંપૂર્ણ. ૩ ચરણુ=(૧) પગ. (૨) મૃત્રનુ પદ. (૩) આચરણ, ચારિત્ર ૪ ઉજ્જવલ ૫ વિનયી અથવા સુસંસ્કારી, સુશિક્ષિત ૬. ગણુધરરૂપ શિવના શિર પર. ૭. ચદ્રમા. ૮. સહુદય જન અથવા દેવતા ૯ વિકામ અથવા આત્મજાગ્રતિ. ૧૦. વિશાલ. ૧૧. ચદ્ર.

#### ડા. ભગવાનકાસ મનસુખંલાલ મહેતા

#### મેં દાકાંતા

સુત્રા જેમાં અમલ જલ છે અર્થગંભીર મીઠાં, સિદ્ધાંતાના પ્રખલ ઉછળ જ્યાં તરંગા <sup>૧૨</sup>ગરીઠા: યુક્તિરૂપી સરસ સરિતા સંગમ-સ્થાન યુક્ત, ચારુ એવા ધ્રુતજલનિધિ વર્ણ વા કાશ શક્ત? ø ધીમ તાની પણ મતિ ગતિ તાગ જેના ન લાવે, ખુદ્ધિ જેમાં બુધજનતણી કયાં ય <sup>13</sup>નિરુદ્ધ થાવે: દેખીને જ્યાં ગુણગણ–મણિ ચિત્ત થાયે પ્રસક્ત. ચારું એવા શ્રુતજલનિધિ વર્ષ 'વા કાહ્ય શક્ત ! 4 વસંતતિલકા ષડ્દશેના ય જિન દર્શનમાં સમાય. <sup>૧૪</sup>અંગાંગભૂત જ્યમ અંગ શરીરમાં યઃ અ લાધિમાં નહીં-ન તે નહીંમાં નિહાળ! માલામહીં મણિ, મણિમહિં ના 'ય માળ. એકાંતિકી વચનપદ્ધતિ કચાં અશુદ્ધ ? પૂર્વાપરે પણ <sup>૧૫</sup>વિસંવદતી વિરુદ્ધ: ને કચાં વિશુદ્ધ અવિરુદ્ધ જિને દ્ર વાણી? <sup>૧૬</sup> ખદ્યોત કર્યાં ? રિવ કિઢાં ? બુધ **લ્યાે પ્રમા**ણી ! 10

#### ઉપજતિ

અનંત ધમાત્મક વસ્તુ–અત્ર, સ્યાદ્ધાદનું શાસન એક છત્ર, સ્યાદ્ધાદ સુદ્રા<sup>૧૭</sup> જન જેહ લાેપે, સર્વધ્વ તેનું નૃપ લે જ કાેપે

11

જ્યાં નિત્ય નાના નય નૃત્યકારી, સત્ સપ્તભંગી વિલસે રસાલી; પ્રમાણુ તા વાદ્ય વીણા વગાડે, વાગ્રું ગભૂ<sup>૧૮</sup> વિસ્મય આ પમાડે.

12

૧૨. માટા માટા ૧૩. રુધાઇ જાય, મુંઝાઇ જાય. ૧૪. અવયવ જેમ શરીરના અંગભૂત હાય છે તેમ. ૧૫. વિસંવાદ કરતી, અસંબદ્ધ. ૧૬. આગીએ! ૧૭. સ્થાદ્વાદની મુદ્રાન્મ મહાર-છાપ. ૧૮. વાગદેવી-સરસ્વતીની રંગભૂમિ.

## ં જિતેશ્વરની વાશી

#### ભુજ ગી

નથી સ્તેહ 16 તાંચે અહા! સ્તેહહારી. ંનથી વાટ ને દાખવે વાટ<sup>ર</sup>ે સારી: ધરે ધુમ ના, ઉદ્ઘરે ધુમ્ર<sup>ર૧</sup> પૂર્વ; જ્વલે જૈન વાગૃકીય એવા અપૂર્વ. 13 ત્રિલાકી-ગૃહેરે જૈન વાજી પ્રદીપ. પ્રકાશી રહ્યો જેમ રાજ્યે મહીપ: પદાર્થીતહોા <sup>રક</sup>સાર્થ દીસે યથાર્થ. . પડતાં **ઘ**રે આપી <sup>૨૪</sup>આલંબ હાશ.

#### શ્ચિખરિણી

નિશા-દાેષા ટાળી જગતજનને જાગત કરી. કરી જ્ઞાનાદ્યોત પ્રખલતમ માહાત્મક હરી: પ્રકાશે છે લાકે જિનવચનરૂપી દિનપતિ, મહા શા વાદી ને રે<sup>પ</sup>કુદ્દમ ઘુડને દુ:સહ અતિ 94

ત્રાહક

ગિરિ મેરુ સમા જિનશાસનમાં. મનન દન આગમ નંદનમાં: સરવક્ષ સભાષિત રમ્ય દીસે. પ્રસાર તસ સારબર સર્વ હિશે.

96

18



૧૯. શ્લેષ: (૧) તેલ, (૨) રાગ, આસકિત. વિરાધાભાસ યથાસંભવ અર્થ **લેવાથી દૂ**ર થાય છે. ૨૦. શ્લેષ. (૧) દીવાની વાટ. (૨) માર્ગ, રસ્તાે. ૨૧. પૂર્વ કર્મ **ફ્રમા કા**. રર. ત્રિજ્ઞુવનફ્રેપ ધરમાં. ૨૩. સમૂહ. ૨૪. હસ્તાવલંબન, હાથના ટેકા. ૨૫. ખરાષ્ય **આં** ખવાળા, અથવા કુદષ્ટિ–કુદર્શની. ૨૬. સુગ'ધી, પરિમ**લ**.



# क्षा गण भ

# સં. ૧૪૭૮ લગભગ રત્યાયેલું કાવ્ય

TRACE ENGAGE ESTE DE LE LE B. ADVOCATE.

વ્યા ત્યારક પ્રદેશના સ પાદક. '

[ વિક્રમની પંદરમી સદીના ઉત્તરાર્ધમાં વિધિપક્ષ-અંચલગચ્છની પહ મી પાટે થયેલા મેરુતુંગસરિના બે શાખાચાર્ય નામે જયશેખરસૂરિ અને માણિકયસુંદરસૂરિ પૈકી બીજાએ આ કાવ્ય રચ્યુ છે.

જયશેખરસરિએ પ્રબોધચિંતામણિ, ઉપદેશચિંતામણિ આદિ પ્રંથા રમ્યા છે. ( જુઓ મારા " જૈન સાહિત્યના સંક્ષિપ્ત ઇતિહાસ " પારા ૬૫૦ ) જ્યારે પ્રસ્તુત માણિકયસુંદરસરિએ ચતુઃપર્વાંચમ્પૂ, શ્રીધર ચરિત્ર ( સં. ૧૪૬૩ માં ), ધર્મદત્તકથાનક, શુકરાજકથા, મલયસુન્દરી કથા ( ગૂજરાતના શંખરાજાની સભામાં ), સંવિભાગવત કથા. સત્તરભેદી પૂજા, ગુણવર્માચરિત્ર ( સં. ૧૪૮૩ માં ) વગેરે સંશકૃતમા કથા—પ્રંથા રમ્યા છે. તદુપરાત કલ્પનિર્યું કિત પર અવચૂરિ, આવશ્યકનિર્યું કિત દીપિકા, પિંડનિર્યું કિત દીપિકા, ઓલનિર્યું કિત દીપિકા, દશવૈકાલિક દીપિકા, ઉત્તરાધ્યયન દીપિકા, આચારાંગ દીપિકા અને નવતત્ત્વવિવરણ એ પ્રમાણે સરકૃતમાં ટીકાઓ રચી છે. ગૂજરાતી ભાષામાં ગઢમાં પૃથ્વી-ચંદ્રચરિત્ર અને પદ્યમાં આ કાવ્ય રચેલ છે ( જુએ! મારા ઉક્ત મંથ પારા ૬૮૧–૨ ).

ઉપર્યુકત ગૂજરાતી ગદ્યમાં પૃથ્વીચંદ્રચરિત્રના સંખંધે પ્રસિદ્ધ સાક્ષરવર્ય શ્રી દિ. ખ. કેશવલાલ હર્ષદરાય ધ્રુવ પાતાના 'પ્રાચીન ગુર્જર કાવ્ય'ની પ્રસ્તાવનામાં પૃષ્ઠ ૩૮–૩૯ માં જણાવે છે કે 'માણિકચસુંદરસરિએ જૂની ગૂજરાતીમાં ગદ્યાત્મક પૃથ્વીચંદ્ર-

## મી. માશ્યુક્ષ્યસું દરકૃત તેમી ધરચરિત-કાગળ ધ

ચરિત્ર સંવત ૧૫૭૮ માં ( શ્ર આ સંવત પ્રાય: મુદ્રષ્ણદેષને લઇને ખાટા છે. ખરી રીતે ૧૪૭૮ માં જોઇએ, કારણ કે તે ગાયકવાડ એક્સિન્ટલ સીરીઝ નં ૧૩ ના 'પ્રામીન ગૂર્જ'ર કાબ્ય સંગ્રહ 'ના પૃ ૯૩ થી ૧૩૦ મા છપાયું છે ત્યા અંતે ' संवत् १४૭૮ वर्षे भावण सुदि ५ रवी पृथ्वीचंद्रचरित्रं पवित्रं पुरुषपत्तने निर्मितं समर्थितम् ' એમ ૨૫૯ છપાયું છે અને તેમના જીવનકાલ ૫ણ તે જ સમયમાં છે. જાઓ મારા શ્રંથ 'જૈન ગુર્જ'ર કવિએક ' ભાગ બીજો પૃ. ૭૭૨ ) રચ્યું છે. તે બાલીમાં છે. અક્ષરના, રૂપના, માત્રાના, લયના બંધનથી મુક્ત છતા તેમાં લેવાતી છૂટ ભાગવતુ પ્રાસયુક્ત ગદ્ય, તે બાલી. માસ્યુક્યસુંદર બાલીવાળા પ્રબંધને વાગ્વિલાસ એટલે બાલીના વિલાસ એવું નામ આપે છે. આ ગદ્ય ચરિત સંબંધી નડીઆદની પ્રથમની પરિષદ્ધ માટે શ્રીયુત પ્રદ્યાદ્યાએક એક નિબંધ લખ્યો હતો તે જૈન યુગ માસિકમા પ્રકટ થઇ ગયો છે.

વિક્રમની પંદરમી સદીના ઉત્તરાર્ધના ગૂજરાતી ગદ્યના નમૂના પૂરા પાડનાર માણિકચસુંદરસરિનુ ગુજરાતી કાવ્ય સદ્ભાગ્યે મળી આવ્યુ છે, જે તે જ સદીના ગુજરાતી પદ્યના અવિકલ સુંદર નમૂના પૂરા પાંડે છે ગુજરાની કાવ્યમાં ઘણા વખનથી આદિ કવિ તરીકે લેખાયેલા સ. ૧૫૧૨ માં થયેલ ગણાના નરસિંહ મહેતાની પૂર્વે, આ માણિક મસુંદર અને તેમના ગુરુલાઇ જયશેખરસૃરિ થયેલા છે કે જે પૈકી જયશેખર સૃરિએ પણ પાતાના સમયની ગુજરાતીમાં પ્રયાધિતામણિ ( ત્રિભુવનદીપક પ્રયાધ-સંપાદક: પંડિત લાલચંદ ) નામનુ કાવ્ય રચ્યુ છે કે જે ઉક્રત સાક્ષરશિરામણી કશવલાલભાઇએ પાતાના 'પ્રાચીન ગૂર્જર કાવ્ય ' માં પૃ હદ થી ૧૪૪ માં પ્રકટ કર્યું છે અને તેની પ્રસ્તાવનામાં ખૂબ પ્રશંસ્યુ છે.

માણિકયસું દરસૂરિતુ આ કાવ્ય મનાર જક, હૃદયસ્પર્શી અને મ નુલ પદાવલિયુક્ત છે; અને તેમાં નુદા નુદા હૈદા છે.

આ કાવ્યનું સંશોધન કરવામા, મળેલી ત્રણ પ્રતાના ઉપયાગ કરવામા આવેયા છે. પહેલી પ્રત સુખઇની રાયલ એશિયાટિક સામાયટીમાં આવેલ ડાક્ટર ભાઇદાજી ( B D. ) ના સંગ્રહ છે. તેમાના ન ૧૬૦-૩ ની પ્રત ક જે પરથી ૩૦-૮-૩૦ ને રાજ મેં નકલ કરો લીધી હતી. પછી પાટણના ફાેક્લીયાવાડાના ભંડારમાંના દાખડા નં. ૮૩, પ્રત નં ૧૫૬ ની એ પાનાની પ્રત પરથી તેને તા. ૧૬-૫-૩૧ ને રાજ સરખાવી લીધી અને પછી ત્રીજી પ્રત શ્રીમહાવીર જૈન વિદ્યાલયથી મળી તે પણ જોઇ ગયા અને આ લાખતી વખતે સામે જ રાખી છે. આ પ્રતની પુષ્પિકાઓ આ કાવ્યને અંતે પૂકેલી છે. ]

#### શ્રી. માહનલાલ દ્લીચંદ દેશાનું

नमो देवाधिदेवाय नमोऽस्तु परमात्मने ।
नमः श्रीजैनभारत्ये सद्गुरुभ्यो नमो नमः ॥ १॥
अलक्ष्यं दक्षाणामपि न च महस्राक्षनयने—
र्निरीक्ष्यं यद्वाच्यं न भवति चतुर्वेक्त्रवद्नैः ।
हिविभुक्तारेन्दुग्रहपतिरुचां जैत्रमन्धं ।
परं किंचिज्ज्योतिजयित यतियोगीन्द्रविषयं ॥ २॥
अविचीनैरलक्ष्याय दक्षाय दुरितच्छिदे ।
चिदानन्दस्वरूपाय परमङ्गद्याणे नमः ॥ ३॥

#### અથ રાસુ

નમઉં નિરંજન વિમલ સબાવિહિં, ભાવિહિં મહિમનિવાસ રે; દેવ જીરાપક્ષિ વક્ષિય નવઘન, વિઘન હર્મ પ્રભુ પાસ રે. ૪ નાભિ કમલિ કુંડલિની નિવસતિ, સરસતિ સાચું રૂપ રે; સમરઉં સામિણુ સુજિઅ પરંપર, પરમ બ્રક્ષ સ્વરૂપ રે. પ

## અથ અહૈઉ

પરમ ખ્રદ્યા સ્વરૂપ, જપઇ સુરાસુર ભૂપ, અવિગત અવિચલૂ એ, નિરુપમ નિરમલુ એ; અજર અમર અનંત, ભવભંજન ભગવંત, જન-મનંરંજન એ, નમઉં નિરંજન એ. દ શૃંગારિત ગિરિનાર, ગાઇસુ નેમિકુમાર, માર—વિડારણુ એ, ત્રિસુવન—તારણુ એ; યાદવકુલ કેરઉ ચંદ, દીઠઇ પરમાણંદ, શિવસુખકારણુ એ, માહ નિવારણુ એ. હ

#### અથ ફાગ

વારીઉ માહ મતંગજ, ગજગતિ જગ-અવતંસ; જસુ જશ ત્રિભુવનિ ધવિલય, વિમલિય યાદવવંસ. ૮ રાજ રાજિમતી પરિહરી, પરિહરિઉ સંસાર, વિશ્વસુ નેમિ જોગેસર, સિરવરિ ગિરિ ગિરિનાર. ૯

જ મમલ'-નિમિયા. ૫ રૂપ રે–૩૫ુ રે; સુજિઅ પર'પર–સુજિઅ પરમ'૧ર; સ્વરૂપ–સારૂપુ. ૬ જન…ર જન-જનમનર જેના. નિરંજન=નિરંજના ૭ વિડારણ-–વિડારણ્, તારણ તારણ; કારણ્–કારણુ, નિવારણ–નિવરાણુ.

## શ્રી. માણિકચસુંદરકૃત નેમીશ્વરચરિત-કાગળધ.

## अथ स्रोकः

गिरनारगिरेमों ही नत्वा ये नेमिनं जिनं । पातकं श्वाखयन्ति स्वं धन्यास्ते भृतसंमदाः ॥ १०॥

#### અથ રાસુ

સમુદ્રવિજય સિવાદેવી ય, નંદન ચંદનભાસ રે; અતુલ મહાળલ અકલ પરમ પર, પરમેસર પૂર**ઇ આસ રે. ૧૧** પૂનિમ શશિ જિમ સહજિ મનાહર, હરઇ માહ અ**ધકાર રે**; નિસુશુઉ નિર્મલ ભાવિ ભવિકજન, જિનવર નવ અવતાર **રે. ૧૨** 

#### અથ અઢેઉ

પ્રભુ પહિલઇ અવતારિ, ધન ભૂપતિ અવધારિ, ધન ધન ધનવતીએ, તસુ વામંગ સતી એ; ભિવ બીજઇ સાંધમ્મે, ત્રીજઇ નિરમલ કમ્મિ, ચિત્રગતિ વિદ્યાધરુ એ, સ્તનવતી વરુ એ. ૧૩ ચઉત્થઇ સુર માહિદિ, પંચમ ભિવ હરિ નંદિ, સુત અપરાજિતુ એ, પ્રિયમિત સંગતુ એ; પ્રભુ છઠ્ઠઇ અવતાર, આરણુ સુરવર સાર, સાતમઇ દંપતી એ, શંખ યશામતી એ. ૧૪ ભિવ આઠમઇ વખાણુ, અપરાજિતિ સુવિમાણુ, નવમઇ નવ પરિ એ, નગર સૂરીપુરિ એ; સમુદ્રવિજય યુનરિંદ, કુલિ જાયઉ જિણ્યાંદ, શિવાદેવિ જનની એ, ઉત્સવ ત્રિભુવનિ એ. ૧૫

#### અથ ફાગુ

ત્રિભુવન માહિ મહાત્સવ, અવનીય અતિ આનંદ; યાદવવંસિ સુઢાવીઉ, બાવીસમઉ જિણુંદ. ૧૬ ઇણુ અવસરિ મથુરાંપુરિ, અવતરિઉ દેવ સુરારિ; જીણુઇ કેસ વિધ્વંસિય, કેસિય ક્રીધ ઉવારિ. ૧૭

૧૧ ન દન ચદનભાસ----ન દન નંદન ચદનભામ ૧૪ પ્રિયમતિ-પ્રીતિમતિ ૧૫ નવપરિ- જિન પૂરેઃ ૧૭ વિધ્વં-સિય-વિધ સીયુ-વિધ્વ સીયા; ક્રીધ ઉવારિ-કાંધા ચારિ.

#### **લી. માહનલાલ દલીયંદ દેશાઇ**

## श्लोकः

चरितं वैष्णवं श्रुत्वा जरासिषेऽथ कोपने । गता यादवमूपालाः सर्वे सौराष्ट्रमण्डलं ॥ १८ ॥

## રાસુ

સારિક મંડલિ દ્વારિકાં થાપિય, આપિય અમરહ રાઇ રે; રાજ કરઇ તિહાં દેવ નારાયણ, રાય નમઇ તસુ પાય રે. ૧૯ જીષ્યુઇ હેલાં જીતઉ ભૂજખલિ, સમરથ રાય જરાસિંધ રે; સાલ સહસ રમઇ રંગિહિં રમણીઅ, રમણીય રૂપ સુખંધ રે. ૨૦

#### અહૈઉ

અંધવ નેમિકુમાર, રૂપ તણ લાંડાર, આલબ્રહ્મચારી એ, ન રૂચઇ નારી એ; સારંગ ધનુષ ધરેવિ, સ્વામી શખુ પૂરેવિ, પાડિયા પાહરિ એ, મનિ ચમકિઉ હરિ એ. ૨૧ હરિ ઉપરાધિઇ નેમિ, તસુ ભુજ વાલિઉ ખેમિ, સુર નર સવિ મિલી એ, જોઇ મન રહી એ; હેલાં હલાવી ખાંહિ, હરિ હીંડાલઇ નાહ, મહ્યા ખાડઇ એ, બલ દેખાડઇ એ. ૨૨

#### ફાગુ

બલ દેખીય યદીય દેવા, સુર ભાસુર ખેચર વૃંદ; જય જયકાર ત ઊચ્ચરઇ, ધરઇ તિ મનિ આણુંદ. ૨૩ દંડ મેરુ મહીધર ધરણી, કરઇ જે સિરિચ્છત્ર; તે જીત્યા જિણ્ઇ ગદાધર, પાધરસી કુણ ચિત્ર? ૨૪

## श्लोकः

चित्रीयमाणास्ते सर्वे सिद्धगन्धर्वस्त्रचराः। हर्षात् पुष्पाणि वर्षन्तो जगुर्नेमिभुजावलं ॥ २५ ॥

**૧૯ માંપીય આપીય** અમર હુરાઈ ર–યાપીય અમરહુ રાઈ રે; જરાસિ ધ–જરાસિ ધુ; સુબધ–સુબધુ ૧૧ ન ક્**યા**ઇ–નિરખઇ; પાહરિ–પ્પહરિ. ૨૨ હલાવી–કરિલાબી હાલાવી. ૨૩ વ મનિ–અતિ. ૨૪ તે જિલ્યા–તે જિન, નેમિ ન.

## રાસુ

ભુજબલ દેખીય મનિ ચિંતાવિય, આવિય નિજ આવાસિ રે; ભલભદ્ર તેડીય બાેલઇ સારંગધર, 'મ રહિસિ નેમિ વીસાસિ રે. ૨૬ જે આપણુપઇ જગુએ વંચિઉં, સંચિઉં રાજ અપાર રે; ક્રીડી તેતર ન્યાય કરેસિઇ, લેસિઇ નેમિકુમાર રે. ૨૭

#### અઢેઉ

લેસિઇ નેમિકુમાર, રાજ અહ્યારું સાર, મિન આલેાચિવઉ એ, હિવ કિમ કરેવઉ એ '; વાણી હુઇ આકાસિ, 'શ્રીપતિ! ઇમ મ વિમાસિ! નેમિ જિણેસરૂ એ, પરમ યાગેસરૂ એ. ' ૨૮ ગયણાંગણ બાલઇ દેવ, 'જસુ અમ્હિ સારઉ સેવ,' તે સિવા—નંદનુ એ, પાપ–નિકંદનુ એ; સેવઇ સુરપતિ સાથ, જોગેસર જગનાથ, છતુ માહરાજી એ, નહી લેસિઇ રાજી એ. ૨૯

# काव्यं [ शार्द्ल० ]

राज्यं यो न ममीहते गजघटाघंटारवै राजितं।
नैवाकांक्षति चारु चन्द्रवदनां लीलावतीं योऽङ्गनां॥
यः संसारमहासमुद्रमथने भावी च मंथाचलः।
सोऽयं नेमिजिनेश्वरो विजयतां योगीन्द्रचूढामणीः॥ ३०॥

## રાસઉ (રાસા:)

ઇિં વચનિ હરી આહુંદીઅલા, ઋતુ વસંત અવસર આઇલા વાઇલા દક્ષિણ વાયુ તુ જિન જિન, કુસુમિ કુસુમિ ભમરા રણુઝણીઆ, મયજીરાય હયવર હણુહણીઆ ભૂયણુ ભયુ ભડવાય તુ જિન જિન. દૂપદ. રેવયગિરિ મિલી રમલ કરંતા, સુગતિ રમણી હોઇ ધરંતા ખલેં માસ વસંત તુ જિન જિન. રંગે જાદવ ભૂપાલા, શશિવયણી સાથેં વરવાલા માલા કુસુમરી હાથ તુ જિન જિન.

3૧

રહ રાજ-રાજી. ર૮ કરેવઉં-કીજિવું. ૩૦ વિजयતાં-વિजयતે. ૩૧ આઈલા-આઈચલા તુ-તેા પાટણની પ્રતમાં રેવયગિરિયી વસંત તુ જિન જિન એ આખી કડી નથી અને કુસુમિયી ભવનાથ તું જિન જિન ' એ કડી રમેયી હાથિતુ જિન જિન એ કડી પઝી મૃક્ષ છે.

# શ્રી. માહનલાલ દલીચંદ દેશાઇ

પારધિ પાડલ કેવડીએ એ, કહ્યુયર કરણી કેવડીએ એ કદલી કરે આહુંદ તુ જિન જિન; કાેકલી ક્ર્ણસ ક્લો બીજઉરી, વનસ્પતિ દીસે માેરી માેરીયડા મુચકંદ તું જિન જિન.

### **૩ર**

#### ફાગુ

કુંદ કલી મહિમહીઆ, ગહગહીઆ સહકાર; કર્સ્ટ ઘુક્ષ નારંગના, અંગના રંગ અપાર. ૩૩ જાઇ જાઇ વર કિંશુક, કિંશુક વદન સુવૃક્ષ; ત્રિભુવન–જન–આનંદન, ચંદન ચંપક વૃક્ષ. ૩૪

# काव्यं ( शार्त्ल॰ )

वृक्षाः पह्नविता छताः कुसुमिता भृंगाः सुरंगा वने । मारं गायति कोकिला कलरवैर्वापीजलं मंजुलं ॥ एवं मित्रवसन्तद्त्तसकलप्राणोऽपि मैन्यैः स्वकै— मेंने दुर्जयमेव मन्मथमटो योगीश्वरं नेमिनं ॥ ३५॥

### રાસુ

નેમિ અનઇ નારાયણ પુહુતા, પુહુતા વર ગિરિનારિ રે; રમઇ ભમઇ બેઉ રમલિ તર ગિહિં, રંગિહિં વનહ મઝારિ રે. ૩૬ બેઇ નવચાવન બેઇ યાદવકુલ, ખકુલ વિકાશન વીર રે; બેઇ નિજરૂપિઇ જન–મન માહિ. અંજનવાન શરીર રે. ૩૭

### અહૈઉ

અંજનવાન શરીર, બેઇ ગિરૂઆ ગંભીર, ઇંકુ નેમીસરૂ એ, બીજઉ સારંગધરૂ એ; હિરિ હરિણાક્ષી સાથિ, સ્વામી સિઉં જગનાથિ, ખેલઇ ખંડાખલી એ, જલિ પડઇ ઉકલી એ. ૩૮ ઝીલઇ સુલલિત અંગ, નેમિ અનઇ શ્રીરંગ, સીંગી જલિ ભરી એ, રમઇ અંતેઉરી એ; હિરિ સનકારી ગાપી, તેંહે મિલી લાજ લાેપી, નેમિ પાખલિ ફિરીએ, ઝમકઇ નેઉરી એ. ૩૯

<sup>3</sup>२ તુ-તા; બીજરૂરી-બી.તરા; મારી નારા. ૩૩ મહિમહીઆ-મહિમહિયા ગઢમહીળા-ગઢગહિયા-૩૪ સુદક્ષ-સુદક્ષ; જન-જિન. ૩૫ मारं गायति-सारंगायति, सकल-सकले. ૩૮ સ્વામિસિઉ જગનાથિ-સ્વામિ સુનેમિના નાથિ

### શ્રી. માશ્ચિકચસું દરફૃત નેમીશ્વરચરિત-ફાગળધ

#### स्रोकः

मारीन् पुरश्नंकारैर्थस्य चित्तं न चंचलम् । स श्रीमान् नेमियोगीन्द्रः पुनातु सुवनत्रयं ॥ ४०॥

#### ફાગુ

ત્રિભુવનપતિ ધરઇ શમરસ, રમતુ નારી મઝારિ; તે બાલઇ સુવિવેક 'તું,' એક વયસ્ અવધારિ. ૪૧ પ્રભુ! પરિણુવઉ માનિની, માનિની મનહ વાલંભ; તરૂષ્ટ્રીય જનમન જીવન, યાૈવન અતિહિં દુલંભ. ૪૨

# રાસુ

યોવન અતિહિંદુલંભ ભણીજઇ, ખીજઇ પ્રભુ તુમ્હ માઇ રે, હસીય ભણુંઇ તે 'તું ખલિ-આગલઉ, આગલિ અમ્હ કિમ જાઇ રે ?' ૪૩ ભણુંઇ ભુજાઈ 'ભણું અદ્યા દેવર! દેવ રચઇં તુમ્હ સેવ રે, કામ ન નામ ગમઇ નિવ નારી, સારી એહ કુટેવ રે. ૪૪

# અઢેઉ

સારી એહ કુટેવ, ટાલિ ન દેવર! હેવ, માનિ ન પરિશ્વુલું એ, વલી વલી વિનવૂ એ; હિવ માનેવા ઠામ, નિહુરઇ લાલઇ ગામ, પીતંળરૂ કહઇ એ, 'તઉ અવસર લહઇ એ.' ૪૫ વીંટીં રહી સવિ નારિ, વલિ વલિ કહઇ સુરારિ, કુમર સવે કહઇ એ, પગિ લાગી રહઇ એ; માંડ મનાવીયુ નાહ, યાદવ સવિ હું વીવાહ, ત્રિભુવન ઉત્સવુ એ, ઊલટ અભિનવુ એ. ૪૬

#### મગ

અભિનવ અંગિ ઊલટ ધરિ, હરિ દ્વારિકાં પહૂત; માગી રાયમઇ કન્યા, ધન્યા ગુણુસંજીત્ત. ૪૭ સ્વામિ–નામિ ઊમાહીય સા હીયડઇ ઘણુ પ્રેમિ; નાચતી અભિનય સા સવઇ, વિલ વિલ 'નેમિ.' ૪૮

#### શ્રી. માહનલાલ દલીચંદ દેશાઇ

#### आर्या

नेमिकुमारं बाला प्रियमागमनं विचित्य संतुष्टा । नृत्यति यथा मयूरी, जलदं रुशिनं चकोरी व ॥ ४९॥

### રાસુ

ચકારલાેચના મિલા, નિજ નિજ મન રલા વલા વલા અલંકરઇં નાહ રે ચતુર એરાવિણ, પ્રભુ ચડા ચાલિઉ આલિઉ ભૂયણું ઊચ્છાહ રે. ૫૦ કાને કુંડલ ઝલકઇં, જિમ સસિ રિવ—મંડલ મંડલવઇ સવિ જોવઇ રે ઉરિવરિ હારૂ, સિરિ વરિ મણિ–મુકુટ ક્ટક કંકણ કરિ સાહઇ રે ૫૧

### અહૈઉ

સાહિઇ સિરિવરિ છત્ર, આગલિ નાચઇ પાત્ર, છે પાસઇ ચામરૂ એ, હલઇ મનાહિર એ; અહિન ઊતારઇ લૂણ, સ્વામી સાચ સલુણ, પૂર્ઠિઇ ધુલહી એ, ગાઇ ધુઉલ હી એ. પર આવિઉ અમરહ રાઉ, વલિઉ નિસાણે ધાઉ, રાજા વાસુગિ એ, આવિઉ આસુગિ એ; ગ્રહ તારા રવિ ચદ, આવઇ અપ્સર વૃંદ, આણંદિઉ મનુ એ, મિલિઉ ત્રિભુવનુ એ પર

### ફાગુ

ત્રિભુવનપતિ ચાલઇ પરિશેવા, પરિશુવા ઉચ્છવ હુંતિ; સાથિઇ તરલ તુરંગમ, રંગ મત્તંગજ દંતિ. પ૪ પ્રભુ પ્રતિ આલવઇ તુંબરૂ, તુંબરૂ રંજે ચિત્ત; જિશ્ચ વચિ કેકિલ નારદ, નારદ ગાઇ ગીત. પપ

પૃત્ર **લ વ્યાહ**—લ વ્યાહ, પા મડલવઇ—મડલ વૈ; જેવઇ—કોઇ; સાહઇ—લાહઇ. પર નાચઇ પાત્ર—નાટિક **વિચિત્ર;** એ **યાસઈ—પાસઈ; સાચ—**સાવ; ધુલદી–ઢૃલહલી; ધઉલદી–ધુલહી. પર ચાસુગિ—આસુગ આસગ. પ૪ તરલ–ચપ**લ** પ**૫ રંજે—રંત્રએ; ચિત્ત—ચીં**ત; જિણિવચિ—જિણિવર; કેાકિલ તારદ–કેાકિલ તાર.

## શ્રી. માણિકચસું દરકૃત ને મીશ્વરચરિત-ફાગખંધ

# काव्यं ( शार्वुल० )

गीतं गायति किंनरी सुमधुरं वीणालया भारती,
गन्धर्वाः श्रुतिधारिणः सुरपते रंभा नरी नृत्यति ॥
भंभाभेरिसृदंगझहरिरवो व्योमांगणं गाहते,
नेमि वीक्ष्य वदन्ति पौरवनिता ' धन्येति राजीमती '॥ ५६॥

#### રાસ

રાજમતિ મુખિ અઇઠીઅ વલ્લભ, વલ્લભ જોઇ વિસાલિ રે; વર આવંતુ ચડીય અવલાકઇં, લાેક તે માલિ અટાલિ રે. ૫૭ ઇંદ્ર ચંદ્ર સુર કિંનર આગલિ, આગલિ હિરિ ગાેવિંદ રે; તાેરિણ બારી મહુતુ નેમિ જિન, જન–મનિ અતિ આણુંદ રે. ૫૮

## અહૈઉ

જન-મનિ અતિ આણું દ, પસ્ત્રુચ-વાડી આકું દ, હિરિણ હિરિણલી એ, પ્રભુ-શ્રવણે શ્રુતિ ગિલી એ; સંખર સ્ત્રુચર લાષ, રાવ કરઇ નિજ ભાષિ, પૃચ્છિઉં કારણ એ, કહ્યુઇ આધારણ એ. પલ્પસુ મરિસિઇ પ્રભુ! આજ, ગરૂઉ ગઉરવ કાજ, તિણિ સવિ ટલવલઇ એ, આંધ્યાં વલવલઇ એ'; ઇમ સંભલીય વિચાર, ચિંતઇ નેમિકુમાર, દુ:ખ ભંડારૂ એ, ધીશુ સંસારૂ એ. ૬૦

### आर्या

सारंगानं श्रुत्वा विस्नोक्य मारंगलोचनां च वशां । मारंगाः मारंगा इवाप्तरंगा नराः पशवः ॥ ६१ ॥

### રાસુઉ

પસ્અ–નાડ જવ જિણ્વરિ દીઠઉ, તઉ વીવાહ હૂઉ અનિઠઉ, અઇઠઉ મનિ વઇરાગ તુ, જિન જિન ' માહ–જલિ કિમ માનવ પડિયા? દાનવ દેવ કુસુમસરિ નડીયા, જડીયા વિષયઇ સરાગ તુ જિન જિન.

भ६ नृत्यति—नृत्ति च । ५૯ ભાષિ–ભાષ; આધારણ-આધારણ ૬૦ ભાષિયા–ભાષ્ય **૬૧ च वशां-वचशां,** नराः पश्चः–चनवा पशव अव ॥ ६२ તલ-તવ, અનિઠઉ–ઊબીઠઉ, વિષયઇ સરાગ-વિષર્ધ સરાગ

६२

#### શ્રી. માહનલાલ દલીચંદ દેશાઇ

[રાગ-સાગરિ જગ સહૂ ધંધાલિય, હરિહર પ્રક્ષા મયણિ રણિ રાલીય, રાલીય છવ સંસાર તુ, જિન જિન જન ફ્લઇ છવ ભવિ રીવ કરંતાં, નરય-તિરિય-નર મજઝ ફરંતાં, વિણ અરિહંત \*વિચાર તુ, જિન જિન. ] નારિ-પાસિ પહિયા સંસારી, મણ્અ જનમફલ મૂકઇ હારી, હારિ નારિહિં રાચંતિ તુ, જિન જિન એક ન જાગઇ સદ્ગુરુવયણે, છવ ન પેખઇ અંતર-નયણે, મયણે માહિ રાચંતિ તુ, જિન જિન. દર જોગ જીગતિ એઇ જોગેસર, પરમ પ્રક્રિય લાગઉ અલવેસર, ધિશુ સંસાર અસાર તુ, જિન જિન. ઇમ ભણી પસુ-ખધન સવિટાલી, નિય ગઇંદુ પહુ વેગિઇ વાલી, વૃલીઉ નામકુમાર તુ, જિન જિન.

### ફાગ

વલિઉ નેમિકુમાર તુ, માર–નિવારણ જામ; રાજીમતી અતિ આકુલી, ઢલિય ધરાતલિ તામ. ૬૫ સખી સીંચઇં ચંદન–જલિ, કદલીદલિ કરઇ વાઉ; વલિઉ ચેતન જાણુઉ, વલિઉ યાદવરાઉ. ૬૬

### आर्या

यादवराजवियोगे छुताभिहतेव मालतीमाला । म्छाना मदनकराला विलपति राजीमती बाला ॥ ६७ ॥

### રાસુ

રાજેમતી ખાલા વિવિહપરિ વિલપતિ, પતિવિધાર્ગે અપાર રે; ફાડઇ કંકણુ વિરહ કરાલી, રાલીય ઉરતણા હાર રે. ૬૮ ' ધાઉ ધાઉ જાઇ જીવન મારડા, મારડા ! વાસિ મ વાસિ રે; પ્રીય પ્રીય મ કરિઅ રે ખાપીયડા !, પ્રીયડા મેહનઇ પાસિ રે. ૬૯

<sup>\* [</sup> રાબ…વિચાર તુ જિન જિન ] આડલી કોંસમા મૂકેલ છે તે કડીઓ પાટણની પ્રતિમાં નથી. ૬૩ હારિ નારિહિ–હારિહિ ' ૬૪ અલવેસર–પરમેસર; વેગ્ઇ–નેમિહિ' ૬૫ માર-નિવારણ–માર-વિડારણ ૬૬ ચેતન–ચેતનિ.૬૬ જીવન મારડા જીવન મેારડે; કરિઅ–કરે; મેહનઇ–મઇ લઇ. મેહનિ.

# શ્રી. માણિકચસું દરકૃત નેમીશ્વરચરિત-ફાગળ ધ

# અહૈઉ

પ્રોયડા મેહનર્ઇ પાસિ, વીજલડી નીસાસિ; સર ભરિયાં આંસૂયડે, હિવ હંસલડા ! ઉડિ એ. સિદ્ધિ–રમણિ પ્રિય રાચિ, કહીય ન પાલઇ વાચ; તું ત્રિભુવનપતિ એ, કુણ દીજઇ માત એ ? ૭૦ આઠ ભવંતર નેહ, કાંઇ તઇ કોધઉ છેહ ? યાદવરાઇ મઇ એ, બાલઇ રાઇમઇ એ, સયરિ ધરઇ સંતાપ, વલિ વલિ કરઇ વિલાપ; રાજલ ટલવલઇ રે, જિમ મા²છલી થાડઇ જલિ એ. ૭૧

#### ોલ્યુ<del>ર્યુ</del>

માચ્છલી જિમ થાડઇ જલિ, ટલવલઇ રાજલ દેવિ; વલીઉ નેમિ પહુ તઉ, પહુતઉ ધરિ તિથ્થિ ખેવિ. આવ્યા દેવ લાકાંતિક, કાંતિ કરઇ રવિ બ્રાંતિ; કરજોડી પ્રભુ વીનવઇ, નવઇ તે કવિત થુથુંતિ.

# काव्यं (शिखरीणी)

म्तुवन्ति क्रीडायां मदनविवशायां नतु वशां, सुधाभिः सधीवीं हरिहरविरंचिप्रश्वतयः। परब्रह्मझास्तां विषमविषलहरीमिव वर्धू, विधूय त्वं जातस्त्रिमुवनपते! पातकहरः॥ ५४॥

### રાસુ

હર નદારંભિ નચાવિઉ ગારી, ગારી લાચનભંગિ રે; મુકુંદ મુંદાવિન નચાવિઉ ગાપીઇ, લાપીય લાજ અનંગિ રે. ૭૫ સાવિત્રી **પ્રદા**ા આકુલીઉ, કલિઉ રેહિણિ ચાંદુ રે; નારિ આધારિ હિ મયણિ વદીતા, જીતા સુર નર ઇંદુ રે. ૭૬

# અહૈઉ

જીતા સુર નર ઇદ, પણિ તું નેમિ જિણિંદ, મયણિ ન છાહીઉ એ, નારિ ન વાહીઉ એ; દેવ ભણુઇ 'ત્ં દેવ!, ધમ્મે પ્રકૃટિ પ્રભુ! હેવ, ભવિયણ જિણિ તરઇ રે, ભવ-વનિ નવિ ફિરઇ એ.

1919

હર

**E0** 

७० प्रिय-पर ७१ सथरि-शरीर छ अर ननु वशां-मनुवशां; परब्रह्मशास्तां-परब्रह्मस्यस्तां ७६ वहीता-विदीता.

### શ્રી. માહનલાલ દલીચંદ દેશાઇ

પ્રભુ! તું લીલવિલાસ, કોરતિ જિત કૈલાસ, સાચઉ શાંકરૂ એ, સિદ્ધિ–રમણુ વરૂએ'; ઇમ સ્તવી દેવ પહૂત, ધર્મ્મ–ભારિ પ્રભુ જાત, દાન સંવત્સરૂ એ, દિઈ ગતમત્સરૂ એ. ૭૮

#### ફાગુ

ગત મત્સર હિવ જિનવર, નવમઇ રસિ સં**લીન;** રેવઇ સંજમ આદરઇ, કરઇ વિહાર અદીન. **૭૯** દિવસિ પંચાવનિ પામીય, સ્વામીય કેવલજ્ઞાન; વિરચ્છ મિલીય દેવાસુર, સમાસરહ્-પ્રધાન. ૮૦

#### स्रोकः

प्रधानं मदनं हत्वा, मोहराजं विजित्य च । आप्तछत्रत्रयो-नेमि, जीयाद् विश्वप्रधानधीः ॥ ८१ ॥

#### રાસ

પ્રધાન પ્રાકાર ત્રિનિ સુરિ રૂચિ નિલઇ, રૂચિ નિલઇ જિમ રવિ ચંદ રે; ચઉવિહ ધર્મ્મ પ્રકાસિઉ જિનવરિ, હિરિ મનિ હુઉ આણુંદ રે. ૮૨ પીય દેખી રાજલ મનિ ગહિ ગહી, ગહિ ગહી લઇ સંજમ ભાર રે; પામિય સિવસુખ પરિહરિ રાજમઇ, રાજમઇ નેમીકુમાર રે. ૮૩

### स्रोकः

कुमारे ब्रह्मचर्येऽपि, यया मे रंजितः पतिः। सा वीक्ष्येति ययौ सिद्धि, पूर्व शाजीमती सती ॥ ८४॥

# અહૈઉ

રાજીમતી નેમિકુમાર, યાદવકુલ સિણુગાર, કારણુ અવતરિયાં એ, ત્રિભુવનિ વિસ્તરિયાં એ; ધન્ય જ તે નરનારિ, જઇ ચડઇ ગિરિ ગિરનારિ, કુંડિ ગયંદ મઇએ, નીરઇ જિન ન્હવઇ એ. ૮૫

७८ जित-हैक्षसः जिन हैक्षास जिन हैक्षास ८१ जीयाद् विश्वप्रधानधीः –जीयाद् धीश्व प्रधानधीः । ८१ रिमित्वध ३चि निक्षधं -३चि निक्षधं ३चि निक्षः ३च निक्षः ३चि निक्षः ३च निक्यः ३च निक्षः ३च निक

# શ્રી. માણિકચસું દરકૃત નેમીશ્વરચરિત-કાગલધ

પૂજઇ મનચઇ રંગિ, આંગીય નવ નવ લાંગિ, સ્વામી ગુણુ થુણુઇ એ, સ્તુતિ ઇણિપરિ લાણુઈ એ; 'અકલ અમલ સર્વજ્ઞ, નમઇં નિરંતર ધન્ય, જય જય પાવનુ એ, સહજિ સનાતનુ એ. ૮૬

# काव्यं (शिखरिणी)

सनातन्यैः पुण्यैः प्रणतचरणःश्रीयदुपतिः, समं राजीमत्या शिवपदमगाद्भैवतिगरौ । स च श्रेयोवल्ली नवघनसमो मय्यपि जने, परश्रकानन्दं प्रदिशतु विरं नेमिजिनपः ॥ ८७ ॥

#### રાસઉ

શ્રી જિનપતિ **ભા**રતીય પ્રસાદિકિં, અંતરંગ કરિ કેસરિ નાદિકિં, ચરિત રચિઉ મનરંગિ.

લચ્છિ વિલાસહ લીલા કમલં, ગલઇ માહ સાભલનાં વિમલં, છેદઇ કલિ–મલ લંગિ. ૮૮

[ **ચરશુ કમલિ તુદ્ધા ભૃ**ંગ **ને**મીસર, વીનવે આચાર્ચ્ય **મા**ણુકચસુંદર, સુ**લલિત ગુ**ણુભંડાર. ]

શ્રી **યાદવકુલભૂ**ષણ હીરા, મેહ જેમ ગાજઇ ગંભીરા, રહ કુસુમસર વીરા.

તું અમ્હ સ્વામી સામલ ધીરાે, ગજ જિમ સબલુ સહજિ સંડીરાે, સુરિજ સા ભાતુ સરીરાે. ૮૯

રિપુ અંતર હેલાં નિરજણીયા, વિષમ માહ મદ જિણ રિણ હાિણયા, નેમીસર સંવાદિ.

યદુકુલમણિ સા **રા**જલ રાણી, મા તૃં સુભટધરણિ જગિ જાણી, નિશ્ચલ શિવપ્રાસાદિ. ૯૦

'ક્ય' અક્ષર જિમ એ તિહિં મિલીયા, 'સુંદર' પરમ પ્રદ્રા સિઉં મિલીયા, દુ:ખવર્જિત વિલસંતિ

રસિ નુ નેમિજિણ ચરિય સુ<sup>ર</sup>છં દિહિ, કૃતમતિ ભુણઇ સુણુઇ આણું દિહિ, તસુ મંગલ નિતુ હું તિ. ૯૧.

८७ जिनपः –स जिनः [चराम् ६मिल.. ભડાર ] એ શ્રી મહાવાર વિદાલયની પ્રતમા જ છે અને પછી 'શુમા'થી અડકે છે ને પછીનુ પાનુ નથી ૮૯ કુસુમસર વારા-કુમુખી ર; ભાતુ-ભાનુ.

#### શ્રી. માહનલાલ સ્લીચદ દેશામ

- —ઇતિ શ્રી નેમીશ્વર ચરિત્રં ા કાગુબંધેન શ્રી માણિકસું દરસૂરીશ્વરેણુ ફૂતં ા છા શુ: ા મહ માધા લિષિતં: ા શુભં કલ્યાણુમસ્તુ ા છા શ્રી વીત-રાગદેવવાદીય: ા છા ૧-૧૧ બી. ૭. નં. ૧૬૦-૩ રા. એ. સા. સું બઇ.
- —ઇતિ શ્રી નેમીધર ચરિત્ર ફાગ: સમાપ્તમિતિ ાા છાા સુનિના મતિ-સાગરેષ્ણુ લિપિતમિતિ ાા શુભં ભવતુ ાા કલ્યાણું અસ્તુ ાા છાા છાા પત્ર ૨ પંક્તિ ૧૯ દાખડા ૮૩ નં. ૧૫૬ ફાેફલીયાવાડાના ભંડાર, પાટણુ.
- —૪ પત્ર પછીનું છેલ્લું પત્ર નથી. દરેકમાં ૨૦ પંક્તિ છે. નં. ૮૭૧ શ્રી મહાવીર જૈન વિદ્યાલય, મુંબઇ.

ઉપરના આખા કાવ્યમાં પ્રથમના મંગલાગરણના <sup>ક</sup>લાક સિવાય જે સંસ્કૃત છ**ંદો** મૂકેલા છે તેના અર્થ સમજાવવા શ્રી મહાવીર જૈન વિદ્યાલયની પ્રતમાં સંસ્કૃત ટીકા છે તે અત્ર મૂકવામાં આવે છે કે જેથી અર્થ સમજવામાં સહેલાઇ થાય.

- २. तत् किचिंज्ज्योतिर्जयित तत् किं ? यदछक्ष्यं दक्षाणामपि पुनस्तत् किं ? यत् सहस्राक्षनयनै ने निरीक्ष्यं दुश्च्यवन(?)नयनः (न) निरीक्षणीयं पुनस्तत् किं ? यश्चतु- विक्त्रवद्निर्वाच्यं न भवित वेधसो वद्नैर्यद् वक्तुमशक्यं यदेतावत एतादृशामपि पुनस्तत् किं ? यद् हिवर्भुक्तारेन्दुयह्पतिरुचां जैत्रं यदिम्नारकचंद्रमस्तरणें तेजमां जयनजीलं। पुनस्तत् किं ? यदनघं निष्पापं। पुनस्तत् किं ?। यत्परमुत्कृष्टं। पुनस्तत् किं ? यतियोगींद्रविषयं यतियोगींद्राणां गोचरं। एषु स्थानं वा एवं विधं नत् किंचिज्ज्योतिर्जयति ॥ २॥
- ३. एवंविधाय परब्रह्मणे नमः किं लक्षणाय ? अर्वाचीनैरलक्ष्याय अद्यतनैः पुरुषैर्न लिक्षतुं योग्याय । पुनः किं लक्षणाय ? दक्षाय स्वभावविज्ञाय । पुनः किं लक्षणाय ? दुरित-चिछदे दुरितं पापं छिन्दतीति दुरिनच्छिद् तस्मै दुरितच्छिदे । पुनः किं लक्षणाय ? चिदा-नंदस्वरूपाय चिद् ज्ञानमात्मशुभ्रगुणः तस्यानंदं सुखं तन्मयं स्वरूपं यस्य तिचदानंद-स्वरूपं तस्मै ॥ ३ ॥
- १०. ते नरा धन्यास्ते के । ये गिरनारगिरेमीं हो मस्तके नेमिनं जिनं नत्वा स्वं स्वकीयं पातकं क्षालयंति । किं लक्षणास्ते ? नराः धृतसम्मदाः धृतः समदो हर्षो यैस्ते धृतसम्मदाः ॥ १०॥
- १८. अथेति अथानंतरं सर्वे यादवभूपालाः सौराष्ट्रमंडले गताः। कस्मिन्सति १ चित्रं वैष्णवं श्रुत्वा जरासंधे कोपने सति कुद्धे सति ॥१८॥

# श्री. भाष्युक्रवसुंहरकृत नेभीश्वरयरित-क्षागणंध

- २५. ते सर्वे सिद्धगंधर्वसेचरा नेमिभुजावर्छं जगुर्गायंति स्म । कि कियमाणा शि विश्रीयमाणा आश्राये प्राप्तुवंतः । पुनः कि कियमाणाः ? हर्षात् पुष्पाणि वर्षेन्तः ॥
- ३०. सोऽयं नेमिजिनेश्वरो विजयतां । मोऽयं कः १। यो राज्यं न समीहते न बांछति । कि लक्षणं १ राज्यं । गजघटापंटारवे राजितं शोभमानं । पुनर्यः अंगनां राजी-मतीं न कांक्षति नेच्छति । कि लक्षणां १। चारुवंद्रवदनां । पुनर्लीलावती लीलायुकां । पुनर्यः योगींद्रचूढामणीः तीर्थंकराणां शिरोमणीः ॥
- ३५. एवं मित्रवसंतदत्तसकलप्राणोऽपि मन्मथभटो सैन्यैः स्वकैः योगीखरं नेमिनं दुर्जयमेव मेने मनति स्म । एवमिति किं १ वृक्षाः पह्नविता लता कुसुमिता भूंगाः सरंगा वने सारं गायति कोकिला कलरवैर्वापीजलं मंजुलं एवं एवं प्रकारेण मित्रवसंतदत्तसकलप्राणोऽपि ॥
- ४०. स नेमिर्भुवनत्रयं पुनातु पवित्रीकरोतु । स नेमिः किं लक्षणः ? । श्रीमान् । पुनकि ? योगीन्द्रः । स कः ? यस्य चित्तं नारीनूपुरझंकारैश्चंचलं न जातं ॥
- ५६. पौरवनिता नेमि वीक्ष्य राजीमती धन्या इति वदन्ति । इति कि १ । यसा राजीमत्या वरस्तु नेमिः विवाहे च किनरी सुमधुरं यथास्यानथा गीतं गायति । भारती सरस्वती वीणालया वीणायां लयः अत्यासक्तत्वं यस्याः मा वीणालया । गंधवीः श्रुतिधारिणः स्वरपूरकाः । पुनः सुग्पते रंभा अप्मरो नरी नृत्यते अनिश्येन नृत्यति । पुनः संभा-भेरी-मृदंग-झहारिरवः शब्दो व्योमांगणं गाहते पूर्यति ॥
- ६१. ये नराः मारंगानं श्रुत्वा मारंगलोचनां वशां च विलोक्य ये मारंगा अरंगेण सह वर्त्तमाना भवंति ते धन्या अथवा आपरंगा अर्हद्रंगाम्ते मारंगाः साराणि अंगानि येषां ते सारंगा अथवा मारं तद्गुणं गच्छंति मारंगाः एवंविधा उच्यंते । पुनर्थे नराः सारंगा इव आप्तरंगाः शाप्तरंगा भवंति ते नराः पश्च उच्यंते ।
- ६७. राजीमती बाला यादवराजवियोगे विलपति विलापान् करोति । कि लक्षणा १। म्लाना निस्तेजा । पुनः कि १ । मदनकराला मदनव्याप्ता वा कराला विकराला । का इव विलपति १ । ल्रुताभिहतैव मालतीमाला इव । यथा मालतीमाला ल्रुताभिहता मस्येव विलपति विगतकांति विज्ञापयति । कि लक्षणा १ । म्लाना विच्छायतां प्राप्ता ॥
- ७४. ननु इति निश्चितं हरिहरविरंचिप्रभृतयो यां वशा सुधाभिः सधीवी सुधाभिस्म-ह्वारिणी कृत्वा स्तुवंति कीडायां । किं लक्षणायां ? मदनविवशायां कंदर्पपरवशायां ये पर-

नदाका भवन्ति ते नावशां प्रति विषमविषलहरीमिव कृत्वा स्तुवंति अतः कारणान हे त्रिभु-वनपते ! त्वं वधू राजीमती विध्यसत्का विश्वपानकहरो जातस्तवाप्तं ॥

- ८१. पुनः आप्तछत्रत्रयं आप्तं प्राप्तं छत्रत्रयो येन असौ आप्तछत्रत्रयः । कि कृत्क आप्त-छत्रत्रयो जातः ?। प्रधानं मदनं हत्वा मोहराजं विजित्य च ॥
- ८४. राजीमती सती इति विचित्य नेमेः पूर्वं मिद्धि ययौ । इतिती कि ? । यया सिद्धिवध्वा मे पितः कुमारे कुमारत्वे च । पुनर्वद्वाचर्ये मत्यिप रंजितः सा सिद्धिवधूर्वीक्ष्या द्रष्टुं योग्या यस्या ईटशी कला सा कीटशीति ॥
- ८७. स नेमिजिनपः चिरं चिरकालं मय्यपि जने माणिक्यसुंद्राचार्थे परव्रक्षानंदं प्रदिशतु कथयतु । सः कः ? । यो राजीमत्याः समं रैवतिगरौ शिवपद्मगात् जगाम । पुनः सः कः ? । यः सनातन्येः पुण्येः प्रणतचरणः सनाभवाः सनातन्यास्तैः सनातन्येः सर्वेका-लीनैः पुण्येः पवित्रैर्नरामगैः प्रणतचरणः । पुनः सः कः ? । यः श्री यदुपतिः यदूनां पतिः । पुनः सः कः ? । यः श्री यदुपतिः यदूनां पतिः । पुनः सः कः ? । यः श्रयोवहीनवधनसमः ॥

૪ શ્રી જીરાપદ્યાના પાર્શ્વનાથ પ્રભુની, ૫ માં સરસ્વતીની, ६ માં નિરંજન પરમાત્માની સ્તુતિ. ૭-૮-૯-નેમિપ્રભુના કાવ્યના પ્રસ્તાવ તેમનું ટુંક વર્ણન. ૧૩-૧૫ આઠ પૂર્વભવા ને નવમા ચાલુ ભવ. ૧૬ નેમિકુમારના જન્મ. ૧૭ ત વખત મથુરામાં કુષ્ણના જન્મ કે જેશું કંસને તથા અધાનું રૂપ ધારણ કરનાર કેશિ નામના દૈત્યને માર્યો હતા ૧૯ તેમણે સારકમાં હારકામાં ગાદી સ્થાપી. ૨૦ જરાસ ઘને જ્યો. સાલ હજાર સી હતી. ૨૧ બંધવ નેમિક્સાર બ્રહ્મચારી, કૃષ્ણનું ધનુષ લઇ શંખ પૂર્યો, માહરી એટલે પહેરેદા-રને પાડ્યા અને કૃષ્ણુ ચમકચા. ૨૨–૨૪ નેમિએ કૃષ્ણની ભુજ નમાવી. આ રીતે છત મેળવી. ૨૬-૨૯ કૃષ્ણે અલભદ્રને કહ્યુ 'નેમિના વિશ્વાસ ન કરતા, તે આપણું રાજ લેશે.' આમ વિચારતાં આકાશવાણી થઈ 'ચિંતા ન કરા નેમિ યાગી છે અને માહરાજને જીતશે, તમારું રાજ નહિ લે ' ૩૧ આથી કૃષ્ણ આનંઘા વસંતઋત આવી. રૈવત એટલે : ગિરિનાર પર્વત પર ક્રીડાવિહાર ૩૨-૩૫ ત્યાંની લીલી હરીયાળી થયેલ ભૂમિ, પુષ્પ, લતા. વૃક્ષા વગેરેના અહાર. ૩६-૩૮ નેમિ અને કૃષ્ણ અંનેનું ગિરિનાર જવું. અંનેનું તુલનાત્મક વર્ભન. સાથે કૃષ્યુની સ્ત્રીઓ છે. ૩૯ બંને રમે છે-ક્રીડા કરે છે. ૪૦-૪૧ નેમિ શમ-સમતા ધરી નિર્વિકારી રહે છે. ૪૨-૪૫ એક કહે છે 'પરણા! ભાજાઇ (શ્રીકૃષ્ણની સ્તી) દીયરને પરણવાનું માનવા સમજાવે છે. કપ્ણ છેવટે કહે છે કે અવસર થઇ રહેશે. ૪૬ સ્ત્રીઓ માની લે છે કે નેમિ સમજી ગયા અને ઉત્સાહ થઇ રહ્યો. ૪૭ શ્રી કૃષ્ણ દ્વારકા પહેાંચી રાજમતી કન્યાની માગણી કરી. ૪૮-૪૯ કન્યા, પતિ નેમિ મળશે તેથી આનં દિત થઇ. ૫૦

**નેમિને અલ**ંકાર સજાવ્યા. તે હાથી પર ચડ્યો. પર અલંકારાેનું વર્ણુન. પર છત્ર, ચામર, લુણ ઉતારણ, ધવલમંગલ ગીત ગાવાં. ૫૩ દેવાના રાજા નિશાન ઠાકતા આવે છે. વાસુકી રાજા આવે છે, ગ્રહાદિ આવે છે. પ૪ ભવિષ્યના તીર્થ કર પરણવા જાય છે. ઘાડા હાથી સાથે છે. ૫૫ તુંબરૂ સ્વર આલાપે છે, નારદ ગીત ગાય છે. પર આ ઉત્સવ માટે નગરસ્ત્રીઓ રાજમતીને ધન્યવાદ આપે છે. ૫૭ રાજમતી વરને નિહાળે છે. ૫૮ શ્રીકૃષ્ણ માખરે છે ને નેમિ તારણે આવે છે પક એક બાજુ આમ આનંદ છે ત્યાં પશુવાડામાં હરણાદિ રાતાં હાય છે તેનું કારણ નેમિ પૂછે છે. ૬૦ લગ્નના ગારવના ભાજન માટે પશુચાને મારવા રાખ્યા છે તથી તે કકળાટ કરે છે. એમ સાંભળી સંસાર પ્રત્યે તિરસ્કાર આવે છે. દર-દરૂ વૈરાગ્ય ઉપજ્યો. માહુજાળથી માનવાદિ સવે સપડાઇ સંસારમાં ભામે છે. વિષયમાં અંધ ખને છે, મતુષ્યભવ હારે છે, અંતદૃ ષ્ટિથી વિચારતા નથી. ૬૪ સંસારને ધિક્કાર છે. એમ કહી પશુમધન ટાળી પાતાના ગજે 4-હાથીને તુરત પાછા ફેરવી નેમિ-કુમાર વળે છે ૬૫ આમ થયું ત્યાં રાજીમતી આકુળ થઇ ધરણી પર ઢળી પડી. ૬૬ સંખીઓ ચદનજળ સીંચી કેળના પાનથી પવન નાખે છે, ચેતના આવે છે ને જાણે છે કે યાદવરાજ નેમિ તા પાછા વળી ગયા. ૬૭-૭૧ રાજીમની વિવિધ વિલાપ કરે છે. કંકણ ફાઉ છે ને છાતી પરના હાર ફેંકી દે છે. મારા જીવન! દાઉા દાઉા! માર! તમે વાસ ન કરાે. જતા રહાે, બપીયા ! પીચુ પીચુ ન બાલાે, કારણ કે પીચુ તાે મેઘ પાસે ચાલ્યાે ગયા. અદશ્ય થયા છે. વીજળીરૂપી નિ:શ્વાસ નીકળે છે, આંસુથી સરાવર ભરાઇ ગયાં. હવે હંસા! ( જીવ ) ઉડી જા પિયુ સિહિરૂપી સ્ત્રીમાં રાચ્યા છે અને પાતાની વાચા પાળતા નથી. તું પિચુ તા ત્રિભવનના સ્વામી છે. તને કાેણ બુદ્ધિ-સલાહ આપે તેમ છે? આઠ પૂર્વ લવ નેહ રાખી હવે શામાટે છેહ આપે છે? આમ રાજીમતી કહે છે. શરીરે સંતાપ ધરે છે ને વિલાપ કરે છે ને માછલી થાડા જળમાં તડકડે તેમ તડકડે છે. ૭૨ ત્યાં તા નેમિત્રભુ તા તત્ક્ષણ પાતાને ઘેર પહેાંચ્યા. ૭૩ લાેકાંતિક દેવા સૂર્ય જેવા કાંતિથી તેની ભ્રાંતિ કરાવતા આવીને પ્રભુને નવાં કાવ્યથી સ્તુતિ કરી વિનવે છે. ૭૪ પ્રભુસ્તૃતિ. ૭૫–૭६ શિવને ગારીએ નયનલંગ કરી નાટાર ભમાં નચાવ્યા, સુકુંદ–કૃષ્ણને ગાપીએાએ વૃદાવનમા નચાવ્યા એમ અનગે-કામદેવે લાજને **લે**ાપી. સાવિત્રીએ **પ્રદ્યાને** અકળાવ્યા, રાહિણીએ ચંદ્રને થકવ્યા એમ સ્ત્રીના આધારથી મદને દેવ, મનુષ્ય, ઇંદ્રને જીત્યા છે; પણ ૭૭ તું નેમિને મદન ઢાંકી ન શકયા, નારી લાભાવી ન શકી. દેવા બાલા: ' દેવ! પ્રભુ! હવે ધર્મ પ્રકટાવા કે ભવ્યા તરે અને ભવરૂપી વનમાં ન કરે. ૭૮ પ્રભુ! તું લીલામાં વિલાસ કરે છે કે જેની કીર્ત્તિએ કૈલાસ જીત્યા છે ખરા શંકર તું છે અને સિંહિરૂપી સ્ત્રીને વરનાર છેા.' ૭૮ આમ સ્તવન કરાતા આ દેવ ધર્મ્મભારથી યુક્ત થઇ સાંવત્સરિક દાન મત્સરરહિત થઇને કરે છે. ૭૯-૮૦ હવે જિનવર નવમા રસ એટલે શાંતરસમાં લીન થઇ રૈવત (ગિરિનાર) ઉપર સંજમ આદરે છે-દીક્ષા લે છે અને અઠીન-

#### શ્રી. માહનલાલ દલીયંદ દેશાઇ

પશુ વિહાર કરે છે, પંચાવન દિવસે સ્વામીને કેવલજ્ઞાન થાય છે એટલે દેવ અસુરા મળીને સમવસરજ્ઞુ રચે છે.

૮૧ નેમિસ્તુતિ, ૮૨ સમવસરા ત્રા ગઢ દેવા રચ છે તે રવિચંદ્ર જેવા કાંતિના ભાંડાર છે. ત્યાં જિનેશ્વરે ચાર પ્રકારના ધર્મ (દાન, શીલ, તપ, ભાવનારૂપી) પ્રકાશ્યા, આથી કૃષ્ણુને આનંદ થયા. પીયુ પાસે રાજમતી પણ મનમાં આનંદિત થઈ ને સંજમ-ભાર ગ્રહણ કર્યી-દીક્ષા લીધી અને નેમિને છાંડી રાજેમતી પહેલી માણે સીધાવી. પછી નેમિનાથ માલે ગયા.

૮૫-૮૭ આમ રાજીમતી અને યદુકુલશાલુગાર નેમિનાથ જે કારેલું અવતર્યાં તે સિદ્ધ કર્યું ને ત્રિલુવનમાં તેમના (કીર્ત્તિના) વિસ્તાર થયો. તે સ્ત્રી-પુરૂષને ધન્ય છે કે જે ગિરિનાર પર્વત પર ચડીને ગજેંદ્ર કુંડમાં પાણીથી જિનને (જિનમૂર્ત્તિને) ન્હવડાવે છે અને મનના આનંદથી નવનવી આંગી રચીને પૂજે છે, ગુણોનું સ્તવન કરે છે ને સ્તુતિ કરે છે કે તું અકલ, મલ રહિત, સર્વદ્ય છા, તને નમનારને ધન્ય છે, તું પાવન અને સ્વાભાવિક સનાતન છા, તારા જય હા. ૮૭ નેમિસ્તુતિ કવિના ઉપસંહાર. ૮૮ સરસ્વતીની કૃપાથી અંતરના ભાવ અને નાદથી આ ચરિત્ર રચ્યું છે, તે લક્ષ્મીના વિલાસની લીલાનું કમળરૂપ છે, તેને સાંભળતાં માહ જાય છે અને કલિકાળના મેલને તે નાશ કરે છે.

માણુક્યસુંદરસૂરિ એ રચનારનું નામ છે. તે સુંદર ગુણુના ભંડાર નેમનાથના ચરણક્મલના ઉપાસક ભ્રમર છે. (પછીની કડીઓ નથી. હવે બીજી પ્રતાની કડીઓ લઇએ) યાદવકુલના અલંકાર હીરા, મેઘ સમ ગંભીર, મદનને રાકનાર વીર (નેમિપ્રભુ!) તું અમારા સ્વામી શ્યામ અને ધીર છે, હાથી જેવા સબલ, પ્રકૃતિથી સિંહ સમાન, અને સૂર્ય જેવા કાંતિવાળા શરીરવાળા છે. ૯૦ જેણું આંતરિક શત્રુને સહેલાઇથી જત્યા છે, વિષમ માહમદને રણુમાં હણ્યા છે એવા નેમીશ્વરના આ સંવાદ છે. તે યદુકુલમાં માણૂર્ય રાજમતી રાણી તું તા અમારી મા છા અને એક મહાન્ યાહાની ગૃહિણી જગમાં પ્રસિદ્ધ છા અને માલફ્રય મહેલમાં તારું નિશ્વલ સ્થાન છે. ૯૧ રચનારના નામમાં જે 'કય' જોડાક્ષર છે તેમાં બે અક્ષર મત્યા છે તે પ્રમાણું નેમિનાથ અને રાજમતી અંને ત્યાં માક્ષમાં મત્યા છે અને 'સુંદર' પરમાલા સાથે ભળ્યા છે અને ત્યાં દુ:ખ રહિત વિલાસ કરે છે. આ નેમિજિનનું ચરિત સારા છંદમાં રસથી અને આનંદથી સુત્તો ભણું ને સાંભળે તા તેનું મંગલ હંમેશાં થાય છે. આ કડીમાં 'કય' અને 'સુંદર' એ બેથી કવિ પાતાનું નામ ' માણુક્યસુંદર' એક રીતે ખતાવી આપે છે.

વ્યવહારિક કે ધાર્મિક કોઇપણ કાર્યોમાં મનુષ્યને પ્રતિસમયે આલં બનની તો જરૂર પહે જ છે. કોઇના લેશ પણ આલં બન વિના નિજળળે ઊર્ધ્વ ગમન કરનાર જેના કવચિત જ હોય છે. અને તેથી જ ધાર્મિક વિષયમાં જિનમંદિર, જિનપ્રતિમા, જ્ઞાન, સાધુ–સાધ્વી આદિને મહત્ત્વનું સ્થાન અપાયેલ છે તે સહેતુ જ છે કે જેના નિમિત્તે ઉપાદાન કારણને ઉદયમાં લાવી શકાય યાને આત્માની વિશુધ્ધ દશા પ્રગટાવવા પ્રયાસ થઇ શકે જિનપ્રતિમા અને જિનમ'દિર એ પણ અતિ આવશ્યક સાધન છે, તેને આપણે સવિસ્તર અવલાકીએ.

# યતિમાનું પૂજન શા માટે **?**

જિનેન્દ્રવર તો વીતરાગઠશાને પ્રાપ્ત કરીને માેક્ષમાં સ્થિત થયેલા છે, તો પછી તેમની પ્રતિમાને પૂજવાની શું આવશ્યકતા? અને રાગ-દ્રેષથી રહિત એવી વીતરાગ પ્રતિમાદ્વારા ક્ળની પ્રાપ્તિ પણ કેમ થઇ શકે? આ પ્રશ્નો ઉદ્દભવે તે સ્વાભાવિક જ છે. તેનું નિરાકરણ પણ સ્પષ્ટ છે. શ્રીમદ્ દેવચંદ્રજીએ એક સ્તવનમાં કહ્યું છે કે:—

" પૂજના તેા કીજે રે ભારમા જિનતણી રે, જસુ પ્રગટથા પૂજ્ય સ્વભાવ; પરકૃત પૂજા રે જે ઇચ્છે નહીં રે, સાધક કારજ દાવ. પૂજના૦"

અર્થાત્ જેમને પૂજ્ય સ્વભાવ પ્રગટ થયેલા છે એવા જિનેન્દ્રની પૂજા કરીએ. જો કે તેઓ પરની કરેલી પૂજાના ઇચ્છક નથી, પરંતુ સાધક પાતાનું આત્મકાર્ય સારી રીતે સિદ્ધ કરવા માટે પૂજ્ય એવા જિનની પૂજા કરે. આથી સિદ્ધ થાય છે કે શ્રી જિન નિરાગી છતાં તેવી દશાને વરવા પ્રયત્ન કરનારે ઉપકારી એવા તે પુરુષાની પ્રતિમાની પૂજા કરવી આવશ્યક છે. વળી વીતરાગ પ્રતિમાના પૂજનથી શું લાભ પ્રાપ્ત થાય ? તેના જવાળમાં શ્રીમદ્ યશાવિજયજ મહારાજ એક સ્તવનમાં કહે છે કે:—

" નિરાગી સેવે કાંઇ હાવે, ઈમ મનમાં નવિ આહું; કળે અચેતન પણ જિમ સુરમણિ, તીમ તુમ **સ**ક્તિ પ્રમાહું: "

હે નાથ ! નિરાગીને સેવવાથી શુ ક્ષ્ય પ્રાપ્ત થશે ? એવી શાંકાને પણ હું મનમાં નહિંજ લાલું, કેમકે અચેતન–જડ એવા પારસમણું કે જે એક પ્રકારના પત્થર જ છે તે

#### શ્રી. રાજપાળ મગનલાલ બ્હાેરા

પણ મનુષ્યાને ફલિભૂત થાય છે-મનુષ્યાના મનાવાંછિત પૂરે છે, તાે પછી તમે તાે સાક્ષાત્-ચૈતન્ય દ્રવ્ય છા, શુદ્ધ થયેલા છા, મુક્તિપૂરીમાં સ્થિત થયેલા છા એટલે તમારી ભક્તિ જ મને પ્રમાણુભૂત છે-તેથી જ મારું આત્મશ્રેય સાધી શકાશે.

### પ્રતિમાની આવશ્યકતાઃ—

આત્માને નિમિત્તવાસી કહ્યો છે તે યથાર્થ જ છે. નિમિત્ત મત્યેથી આત્માના ભાવામાં પરિવર્તન-ફેરફાર થયા જ કરે છે. અવસાન પામેલા અથવા તો દૂર રહેલા એવા આમજના અને મિત્રાદિકા ખાસ કારણ વિના યાદ નથી આવતા તે સાના અનુભવની વાત છે; પરંતુ તેમની પ્રતિકૃતિ જોતાં તે તે જનાની યાદ પુન: તાજી થાય છે અને પૂર્વ પ્રસંગા દૃષ્ટિ સન્સુખ ખડા થાય છે. આમાં તે તે પ્રિય જનની છળી યાને પ્રતિકૃતિ નિમિત્તભૂત ખને છે. તે જ રીતે જિનપ્રતિમાને નીરખવાથી જિનેન્દ્રવર કેવા હશે ? તેના કંઇક અંશે ખ્યાલ આવી શકે છે.

નાના આળકાને જે વાત ઘણી વખત કહેવાથી પણ તેના મગજમાં નથી ઊતરી શકતી તે જ ખીનાને સૂર્ત સ્વરૂપ આપવાથી અર્થાત તે વિષયના નકશા ખતાવવાથી તરત જ તે સમજ શકે છે. રામ, કૃષ્ણ, બુદ્ધ, હુનુમાત, શિવ કે મહાવીર એ વિભૂતિઓમાંથી અત્યારે કાઇપણ વિભૂતિ હયાત નથી, પરંતુ તે તે મહાપુરુષા કેવા હતા? તે જાણવું હાય તા તેમના પ્રતિકરૂપ તેમની પ્રતિમાએાનું અવેલાકન કરવાથી સ્હેજે માલૂમ પડે છે કે આ પુરુષા આવા હશે. અરે! વિચાર કરતાં તેમની મૂર્તિદ્વારા તેમના જીવનના પણ વાસ્તવિક ખ્યાલ આવી શકે છે. જેમકે શ્રી કૃષ્ણચંદ્રની મૂર્તિના હાથમાં શંખ, ચક્ર, ગદા આદિ શસ્ત્રો છે તેમ જ તેમની બાજીમાં લક્ષ્મીજીની મૃત્તિ છે. આ ઉપરથી તેમના જીવનના નિચાડ નીકળી શકે છે. તેવી જ રીત દરેક સ્થળે પ્રાય: પવિત્ર અ ગા જેવા કે-ચરણ, જાતુ, મસ્તક આદિ પૂજનીય ગણાય છે, પર તુ શૈવ મંદિરામાં " શિવનું લિગ " પૂજાય છે. તે ઉપરથી તે દેવ વિષે વિચાર કરતાં તાત્પર્ય નીકળી શકે છે. તે જ ન્યાયે અર્કાતની પ્રતિમાને જોવાથી જણાય છે કે તે શાંતરસ સુક્ત છે. પદ્માસને અથવા કાયાત્સર્ગ ધ્યાને રહેલા જણાય છે. ઉત્સંગ ઓથી રહિત છે, હસ્તદ્રય શસ્ત્રા-દિકથી રહિત છે અને સર્વ રીતે આત્મિક ધ્યાન કરવાને માટે જિનમૂર્ત્તિ સર્વાત્કૃષ્ટ સાધન છે એમ તટસ્થ રીતે જોનારને પણ જણાયા સિવાય નહિં જ રહે. ભાવાર્થ કે જે વસ્તુ કહેવાથી નથી સમજાતી તે આ પ્રમાણે સાકારરૂપ ખતાવવાથી સમજી શકાય છે અને પ્રતિમારૂપ પ્રતિક ઉપરથી કાઇપણ દર્શનના સ્થાપક એવા તે મૂળપુરુષ કેવા હશે તેના વાસ્તવિક બાધ થઈ શકે છે. અસ્ત !

# પ્રચલિત પંથામાં પ્રતિમાપૂજનઃ—

શ્વેતાંબર જૈનામાં તા પ્રથમથી જ મૂર્તિપૂજા છે. તે ઘણા પ્રમાણાપૂર્વક આગળ દશા-વવામાં આવશે. તે સિવાય જૈન સંપ્રદાયના એક માટા વિભાગ દિગંબર પથમાં પણ જિન-પ્રતિમા પૂજનને સંપૂર્ણ સ્થાન છે. જો કે પ્રતિમાને અને પૂજનને અંગે કેટલાક તફાવત છે, પરંતુ તે ભિન્નતાસૂચક છે. વાસ્તવમાં જોઇએ તા જિનમૂર્ત્તિના પૂજન માટે બેમત નથી જ. ખાહોમાં પણ આજકાલ થયા નહીં, પરંતુ ઘણા સમય પૂર્વે બુ**હદેવની પ્ર**તિમા **દાખલ** થયેલ છે જે રાજગિર, નાલ દા આદિ સ્થાનાના નિરીક્ષકને માલૂમ પડશે. તેમ જ અત્યારે પણ બ્રહ્મદેશમાં અને બીજા ઘણા દેશામાં બુદ્ધદેવની વિશાળ અને ભવ્ય પ્રતિમાઓ દર્ષિગાચર થાય છે.

હિન્દુ ધર્મમાં પણ રામ, કૃષ્ણુ આદિની પ્રતિમાએ પૂજાય છે એકંદરે માણુસ એક યા બીજ રીતે પણ જીવનમાં પ્રતિમા-પૂજન તો કરતો જ હોય છે. જેઓએ પ્રતિમાનું ખંડન કર્યું છે તેમની છબીએ પણ આજે માનનીય અને વંદનીય ગણાય જ છે ને ? દેશનેતાએના ખાવલાએ પણુ એ જ સૂચવે છે. વળી જેમનું નામસ્મરણ કરતાં હાઇએ તેમનું સ્વરૂપ જોવા મળે તો હવાદ્યાસ થયા સિવાય કેમ રહે ? ભાવાર્થ કે મૂર્તિપૂજા એ મનુષ્યજીવનનું અભેદ અંગ છે અને તેથી જ ભારતવર્ષમાં મૂર્તિપૂજા ઠેર-ઠેર જોઇ શકાય છે.

મૂર્ત્તિના અવલ અનની કેટલી બધી જરૂર છે તે વિષ એક પ્રચલિત દર્ષાંત અત્રે ટાંકું તો તે અસ્થાને તો નહિં જ ગણાય. ધનુર્વિદ્યા શીખવાના ઇચ્છક એક ભિદ્ધ ગુરુ દ્રોણ પાસે જાય છે પર તુ તેને પાતાની ધારણામાં નિષ્ફળતા સાંપડે છે ત્યારે તે ભિદ્ધ વનમાં રહીને ગુરુ દ્રોણાચાર્યની એક છાલ્ય-માટીની મૂર્ત્તિ કરે છે અને તેને સાક્ષાત્ ગુરુ સમજીને તે ભિદ્ધ ધનુર્વિદ્યાની કળા તે મૂર્ત્તિની સન્મુખ સ્વયં પ્રાપ્ત કરી હયે છે. મૂર્ત્તિના આલંબનના કેવા સુંદર નમૂના !

# પ્રતિમાપૂજનની પ્રાચીનતા:-

જિનપ્રતિમાની સિદ્ધિ અર્થે કેટલાક પ્રમાણું ને–આગમપ્રમાણુ, ઇતિહાસપ્રમાણુ, પરંપરા-પ્રમાણ ઇત્યાદિને જોવા પડશે.

પ્રત્યેક દર્શનમાં તેમના સંસ્થાપક મૂળપુરુષની વાણીને ખૂબ મહત્વ અપાયેલ હોય તે સ્વાભાવિક જ છે. ઉપનિષદ્દ, વેદ, સહિતા, જાતકચ થા, બાઇબલ, કુરાન, ગીતા અને આગમાં એમ દરેકના ભિન્ન ભિન્ન નામા છે અને તેને અવલાકન કરવાથી તે તે દર્શનના સિદ્ધાંતા અને દર્શનકારના આશય સમજી શકાય છે. તે જ રીતે જેન ધર્મમાં આગમશાસ્ત્રાનુ સ્થાન અતિ વિશિષ્ટ પ્રકારનું છે. કાંઇ પણ તકરારી વિષયમાં જ્યાં આગમની—શાસ્ત્રની શાખ અપાય છે ત્યાં સર્વ પ્રમાણિક પક્ષાને ચૂપ થઇ જવુ પડે છે. એટલે પ્રથમ આપણે જિનપ્રતિમા વિષે જિનાગમામાં શું ઉલ્લેખ ઉપલબ્ધ થાય છે તેને જોઇએ.

જિનાભિગમ નામના સૂત્રમાં વિજયદેવના અધિકારે તે દેવ જિનપ્રતિમાને ખહુમાન-પૂર્વક પ્જન-વંદન કરે છે તેમ આવે છે તથા ત્યાં રહેલ જિનપ્રતિમા કેવી હતી તેના 🐠 સવિસ્તર ઉલ્લેખ છે.

રાયપસેણી નામના સુત્રમાં સૂર્યાભદેવના અધિકારે પણ જિનપડિમા પૂજન કર્યાની હકી-કત આવે છે. આ બન્ને દેવા ભગવાન મહાવીરના સમયના છે એટલે તે વખતે દેવતાઓએ જિનપ્રતિમા પૂજી છે, એવી સ્પષ્ટ રીતે શાસ્ત્રની સાક્ષી છે. જો અવિરતિ અને અનેક પ્રકા-રના દિવ્ય સુખામાં મગ્ન એવા દેવાને માટે જિનપૂજનની કરણી આવશ્યક હાય તાે માક્ષના કરવાનારૂપ આ મનુષ્યભવમાં તા પરમ ઉપકારી એવા અર્હત્ની પ્રતિમાનું પૂજન અવશ્ય કરવું નોઇએ, એ બુદ્ધિથી પણ યુક્ત જણાય છે.

આ સિવાય શાસ્ત્રોમાં મનુષ્યોએ પણ જિનપ્રતિમાને પૂજન-વંદન કરેલ છે તેવા ઉદ્ભેખો મળે છે. જેમકે શ્રી જ્ઞાતાસ્ત્ર કે જેની ગણના ગણધરગુથિત અંગસ્ત્રોમાં થાય છે તેમાં પણ દ્રાપદી મહાસતીના અધિકારા આવે છે કે, ઉત્તમ એવી તે રાજકન્યા દ્રાપદી સનાનાદિકથી શુદ્ધ ખની, પૂજાને યાગ્ય એવા મંગલ વસ્ત્રો પહેરીને જિનઘરને વિષે આવે છે અને જિનપ્રતિમાને જોતાં ખહુમાનપૂર્વક વંદન કરે છે. તેમ જ સૂર્યાબદેવની માફક તે દ્રાપદી પણ સ્નાનાદિકથી માંડી યાવત ધૂપ ઉવેખવા સુધીની દરેક ક્રિયા કરે છે અને પ્રાંત શક્કસ્તવના પાઠ કહે\* છે. તેમ જ ભગવતીજી નામના અંગસ્ત્રમાં ગાતમસ્વામીના પ્રશ્નના પ્રતિ ઉત્તરમાં જ્ઞાતન દન ભગવાન વીર, જંઘાચારણ અને વિદ્યાચારણની જવા આવવાની કેવી શક્તિ હાય તે જણાવવાની સાથે તેઓ ચૈત્યોને વાંદે છે તેમ કહેલ છે. સ્થાનાંગસ્ત્રમાં દશ પ્રકારના અને ચાર પ્રકારના સત્ય કહ્યા છે ત્યાં એક સ્થાપના સત્ય પણ કહેલ છે અને જ્યાં સ્થાપનાની સિદ્ધિ થાય છે ત્યાં મૂર્ત્તિ તા સંહેજે આવે છે. વળી શ્રી આદ્ર કુમારને પ્રતિબાધવા માટે શ્રીમાન્ અભયકુમાર જિન-પ્રતિમાને માંકલે છે અને તેને જોતાં શ્રી આદ્ર કુમારને જાતિસ્મરણ જ્ઞાન થાય છે અને આર્ય દેશમાં આવી તેઓશ્રી ભગવતી દીક્ષાને અંગીકાર કરે છે. આ પણ ભગવાન મહાવીરદેવના સમયની જ વાત છે.

ઐતિહાસિક દેષ્ટિએ પ્રતિમાની પ્રાચીનતા જાણવા માટે એટલું જ કહેવું ખસ થશે કે, જેમણે ભૂતકાળના ઇતિહાસના પેટાળમાં ઊતરીને ભ્તકાળને સજીવન કર્યો હોય એવા આ વિષયના જ્ઞાતાઓને આ વિષ લખવાના મારા કરતાં વધુ અધિકાર છે, પરંતુ એટલું તો સર્વમાન્ય છે કે મહારાજા સંપ્રતિએ જિનમ દિરથી પૃથ્વીને મંડિત કરી દીધી હતી અને ત્યારપછી પણ દરેક શાસનપ્રભાવિક મહાપુરુષાના સમયે તેને નવપદ્ભવતા મળી છે. શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય મહારાજના વખતે પરમાર્હત્ મહારાજા કુમારપાળે પણ અનેક નવાં જિનમંદિરા કરાવ્યાં છે તથા અનેક પ્રાચીન મંદિરાના જાર્ણો હાર કરાવલ છે. તેમ જ ઉદારચિત્ત જેન મહાઅમાત્યા શ્રી વિમળશાહ અને વસ્તુપાળ-તજપાળે પણ અઢળક દ્રવ્યના વ્યય કરીને દેવ-વિમાન જેવાં ભવ્ય અને અજોડ કાતરણીવાળાં-આજે પણ પ્રેક્ષકાને ઘડીભર મુખ્ય કરે તેવાં-મંદિરા બંધાવ્યા છે.

ભારતવર્ષમાં તો પ્રભુ-મંદિરા અને પ્રભુ-મૂર્ત્તિઓ વિદ્યમાન છે જ, પરંતુ એક કાળે યૂરાપાદિ દેશામાં પણ જિનપ્રતિમા અને જિનમંદિરા હતાં એમ સિદ્ધ થઇ શકે છે. " જૈન " (પત્ર)ના રાષ્ય-મહાત્સવ સ્મરણાંકમાં સુનિરાજ શ્રી જ્ઞાનસુંદરજીના " યૂરાપમેં જૈન મંદિર" શોર્ષક એક લેખ પ્રસિદ્ધ થયેલ છે, જેમાં તેઓશ્રી જણાવે છે કે-" આસ્ટ્રીયાની અંતર્ગત હંગરી પ્રાંતના બુદાપેસ્ટ નગરની પાસે એક અ'શેજ ખેડુતને ખાદકામ કરતાં ચરમ તીર્થપતિ

<sup>\*</sup>જૈનાગમાના આધારે જોઇએ તાે ક્રૌપદાને થયાં લગભગ ૮૪૦૦૦ હજાર વર્ષ થયાં છે. એટલે ચારાશા હજાર વર્ષ પૂર્વે પણ જિનપૂજા પ્રચલિત હતા તેમ જણાય છે.

#### अतिभा पूक्त

ભગવાન્ શ્રી મહાવીર મહારાજાની પ્રતિમા મળેલ છે. " આ લેખની સાથે જમીનમાંથી નીકળેલી તે પ્રતિમાના ફાટા પણ આપેલ છે.

કચ્છમાં પ્રસિદ્ધ તીર્થસ્થાન ગણાતું ૨૧૮ સ્થ મયુક્ત શ્રી ભદ્રે ધરતું જિનાલય વીરનિર્વાણ પછી ૨૩ વર્ષે દાનવીર શ્રાવક દેવચંદ્રે ખધાવેલ છે. આ ઉપરથી પણ જાણી શકાય છે કે ખૂદ ભગવાન મહાવીરના સમયમાં પણ જિનમૃત્તિની પૂજા પ્રચલિત હેતી. તેમના પૂર્વના વીર્થ કરાના વખતમાં પણ મૂર્ત્તિપુજા હતી, એમ જણાવતાં કેટલા ય શિલાલે ખા ઉપલબ્ધ થાય છે. ગત ચૈત્ર માસમાં પ્રસિદ્ધ થયેલ " શ્રી જેન ધર્મ પ્રકાશ " માસિકના સુવર્ષ્ય-મહાત્સવ વિશેષાકમાં મુનિરાજ શ્રી જયંતવિજયજી મહારાજના " જૈન મ્યુઝીયમ( સંગ્રહસ્થાન )ની આવશ્યકતા" એ નામના એક લેળ પ્રસિદ્ધ થયેલ છે. તે લેખમાં તેઓશ્રીએ નજરે નિહાળેલા અનેક જાના શિલાલેખા કર્યા કર્યા અને કેવી અબ્યવસ્થિત રીતે યા તા વિનાશના મુખમાં પડેલા છે તે જણાવેલ છે, તેમ જ તે સર્વને એકત્ર કરીને એક સંગ્રહસ્થાનમાં ભૂતકાળના તે ભવ્ય સ્મરણાને-જેન સંઘના ગારવના અવશેષાને-સઘરી રાખવા જોઇએ એવી અપીલ તેમણે જૈન કામને કરેલી છે. તે લેખમાં આગળ ચાલતાં તેઓશ્રી એક સ્થાને જણાવે છે કે-" શ્રી વીરભગવાન છદ્મસ્થ કાળમાં આવ્યુની ભૂમિમાં વિચર્યા હતા. ભગવાનના જન્મથી ૩૭ મા વર્ષ અહીં દેરાસર ળ ધાર્યું. પૂર્ણ પાળરાજાએ મનાહર જિનમૂર્ત્તિઓ ભરાવી અને કેશી ગણધરે તેની પ્રતિષ્ઠા કરી." આવી મનલળના લેખવાળા બાર શાખાની ઉતરણના ત્ટેલા એક જળ્ળર પત્થર આળુરાડથી ચાર માઇલ દૂર મુંગથલા નામના ગામના વિશાળ જિનમ દિરના ખંડિયેરમાં એક દરવાજા ઉપર છૂટેા લટકે છે. જો આને ત્યાંથી કઢાવી લેવામાં ન આવે તો વરસાદથી મંદિરના શુમ્બજ વિગેરેના ભાગ પડતાં તે લેખવાળા પત્થરના કકડે કકડા થઇ જવા સંભવ છે "

ઉપર્યુક્ત લેખની હકીકત નક્કર છે. આવા દાર્શનિક પુરાવા ઉપર વધારે કહેવા જેવું રહેતું જ નથી; કેમકે લેખક મુનિશ્રીએ આ શિલાલેખને જાત જોયેલ છે અને સ્થળ મુદ્ધાં દર્શાવ્યું છે. આ સમય વીરપ્રભુના છદ્મસ્થકાળના એટલે કે વીરજન્મથી ૩૭ મા વર્ષના છે. તે વખત પ્રભુએ નીર્થ પણ સ્થાપ્યું ન હતું. કેશી મહારાજ પ્રનિષ્ઠા કરી હતી એ પણ એમ સૂચવે છે કે, પાશ્વનાથ પ્રભુના શાસનમાં પણ પ્રતિમાપૂજન પ્રચલિત હતું. ( શ્રદ્ધાની દિષ્ટિએ-શાસ્ત્રીય દિષ્ટએ-તાં પ્રત્યેક તીર્થ કરના વખતમાં જિન્પ્રતિમા-પૂજન હતું જ એમ આપણે માનીએ છીએ, પરંતુ અહીં તાં ઐતિહાસિક દિષ્ટએ પણ પ્રતિમાપૂજન પ્રાચીન છે. ખુદ ભગવાન પાર્શ્વનાથળ અને મહાવીર દેવના વખતમાં પણ પ્રતિમા પૂજા હતી એ દશ્યુવન વાના આશય અત્ર છે અને તથી જ આ પ્રાચીનતાદર્શક લેખલાગને ઉદ્ધત કરેલ છે.)

વળી શત્રું જય પર તથા ગિરનાર ઉપરના મદિરા અને પ્રતિમાંઓ તો અતિ પ્રાચીન છે. શત્રું જયનીર્થના ઉદ્ધાર ચાંધા આરાથી થતા આવ્યા છે અને આ કાળમાં પણ વ**ઝસ્વામી** જેવા મહાપુરુષની હાજરીમાં વિક્રમ સવત ૧૦૮ માં જાવડશાએ ઉદ્ધાર કરાવ્યો છે. તેમ જ ત્યારબાદ ઉદ્દાયન મંત્રીના સુપુત્ર બાહડ મંત્રીએ તથા સમરાશા શેઠે અને છેલ્લો સંવત ૧૫૮૭માં કર્માશાએ શત્રું જય ગિરિરાજના ઉદ્ધાર કરાવેલ છે. પવિત્ર શ્રી સિદ્ધાચલછના આ ઉદ્ધારા ઉપરથી જોઇ શકાય છે કે તીર્થ અને પ્રતિમાનું અવલંખન આજકાલનું નથી પણુ પ્રાચીન છે. પરંપરાપ્રમાણમાં જોઇએ તા-અત્યારે ભારતવર્ષમાં લગભગ સવંત્ર જિનમંદિરા અને જિનપ્રતિમાઓ તેમ જ પ્રાચીન તીર્થભૂમિએ અને અતિ પ્રાચીન-ગતકાલની પ્રતિમાઓ દૃષ્ટિગાચર થાય છે. શ્રી શંખેશ્વર પાર્શ્વનાથની પ્રતિમા ગઇ ચાવીશીમાં થયેલા નવમા હામાદર નામે તીર્થ કરના વખતમાં આષાઢી નામના શ્રાવકે ભરાવેલ છે એમ મનાય છે, પરંતુ તે શ્રદ્ધાના વિષય છે તો પણુ આ મનુષ્યલાકમાં તે પ્રતિમાને આવ્યા ઘણા સમય—લગભગ ચારાશી હજાર વર્ષ થયા છે. અને જાદવાની જરા તે પ્રતિમાન નહવણ જળથી નાખૂદ થયેલ છે. બીજા પણુ અનેક ચમતકારા તે પ્રતિમાના અધિષ્ઠાયક દેવાના પ્રભાવથી થયેલા છે, જે જાણીતો વાત છે. આ સર્વ જણાવવાના આશય એ છે કે શ્રી નેમિનાયછના વખતમાં પણ પ્રતિમા પૂજા હતી. વળી શ્રી ગિરનારજી ઉપરની શ્રી નેમિનાયજીની પ્રતિમા પણુ ઘણી જ પ્રાચીન ગણાય છે. શ્રી અંતરીક્ષજી પાર્શ્વનાથની પ્રતિમા રાવણના સમયની કહેવાય છે, અને ઘાડેસ્વાર તથા પાણીહારી બાઇ તો પૂર્વ તેની નીચેથી જઇ શકતા હતા તેવી કિવદ તી છે. વર્તમાનમાં પણુ અંગલાહણું તે પ્રતિમાની નીચેથી નીકળી શકે છે એ તા સપષ્ટ જ છે. એટલે તેની પ્રાચીનતા પણુ વગર કહ્યે જ સિદ્ધ થાય છે.

મનુષ્ય ઘર આગળ પૂજા કરવા ખેસે તેમાં જે શાંતિ જળવાય તેના કરતાં વિશેષ શાંતિ મ દિરમાં જવાથી પ્રાપ્ત થાય છે અને તથી પણ વધારે આહ્લાદ અને પરમ આત્મીય શાંતિ આવા તીર્થસ્થાનામાં જવાથી મળે છે. કહેવત છે કે 'ઘર મૂક્યા અને દુ:ખ વિસર્થા.' વળી અનેક પ્રવૃત્તિમાં આવી યાત્રાથી નિવૃત્તિ પણ સાધી શકાય છે અને પવિત્ર રજકણાવાળી તે ભૂમિઓમાં જવાથી શુભ વિચારનું અળ વહે માન થાય છે. જે ભાઇઓ પ્રતિમાને નથી માનતા તેઓ પ્રાય: આવા પવિત્ર તીર્થો અને કલ્યાણકભૂમિઓના દર્શન-રપર્શન-વંદન-પૂજનથી પણ વંચિત રહે છે. હળુકમીં આત્માઓ એવા નિરર્થક કદાશહને ન જ પાષે એમ ઇચ્છીએ.

### પ્રતિમા : એક આદર્શ સાધન:—

સાધન વિના સાધ્યની પ્રાપ્તિ થવી અશકય જ છે એટલે જ જ્યાં સુધી જરૂરીયાત હાય ત્યાં સુધી ધ્યેય પ્રાપ્તિ માટે ઉપયોગી થાય તેવા પ્રત્યેક સાધનોને તો જીવનમાં મહત્ત્વનું સ્થાન દેવું જ પડશે. અલખત્ત, સાધનને સાધ્ય માનીને નજ બેસી રહેવાય, એ વિચારવું યાગ્ય છે; પરંતુ સાધન વિના લાંબો પંચ કાપવા દુષ્કર છે. વળી અધિકાર વધ્યેથી સાધનમાં પણ ફેરફાર થાય છે. જેમકે ગૃહસ્થ એ અસદાર લી તો છે જ, તા તને માટે શ્રી જિનેશ્વરની દ્રવ્ય–સાવ ઉભય પ્રકારે પૂજા કહી છે કેમકે તેને માટે તેટલા સદાર લ છે; પરંતુ ત્યાગીએ સર્વથા બાદ્ધ શ્રંથીથી રહિત હાવાથી તેને માત્ર ભાવપૂજા જ કહી છે. માળ પર ચડવા માટે સીડીની તા જરૂર રહેવાની જ તેજ ન્યાયે જિન જેવા થવા માટે જિનપ્રતિમાનું આલંખન જરૂરી છે જ. પ્રતિમાના દર્શનથી જિને દ્વરનું સમગ્ર લોકાત્તર જીવન યાદ આવે છે અને તે નિમિત્તે તેમના ગુણુગાન કરતાં જીવાત્માની ગુણુશ્રે શ્રી પ્રવધ્ધમાન થાય છે. વિચારા કે સામે કંઇ પણ આલંખન ન હાય

#### પ્રતિમા પૂજન

ત્યાં કેન્દ્રબિન્દુ લિક્ષિત કચાં થઇ શકે ? તેથી જ પ્રતિમાની પૂર્લ આવશ્યકતા છે, એમ સુરૂ વિચારકાને તા જરૂર જણાશે જ.

# શ્રી આત્મારામજ મહારાજ અને જિનમતિમાઃ—

શ્રીમદ્ર આત્મારામછ મહારાજ એ સત્ય-ગવેષક મહાપુરુષ હતા અને તેથી તેમને જે સત્ય તરીકે જણાયું તેને સ્વીકારતાં અનેક સંકટા સહન કરવાને પણ તેઓ સદૈવ તત્પર રહ્યા હતા. એક સત્યપ્રિયમાં હાવા જોઇએ તેવા વિનય, વિવેક, ધીરજ, અખૂટ શાંતિ ઇત્યાદિ સર્વ સાથા તેમનામાં હતા. તેમણે ઇરાદાપૂર્વક કાઇને દુહવ્યા નથી. સિહાંતની ખાતર કાઇ સ્વત: દુકુવાયા હાય તે અલગ છે. સસારની-માહની બેડી તાડીને ત્યાગી થનારને પણ સંપ્રદાયના માહની એડી તૂટવી મુશ્કેલ છે. પરંતુ શ્રીમા આત્મારામજી મહારાજ કુળથી અને સ્વભાવથી ક્ષત્રિય હતા અને તેથી તેઓ આ નિયમમાં અપવાદરૂપ રહ્યા છે. અર્થાત કે સંપ્રદાયના કલ્પિત રાગ તેમને સ્પર્શી શક્યો ન હતો. જ્યારે તેમને વાસ્તવિક સત્ય સમજાયું ત્યારે તેમણે અમૃત્તિ પુજક સ પ્રદાયમાં રહીને, અનેક સામનાઓને શાંતિપૂર્વક સહીને પણ શ્રી જિતકર્શિત ત્રિકાલાબાધિત સત્યના પ્રચાર કરવા માંડ્યો અને કાળ-સ્થિતિ પરિપક્વ થ**યે**થી તેઓશ્રીએ શહ સંવેગી દીક્ષાને અંગીકાર કરી. તેમના જીવનમાં ડાેકોયું કરતાં સાૈથી અગત્યના પલ્ટા જિનપ્રતિમાને માન્ય કરવાના છે. શ્રી સુશીલના શખ્દામાં કહીએ તા " રેતીના રહામાં પાણીની અંજલિ માટે ઝંખતા તૃષાતુર જેટલી પરખની કદર કરી શકે છે તેટલી અન્ય ન જ કરી શકે." તે જ ન્યાયે શ્રીમફ આત્મારામજી મહારાજને પ્રારંભના દિવસોમાં જિન-પ્રતિમા દર્શનની તથા ખબ વેઠવી પહેલી. એટલે તમણે ઠેકાણે ઠેકાણે અને મુખ્યત્વે પંજાબમાં અનેક માટા સ્થળાએ જિનમંદિરા ઊભા કરાવવાની પ્રવૃત્તિ છેલ્લા વખતમાં હાથ ધરી હતી.

અમૂર્તિ પૂજક સંપ્રદાયમાંથી તદ્દન છૂટા થઇને તેઓ જ્યારે પ્રથમ વખત ગુજરાતમાં આવે છે અને ત્યારબાદ ગિરિરાજ શ્રી શત્રું જયની યાત્રાર્થે જાય છે ત્યારે યુગાદિદેવ પાસે ગફગદિત કંઠે તેઓશ્રી સ્તવના ઉચ્ચારે છે કે:—

"અખ તા પાર ભાષે હમ સાધુ, શ્રી સિદ્ધાચલ દરશ કરી રે. "

ભાવપુર:સર કાેટિશ: વંદન હજો આવા સરળ મહાપુરુષન !

#### ઉપસંહાર:—

આપણે અનેક દર્ષિભન્દુઓથી એ જોઇ ગયા કે-જિનમૂર્તિના અવલં બનથી મનુ વના આતમીય ઉત્કર્ષના પારા અવશ્ય ઊંચે ચઢે છે. વીતરાગના દ્રવ્ય-પૂજન તથા ધ્યાન અને શ્રી જિનની સ્તવનારૂપ ભાવપૃ જાથી તા આત્મા તદાકાર બની શકે છે, કેમકે આપણે પ્રતિમાને માત્ર પત્થરની મૂર્તિ જ નથી માનતા, પણ શ્રી જિનનું તેમાં આરાપણ કરેલ હાવાથી સાક્ષાત્ જિન ગણીને જ તેને ભાજીએ છીએ અને તેથી શ્રીમાન્ આનં દ્ધનજી મહારાજના શાળ્દામાં કહીએ તો—

# 55555555555555555





સૂક્ષ્મ હસ્તલેખનના નમૃના

હસ્તલિખિત કાર્ડમાં <mark>શ</mark>ું છે?

પ હિત શ્રી વીરવિજયજીકૃત ચૈત્યવ દન ચાવીશી, મહાવીર જિન સ્તવન અને પ્રભુ શ્રી વીરની સ્તુર્તિ

ઝીણા અક્ષરમા લખી થાડી જગામા ઘાગુ સમાવવાતી એક જૂતી પહિત હતી, તમાં ચારે બાજુ સુદર વેલ મકાતી, અક્ષરા એવા મરાડદાર અને મનહર લખાતા કે કાઇપણ વાચક આનદથી અને સહેલાઇથી વાંચી શકતા. આમાં તમ થયું હત તાે એક કલાત્મક નમૃના મળી શકત.—સંપાદક.

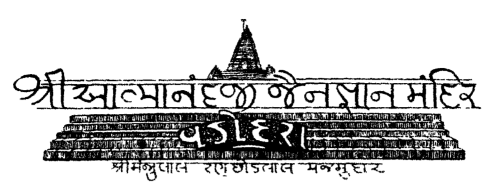
લેખક : **રા. રાજપાળ મગનલાલ વ્હારા—મુંબ**ઇ.

#### શ્રી. રાજપાળ મગનલાલ વ્હારા

જિન સ્વરૂપ થઇ જિન સ્પારાધ, તે સહી જિનવર હાવે રે, મુંગી ઇલોકાને ચડકાવે, તે મુંગી જગ જોવે રે.

અર્થાત જેમ લમરો ઇયળને ચટકા લરે છે અને તેથી તે ઇયળ લમરોનું જ અહનિશ ખ્યાન ધરે છે. પરિણામે તે પણ ભમરી જ બની જાય છે. તે જ રીતે જિનપ્રતિમાને સાક્ષાત જિન ગણીને પુજવાથી શ્રી જિન જેવા થઇ શકાય છે. એક મહાનુમાવે મર્ત્તિને ન માનનાર કાઇ એક ભાઇ સમક્ષ આ રીતે જિન્યતિમાની સિદ્ધિ કરી હતી. આ પ્રસંગ સમજવા જેવા હાઇને અત્રે દર્શાવં છે. પ્રતિમાને માનનાર મહાશયે એક સા રુપિયાની નાટ બીજા **લાઇને આપીને કહ્યું કે-આ કાગળમાં એક પૈ**યાની છીંકણી બાંધીને લઇ આવા. પેલા બાઇએ જવાબમાં કહ્યું કે-અરે મુરુળ્બા! આ કંઇ સાધારશ કાગળ નથી, પશુ આ તો સા રુ શિયાના નાટ છે. જવાબમાં ઉક્ત મહાનુભાવે કહ્યું કે જેમ કાગળની બને તી આ નાટ ઉપર ગવનમે ટની છાપ છે અને તેથી તેના સા રુપીયા ગમે ત્યાં મળી શકે છે અને આ તાટ પાસે હાય તા આપણે સા રુપિયાવાળા છીએ એમ માનીએ છીએ તે જ રાંતે જિનપતિમ ને માનીએ છીએ. તે માત્ર પત્થરની મર્તિને જ નથી માનતા પણ શ્રી જિને ધરદેવની તમાં છત્ય છે અને અંજન-શલાકા તથા પ્રતિષ્ઠા આદિયી તેમાં જિનપણાનું આરાયણ કરાયેલ છે. તથી "જિનપ્રતિમા જિન સારીખી" ગણીને જ અમે પૂજન-૧દન-સ્ત્વનની પ્રકૃતિ કરીએ છીએ; અન્યથા નહીં કહે-વાના ભાવાર્થ એ જ છે કે જિત્રપ્રતિમાં એ અતિ ઉપકારી નિમિત્ત છ અને તેના દ્વારા પૂર્વે અનેક આત્માઓએ આત્મીય લાભ ઊડ્ડો છે વર્તમાનનાં અને જુવા તે કારા સમક્રિતનો પ્રાપ્તિ અને શુદ્ધિ કરી રહ્યા છે અને ભવિષ્યમાં અવિચ્છિત્રપણે વોવરાગ શાસતનો હ્યાતી સુધી જિન્યતિમાદ્વારા ઘણા અ તમાં આ નિજાતમાનો શુદ્ધિ કરો, મુજિત તો સન્મુ ય થશે. જગતના સર્વ છવા આવા સદર રાહ પર આવે એવા પરમ ઇ<sup>ર</sup>છા સાથે વિરસુ છુ.





M. A. L.I.. B ધામુજી દેશભાષ માળક ભવિષાના ધા, પાસ્પદિશામ દિશા હાદ્દર દ

[ શ્રીયુત મજમુદાર ગૂજરાતી સાહિત્ય જગત્માં એક સુપ્રસિદ્ધ લેખક, સંશોધક અને વિદ્વાન્ છે. અનેક પ્રાચીન મૂર્જ કાવ્યાનાં તેમણે સંશોધન કરેલ છે અને તે પર વિદ્વત્તાભર્યાં ડિપ્પણા, વિવરણા લખેલ છે. લોકકથા માહિત્ય પર પણ ઘણ લખાણ પ્રસિદ્ધ કર્યું છે અને કેટલુક અપ્રસિદ્ધ રાખ્યુ છે. તેમના જેવા સાક્ષરને હાથે તેમના શહેરના એક જૈન નાનમંદિરની મુલાકાત લેવાય અને લખાય એ ઉચિત જ છે. સાથે સાથે તે જ શહેરમાં શ્રીમુક્તિકમલમાહન જૈન નાનમદિર, પ્રાચ્યવિદ્યામદિરમાંના જૈન પુસ્તક સંગ્રહ વગેરે સંબધી લખાયુ હાત તા, પ્રાચીન વડપ્રદ-વડાદરામાં રહેલ જૈન પુસ્તક ભંડારાના સમુચ્ચય અહેવાલ પ્રાપ્ત થાત. જે આચાર્યવર્યની શનાબ્દિના સમારકરૂપે આ શ્રંથ છે તેમનુ નામાબિધાન ધરાવતા નાનમંદિરનુ કંપ્રક વર્ણન આ લેખમાં છ ચિત્ર સદ્ધિત અપાયુ છે તે પ્રસ્તુત અને ઉચિત છે—સંપાદક ]

સિદ્ધરાજ અને કુમારપાળના સમયથી વહાદરાની જૈન ધર્મની જ્ઞાનસંસ્થાઓ (ઉપાશ્રયો) પ્રસિદ્ધિમાં આવેલી છે. એ ઉપાશ્રયો વિદ્યાપ્રસારના થાણાં હતાં. એ સંસ્કૃતિ તીર્થીનાં જ્ઞાનજળ લાકદ્ભદયને પાવન કરતાં અસ્ખલિત વહ્યા કર્યાં છે \*

શ્રુતદેવતા સરસ્વતી, સમ્યગ્જ્ઞાનનાં અધિષ્ઠાત્રી છે તેમની સેવામાં અનુરક્ત થર્ક વિદ્વાર કરનાર જૈન આચાર્યોના પ્રવાસ એ જ્ઞાનપ્રવાસ કહેવાય છે; તેમની કથાવાર્તા એ જ્ઞાનગાચરી છે; અને તેમને વસવાના ઉપાશ્રયા એ જ્ઞાનમંદિરા છે

જ્ઞાનના સ્યૂલ પ્રતીકા શ્રથા અને શ્રંથસ્થ જ્ઞાન છે. એ જ્ઞાનના ભંડાર જ્યાં એકઠા કરવામાં આવે છે અને તેને સુરક્ષિત રાખી, જેના ઉપલાગ જિજ્ઞાસુઓ યથેચ્છ કરી શકે છે તે સ્થાનને 'જ્ઞાન–મંદિર ' કહેવામાં આવે છે.

<sup>\*</sup> આ પરિચય લેખ તૈયાર કરવામાં પાટણથી મુનિ શ્રી પુષ્યવિજયજીએ તથા શીનારથી મુનિ શ્રી ચતુરવિજયજીએ લેખિત નોંધ પૂરી પાડી હતી, તથા મારા મિત્ર પંડિત લાલચંદ્ર ગાંધીએ સંસ્થાની પ્રત્યક્ષ મુલાકાતદ્વારા બ્રણી વીગતા મેળવી આપી હતી, તે બદલ એ ત્રણેનું એકસામદું ૠણ્ સાલાર પ્રકાશમાં મૂકું છું.

### વડાદરાતું શ્રી આત્યારામજ જૈન જ્ઞાનમંદિર

આવું એક પ્રસિદ્ધ જ્ઞાનમંદિર વડાદરા શહેરમાં **લહેરીયુરા દરવાના અને માંદવી**ની વચમાં આવેલી નરસિંહજની પાળમાં સ્થાપન થયેલું છે.

એના સંસ્થાપકા બે સબ્રહ્મચારી મુનિ મહારાજ હતા. તેમના **દીક્ષાગુરુ શ્રીમ**દ્ વિજયાન દસૂરિ-પ્રસિદ્ધનામ શ્રી આત્મારામજી હતા. એ યુગમધાન જેવા પ્રભાવક આચાર્ય શ્રીની જન્મ શતાબ્દિ પ્રસંગે, તેમના એ પ્રભાવક શિષ્યાના ચિરસ્થાયી ગુરુ-સ્મારકરૂપી કાર્યના પરિચય આપવાનું સમયાચિત ગણ્યું છે, જેથી પરંપરાએ એ ગુરુનું જ ગારવ થયું કહેવાય.

જ્ઞાનમંદિરની યોજના અને તે માટેના પ્રોત્સાહક ઉપદેશ પ્રવર્તક અહારાજ શ્રી કાંતિવિજયજીના હતા. સા પહેલાં એ માટે ઉપદેશની શરૂઆત સંવત ૧૯૫૨ માં થઇ હતી. તે સમયે શ્રીમંત ગાયકવાડ સરકારના કેળવણીખાતા તરફથી પાટણ બંડારાના શ્રંથા-માંથી કેટલાકના ગૂજરાતી અનુવાદ પ્રાે. મણિલાલ નભુભાઇ દિવેદીદારા તૈયાર થમે પ્રકટ થતા હતા. આ પ્રવૃત્તિને અંગે શ્રી. મગનલાલ ચુનીલાલ વૈદે\* कुमारपाळप्रवन्धनું ગૂજરાતી ભાષાંતર કરી આપ્યું હતું તેના પુરસ્કાર તરીકે તેમને રૂા. ૫૦૦) સરકારમાંથી મળેલા.

એ પુરસ્કાર, જ્ઞાનાપાસના કરનાર સાચા શ્રાવક તરીકે શ્રી વૈદ્યે જ્ઞાનમંદિરની સ્થાપના— ખાત પહેલા ફાળામાં આપ્યા. (જેમની છખી જ્ઞાનમંદિરના ઉપરના ખંડમાં એક સ્થળે મૂકવામાં આવેલી છે.) તે પછી તેમના પિતાશ્રી ચ્નીલાલ વૈદ્યે ઉદ્યાપન નિમિત્તે આશરે ત્રણેક હજારની રકમ કાઢી અને તે પછી જીદા જીદા ગામાના ગૃહસ્થાની આર્થિક મદદથી આજના જ્ઞાનમંદિરની રચના થવા પામી છે. જ્ઞાનની પરબ જેવા જ્ઞાનમંદિરની સ્થાપના કરવા માટે પ્રવર્તક અહારાજ તથા કઈક અંશે શ્રી હંસવિજયજી મહારાજના ઉપદેશ કારણુબૃત હતા. અને તે માટેનું આવશ્યક દ્રવ્ય બેગું કરવામાં વડાદરાના શેઠ ગાકળભાઇ દુર્લ લજી ઝવેરીના તનતાડ પ્રયત્ન હતા. એક દરે આખું મંદિર નિર્માણ કરવામાં લગભગ ચાલીસ હજારનું ખર્ચ થયેલું છે.

મંદિરની રચના સરસ્વતી દેવીને વસાવવા યાગ્ય ભવ્ય તથા સુંદર છે. આ સરસ્વતી પ્રાસાદ પશ્ચરથી આંધવામાં આવ્યો છે. ઉત્તરાભિસુખ આવેલા મંદિરને પૂર્વ-પશ્ચિમ પગથિયાં છે. ત્યાંથી અંદર જતાં વિશાળ ખંડ આવે છે. તેના માટા ભાગ સુદ્રિત પુસ્તકાનાં કખાટાથી ભરેલા છે. આકીના ભાગમાં ત્યાં પાઠશાળા



ખેસે છે: સવારે ૮ થી ૧૦ અને સાંજે ૭ થી ૯ ત્યાં જૈન ખાલકાને આવશ્યક ધર્મજ્ઞાન તથા સંસ્કૃત–પ્રાકૃતનું ભાષાજ્ઞાન આપવાના પ્રખંધ થયેલા છે.

<sup>\*</sup> જેમના ઉત્સાહી પુત્ર વૈદ્યરાજ વાડીભાઈ અમદાવાદમાં દવાખાનું ચલાવે છે.

## થી. મં બુલાલ રચુકાડલાલ



ત્યાંથી ઉપર જતાં કંઈક માંશે વિશેષ સુશાહિત અને રંગીન લાદીથી જડેલા વિશાળ માળ છે. ત્યાં પૂર્વાસિમુખ ખૂલામાં ખંડની સન્મુખ શ્રી વિજયાનં દસ્ત્રિનું માટું તૈલચિત્ર છે. આખા ખંડની બીંત ક્રતાં કળાટામાં પાય: હસ્તલિખિત પાથીઓ રાખવામાં આવેલી છે. બીંત ઉપર ક્રેટલાક પ્રસિદ્ધ જૈન આચાર્યોના-ખાસ કરીને શ્રો પ્રવર્તક મહારાજની તરુણ અવસ્થાની તથા શ્રી હંસવિજયજ મહારાજની અને આચાર્ય શ્રી વિજયવલ્લભસારજ આદિની છળીઓ છે.

કળાટમાંથી પાથીએ ભરેલા દાળડા જિજ્ઞાસની આંખને લલચાવતા ડાકિયાં કરી રહ્યા છે.



# વેઢાદરાતું થી આત્મારાંમછ હોન હોનમંદિર

આ હસ્તિલિખિત શ્રંથાના સંગ્રહ મુખ્યત્વે કરીને પ્રવર્ત કેઇ મહારાજશ્રી અને શ્રી હંસ-વિજયછ મહારાજના જ નિર્માણ કરેલા છે. જ્ઞાનમંદિરની યાજના થતા પહેલાં વૈદાદરામાં ભુદે ભુદે ઠેકાણે એ જ્ઞાનભંડાર વિખેરાયેલા પડ્યો હતા; તે તેમના પ્રયાસથી કેન્દ્રસ્ય અન્યા છે; છતાં અન્ને મહારાજીના સંગ્રહની યાદીઓ ભિન્ન રાખેલી છે

શ્રી પ્રવર્ત કજી મહારાજના સંગ્રહની વિશિષ્ટતા નોંધતા પહેલાં એ તપસ્વી અને જ્ઞાનાપાસક ઋષિના થાંડા પરિચય ઉચિત છે. શ્રી કાંતિવિજયજી મહારાજના જન્મ વહા- દરામાં સંવત ૧૯૦૭ (ઇ. સ. ૧૮૫૧) માં થયા હતા. આમ અનેક મહાપ્રસંગાના એ દૃષ્ટા છે. પૂર્વાશ્રમે એ દશાશ્રીમાળી વિશેક હતા અને તેમનું નામ છગનલાલ હતું. અફાવીસ વર્ષની વયે તેમના એ ગૃહસ્થ જીવનના અંત આવ્યા. સંવત ૧૯૩૫ માં ભગવાન ખુહનો જેમ મહા- ભિનિષ્ક્રમણ કરી, પત્નીને મૂકી દઇ, એ પંજાબ તરફ ગયા; અને અંબાલા શહેરમાં શ્રીમદ્ વિજયાન દસ્ત્રિ મહારાજ પાસે મહા વિદ ૧૧ ને દિવસે દીક્ષા લઇ, ત્યાંગધર્મ સ્વીકાર્યો.

તમના વિદ્વારમાં. જ્યાં ત્યાંથી શ્રંથા ભેગા કરવા અને તેને એક સ્થળે સુરક્ષિત રાખવા તે માટે એમણે ખાસ પરિશ્વમ લીધા હતા. તેમનું જીવન શાંત, સરળ અને ઝાન-પિપા-સામય છે. જ્ઞાનાપાસના અને જ્ઞાનાહાર માટે તેમણે આખું જીવન એ વારી નાખ્યું છે. એમની સ્વાભાવિક સર-ળતા. ગાંભીર્ય તેમ જ स्थितप्रज्ञताने सीधे के જૈન સમાજની એક સન્માન્ય અને વિશિષ્ટ બ્યક્તિ અની રહ્યા છે. છચાસી વર્ષ જેટલી વૃદ્ધ-વયે એમનું કીર્ધ તપસ્વી-પશું તેમના સુખ ઉપરથી સ્પષ્ટ જોઇ શકાય છે.



#### શ્રી મંજુલાલ રજુષ્ટાહલાલ

• એમના ત્યાગને-પ્રવજ્યાને આજે પછ વર્ષો વીતી ગયાં છે પાટલુના જ્ઞાનભંડારાના ઉદ્ધાર અને પદ્ધતિસરની વ્યવસ્થા એએાબ્રીના પાતાના વિદ્ધાન શિષ્ય મુનિશ્રી ચતુરવિજયજ અને પ્રશિષ્ય પુષ્ટ્યવિજયજના સહકારથી પ્રશંસાપાત્ર થવા પામી છે. ભંડારાની સમગ્ર પરિચયાત્મક યાદીઓ, તૈયાર કરી-કરાવી જ્ઞાન-મંદિરામાં રહેલું જ્ઞાનધન લાકગમ્ય કરવામાં તેમના ફાળા અદિતીય છે.

પ્રવર્ત ક્છ મહારાજ તંમની જ્ઞાનાપાસનાની સેવામાં તેમને સવાયા સહકાર આપે એવા "શ્રી જૈન આત્માન દ શ્રંથ રત્નમાલા "નામની પાતાના ગુરુના સ્મરશુમાં શરૂ થયેલી શ્રંથમાલાનું સંપાદન કરી શકે એવા વિદ્વાન શિષ્ય મેળવવા ભાગ્યશાળી થયા છે એ એક સુભાગ્ય છે. લીંબડી, છાણી વગેરેનાં જ્ઞાનમં દિરા તેમના સંયુક્ત પરિશ્રમનાં જ કલ છે. એ વિદ્વાન શિષ્ય-પ્રશિષ્યની પરંપરામાં મુનિશ્રી પુષ્યવિજયજીએ અનેક શાસ્ત્રીય સંપાદના કરીને તથા જૈન ચિત્રકલ્પદ્ધમમા પ્રકટ થયેલા " ભારતીય શ્રમશુ લેખનકળા " જેવા અપૂર્વ શ્રાયખાળભરેલા લેખા લખીને ગુરુ અને દાદાગુરુનું ગારવ વધાર્યું છે.

વડાદરાના જ્ઞાનમંદિરમાં કાંતિવિજયછ મહારાજના સંગ્રહ, તેમાંની તાડપત્રની પાથી ઓને લીધે ખૂબ સમૃદ્ધ છે. એકંદર ૮૬ પાથીઓમાં થઇને સા સવાસા શ્રંથા ઊતારેલા છે. તે ઉપરાંત ૨૧૯૨ કાગળ ઉપરની પાથીઓ સસ્કૃત, પ્રાકૃત અને અપભ્રંશ ભાષાના શ્રંથાની છે, અને ૯૯૭ જાૂની ગુજરાતી તથા હિંદી શ્રંથાની છે. આ સંગ્રહમાં ખાસ કરીને પાટ્યાના તથા પૂનાના ભંડારામાંની દુર્મિળ પાથીઓની નકલા પ્રવર્તક્ર મહારાજે મેળવીને રખાવી છે.

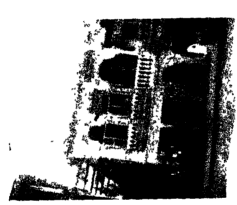
પ્રવર્તક મહારાજની દીક્ષાના સહયોગી શ્રી હ સવિજયજીની જન્મભૂમિ પણ વહાદરા છે. પૂર્વાશ્રમમાં એ છોટાલાલ નામધારીના પિતાનું નામ જગજીવનદાસ, માતાનું માણુકળાઇ અને લાઇઓનાં નામ દલપતલાઇ અને નાનાલાઇ હતા. એમના જન્મ સં. ૧૯૧૪ ના અષાઢ વદ્દિ અમાસ–દીવાસાને દિવસે થયા હતા. સાળ વર્ષની વયે સુરજબાઇ સાથે લગ્ન થતાં, એ ગૃહસ્થાશ્રમી થયા હતા અને ઝવેરાતના ધંધા કરતા.

એ અને પ્રવર્ષક મહારાજ અન્ને મિત્ર હતા. લગ્ન પછી પાંચે વર્ષે છોટાલુલ છગન-લાલ સાથે અંબાલા જેટલે દ્વર સ્થળે ઘર છોડી ચાલી નીકળ્યા. 'હંસવિજયછ' નામથી દીક્ષા લેનાર છોટાલાલના પિતા પુત્રસ્નેહને લીધે પાછળ આવી પહોંચ્યા, સંસાર ન છોડવા તેમને વારંવાર સમજાવ્યા; પરંતુ તેમના નિશ્ચય અડગ રહ્યો. મહારાજશ્રીએ જૈનશાસ્ત્રોના સારા અભ્યાસ કર્યો હતા. પાતે પ્રકૃતિએ શાંત અને ઉગ્રાવહારી હતા. તેમણે ઘણા શ્રંથા અને સ્તવના રચ્યાં છે. વિક્રમ સં. ૧૯૯૦ ના ફાગણ શુદિ ૧૦ રવિવારે પાટણમાં એ સમા-ધિપૂર્વક સ્વર્ગસ્થ થયા હતા.

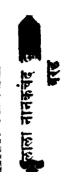
श्रीमान केपरीचंद् जुहारमल ललवानी

थ्रो ५ अधिकथ्य क्री सायभ्रेरी-वंशहरा.

मेकेटरी- भी आत्मानंद जैन लायत्री पुनामीटी.



1 1. 31, 44 1. 4 1.



### वडेहरान थी आत्मारामछ कैन ज्ञानमहिर

ફ્રાનમંદિરમાંના હંસવિજયછના સંગ્રહ પ્રવર્ત કે છેના જેટલા જ ઉપયાગી અને મહત્ત્વના છે; તાડપત્ર ઉપરની પાેથીઓની સંખ્યા માત્ર ૮ છે; છતાં એમાંની મगવતી સ્ત્ર ના સં. ૧૩૯૬માં જ્ઞતારેલી તાડપત્રની પાેથી ખાસ નાંધવા જેવી છે. ૩૬ ઇંચ (ત્રણુ ફૂટ) ની લંખાઇવાળાં તાડપત્રા ઉપર આ ગ્રંથ જ્ઞતારવામાં આવ્યા છે. આટલી લંખાઇવાળા તાડપત્રા બહુ વિરલ ગણાય.

ખન્ને સ પ્રહાના તાડપત્રા ઉપરના પ્રથાની વિશિષ્ટતા એક દૃષ્ટિએ નાંધવા જેવી છે નાગરી- લિપિમાં લખેલાં તાડપત્રનાં પુસ્તકા વિરલ છે, તેમ જ કલમ અને શાહીથી લખાયલાં તાડપત્રનાં પુસ્તકા અને મળી આવે છે. પ્રથ, શારદા અને એવી બીજી લિપિમાં લખાયલાં બીજાં પુસ્તકા ખીલાથી તાડપત્ર ઉપર કાતરવામાં આવે છે, અને તં ઉપર કવચિત કાઇ રંગના ભૂકા નાખવામાં આવે છે અથવા રંગનું પાતું ફેરવવામાં આવે



છે જેથી કાતરાયલી જગામાં તે ભરાઇ જતાં અક્ષરાના સ્પષ્ટ ભાસ થઇ શકે છે.

ગુજરાતની તાડપત્રની પાેથીઓ તે સાથે સરખાવતાં લિપિમાં તેમ જ લખવાનાં સાધ-નમાં જુદી પડે છે અને તે ધ્યાનમાં લેતાં જ્ઞાનમંદિરમાંના તાડપત્ર ઉપરની પાેથીઓના સંગ્રહ, પાટણ, ખંભાત અને જેસલમેરના સંગ્રહા ખાદ કરતાં, ખહુ માેટા છે. વડાદરાના પાચ્યવિદ્યામંદિરના પાેથીખાનામાં દક્ષિણ હિંદની વિવિધ લિપિઓમાં લખાયેલી તાડ-પત્રાની પાેથીઓના જ વિશાળ સંગ્રહ છે; નાગરી લિપિમાં કલમ અને શાહીથી લખાયલું તા જ્ઞાતાસ્ત્રનું જ એક માત્ર તાડપત્રીય પુસ્તક છે.

હંસવિજયછ મહારાજના સંશ્રહની કાગળ ઉપરની પાેથીએ ાની સંખ્યા ૪૨૭૮; એમાંના ઘણા ભાગ જેસલમેરના ભંડારાની અપ્રાપ્ય પ્રતાની નકલાના અનેલા છે. શ્રી ગાય-કવાડ પ્રાવ્યથ્થેયમાલા (S. D. Series) માં પ્રકટ થયેલી જેસલમેર ભાંડાગારીય પ્રયસ્થીને અંગે અપ્રસિદ્ધ થાંય અને શ્રંથકાર પરિચય માટે આ નકલાની સારી મદદ સંપાદક પંક્તિ શ્રી લાલચંદ ગાંધીને થયેલી છે. હંસવિજયજીના નામથી એક મદ્દત વાચનાલય વડાદરામાં તેમ જ અમદાવાદમાં સ્થપાયેલ છે

આ પ્રકારની વિશિષ્ટતાવાળા જ્ઞાનમંદિરનું મહત્ત્વ તેની મુલાકાતે આવેલા રાજવીઓ અને વિદ્વાન્ સાક્ષરાનાં નામા ઉપરથી સહજ ખ્યાલમાં આવે તેમ છે. ગૂજરૈયર શ્રીમંત સ્યાછસવ ગાયકવાડ, તથા ઇંદારનરેશ શરૂઆતમાં મંદિરની મુલાકાત લીધી હતી; અને તેમાંના ઉત્તમ પ્રથાના પ્રકાશન સંખંધ પ્રખંધ કરવા સૂચના કરી હતી.

#### શ્રી મંજુલાલ રજીછાંડલાલ

જમેનીની હામળર્ગ યુનિવર્સિટીના પ્રાે. શુર્ધ્રાંગ, પી. એચ. ડી. પ્રાંગ યુનિવર્સિટીના પ્રાે. એટો સ્ટાઇન, અમેરિકામાં ફિલાડેલપ્રીયાની પેન્સીલવેનિયા યુનિવર્સિટીના પ્રાે. નારમન થાઉન, લંડનની ઇંડિયા એપ્રીસવાળા ડાં. થામસ, અમેરિકન વિદ્યાપીઠની મીસ હેલન જેન્સન મીસ કાઉઝે, પુરાતત્ત્વખાતાવાળા ડાં. હીરાનંદ શાસ્ત્રી એવા અનેક વિદ્યાનાએ આ સરસ્વતીમંદિરનાં દર્શન કરી પ્રેરણા મેળવી છે.

ત્રાનભંડારનાં પુસ્તકાને, સુરક્ષિત રહે તે માટે કાગળ વીંટાવી પાટ**લીઓ સાથે કપ-** ડામાં વીંટી રાખવામાં આવેલાં છે. સુંદર સુખડની પેટીમાં ઉપર ગણાવેલા ભગવતીસૂત્રની તાડપત્રીય પાથી સુરક્ષિત છે, તેમ જ મખમલની પેટીઓ પણ કેટલીક પાથીઓ માટે બના-વેલી છે; બન્ને સંગ્રહાની કાષ્ટકરૂપે યાદીઓ તૈયાર થયેલી છે. તેમાંથી કેટલાંક અનેક દૃષ્ટિએ ઉપયાગી એવાં અપકટ સંસ્કૃત, પ્રાકૃત, અપબ્રંશ અને જૂની ગુજરાતીનાં પુસ્તકાની નાંધ જ્ઞાનતીર્થ જેવા જ્ઞાનમંદિરમાંથી અંજલિયાન કરી આ સાથે જોડવા ઇચ્છા હતી; પરંતુ સમય તથા સ્થલના સંદાયને લીધે એ કાર્ય બીજા કાેઇ પ્રસંગ માટે રાખવું પડ્યું છે.

ગ્રાનમંદિરમાંના શ્રંથાની સંરક્ષણ પહિત સુલભ અને અનુકરણીય છે.

્ર પ્રસ્તુત જ્ઞાનમંદિરની મુલાકાત લેવાના યાગ મને કાર્ત ક સુદિ પ~જ્ઞાનપંચમીને દિવસે પ્રાપ્ત થયેલ હતો. જ્ઞાનની ઉપાસનાનું માહાત્મ્ય જેમને ખૂબ જાણીતું છે તેમને નીચના પ્રસિદ્ધ દુહા સંભારવાની જરૂર રહેલી નથી

જ્ઞાન સમું કાેઇ ધન નહિ, સમતા સમું નહિ સુખ; જીવિત સમ આશા નહિં, લાેભ સમું નહિ દુ:ખ.

તે જ્ઞાનાપાસનાની પુષ્યતિથિના સંભારણારૂપ ફાટાબાક અંતમાં ઉમેરી આ પરિચય-શ્રેખ બધ કરું છું.







[ લેખક મહારાય એક સુપ્રસિદ્ધ જૈન પંડિત છે; તેમણે વડાદરાના પ્રાન્યવિદ્યાનંદિર (Oriental Institute) માં એક અધિકારી પંડિત તરીકે રહીને અનેક પુસ્તકો ગાયકવાડ એપારિયેન્ટલ સીરીઝમા સંશાધિત કરેલ છે. દા. ત. નલવિલાસ નાઠ્યદર્પણ, જેસલમેર અને પાટણ ભાંડાગારીય પુસ્તક સ્યાઓ, અપભંશ કાવ્યત્રયી વગેરે; તદુપરાંત વિધવિધ લેખમાળાઃ દા. ત. સિદ્ધરાજ અને જૈના, નિબંધ અને લેખા લખેલ છે કે જેની ટીપ હમણાં બહાર પડેલ મહામંત્રી તેજપાલના સબંધી તેમના નિબધમાં છેવેટ આપી છે. આ લેખમા જે જૈનાચાર્યો સંબંધી વક્તવ્ય કરવામાં આવ્યું છે, તે મૂળભૂત પ્રામાણિક શ્રંથાના અવતરણો તરીકે કરેલું હ્રાઇ અતિ વિશ્વસનીય છે અને જૈન ઇતિહાસમાં આધારરૂપ છે. એ લગભગ બધાના ઉલ્લેખ મારા 'જૈન સાહિત્યના સંક્ષિપ્ત ઇતિહાસ' માં કરવામાં આવ્યો છે. —સ'પાદક. ]

વિક્રમની વીસમી સદીના ધર્મવીર પ્રભાવક જ્યાતિ ધર સદ્ગત જૈનાચાર્ય શ્રી વિજયાનંદ (આત્માનંદ-આત્મારામજ મહારાજ) સૂરિજીના પ્રસ્તુત જન્મ-શતાબ્દિ-સ્મારક મંગલ મહાત્સવ-પ્રસંગે પ્રાચીન 'પ્રભાવક જ્યાતિ ધર જૈનાચાર્યી 'તું સંસ્મરશુ કરવા પ્રેરાઉ છે.

# જૈનાચાર્યા કેવા હોય ?

જૈનાચાર્યો એટલે અમુકના જ નહિ, પરંતુ સમસ્ત જન-સમાજના કિંવા જગતના તારખુદાર પરમ શુભેચ્છકા, સમભાવના સમુપાસકા, ઇંદ્રિય-દમનપૂર્વક મન, વચન અને સતાબ્દિ મધ્ય }

#### પ્રભાવક જ્યાતિર્ધર જૈનાચાર્યો

કાયાદ્વારા પાપકારી પ્રવૃત્તિયાને આજીવન પરિહરનારા, શુભ પ્રવૃત્તિયાને સમાચરનારા, પરાપકાર-પરાયણ વિશ્વ-ખંધુએા, ક્ષાયકલુષિતતાથી દ્વર રહેનારા કરુણા-સાગર ક્લ્યાણ મિત્રો, અહિંસા, સત્ય, અસ્તેય, ખ્રદ્માચર્ય અને નિષ્પરિગ્રહતા જેવાં મહાવતાનું પરિપાલન કરનારા. સદાચારમાં સ્વયં પ્રવૃત્ત થઇ, સદાચાર દર્શાવી અન્ય જેનાને સદાચારમાં પ્રવર્તા-વનારા: તીર્થ કરાના ગંભીર જવાબદારીભર્યા માનવંતા પ્રતિનિધિત્વને ખરી વફાદારીથી દીપાવનારા, શ્રમણ ભગવાન મહાવીરના વિશ્વ-વાત્સલ્યભર્યા સનાવનસિદ્ધ ધર્મ-અહિંસા-મંત્ર–સંદેશના વિશ્વમાં પ્રચાર કરનારા. વૈર-વિરાધના વિચ્છેદ-વિનાશ કરી–કરાવી વિશ્વમાં શાંતિ વિસ્તારનારા. વિશિષ્ટ સદ્દગ્રહોાથી વિભૂષિત થમ, ગચ્છ-ગણ-સાધુસસુદાયને ઉચ્ચ પ્રકારનું શિક્ષણ-કર્તવ્યજ્ઞાન આપી તેની સાર-સંભાળ-સંરક્ષા-વ્યવસ્થા કરી, મહાવીરની પરમપ્રવિત્ર પદ્ર-પર પરાને દીપાવનારા, વિવિધ વાડમય, વિવિધદેશ-ભાષા, વિવિધ દેશા-ચાર વિચારમાં વિજ્ઞ અની વિશ્વ-હિત માટે વિવિધ દેશામાં વિચરનારા, પ્રશસ્ત મનાયાગથા, માધુર્યભરી દ્વદયાહુલાદક હિતકર વાણીથી અને પ્રભાવક શક્તિથી પ્રબાધ આપી જન-સમાજને જૈન-પ્રવચનનુ પીયુષ-પાન કરાવનારા અને એ તરફ આકર્ષનારા મહાપુરુષા હ્રાય છે. જેમના સદુગુણાનું વર્ણન અનેક ગ્રંથામાં ઉપલબ્ધ થાય છે. નમન કરવા ચાેગ્ય, પંચ પરમાષ્ટ્રીઓમાં મહામાન્ય સંદાસ્મરણીય મંગલમય નમસ્કાર મંત્રમાં અને સિદ્ધચક્ર— મંડલમાં જેમનું પ્રતિષ્ઠિત સ્થાન અને શાધ્વત સસ્મરણ છં; તે, રાગ-ઠેષાદિ દાષરહિત જિતદેવાના પવિત્ર શાસનને શાભાવનારા આગાર્યો શ્રીસંઘ પર પાતાની અમતમય મંગલ-મય દિવ્ય જ્યાતિના પ્રકાશ પ્રકટાવા

#### પ્રભાવનાનાં સાધના

જૈન-શાસનરૂપી ગગનાંગણમાં પ્રકટેલી પ્રકાશમાન જળહળતી એ દિવ્યજ્યોતિમધ્ય વિભૂતિયાએ પરસિદ્ધાંતના તાત્ત્વિક બાેધ સાથે ઉત્કૃષ્ટ પ્રવચન-જ્ઞાનદ્ધારા, સ વેગ-નિવે દ-જનક ધર્મ પ્રેરક પ્રશસ્ત ધર્મ કથાએ દ્વારા, પ્રશંસનીય વિજયદાયિની વાદશક્તિદ્ધારા, સુનિશ્ચિત અદ્ભુત નિમિત્તજ્ઞાનના પ્રસંગાનુસારિ પ્રકાશનદારા, પ્રશંસાપાત્ર ઉચ્ચ પ્રકારની તપ:શક્તિથી, વંદનીય વિવિધ વિદ્યાએ અને સિદ્ધિએ થી તથા સદભાવજનક ઉત્કૃષ્ટ કવિત્વશક્તિથી પાતાની પ્રભાવકતાના પરિચય કરાવી, ગણ-સંમત, રાજ-સંમત અને લાક-સંમત થઈ જૈનશાસનને પ્રભાવત કર્યું છે-પ્રભાવશાલિ-ઉજ્જવલ કીર્તિશાલિ તરીકે ઉદ્યોતિત કર્યું છે.

### વિજયના પ્રસંગા

વિશ્વહિતકારક પરમપવિત્ર કર્ત વ્યધર્મ ળજાવતાં, આવી પડતાં વિદ્વોને ઝીલતાં, અસ-હિલ્ણુ, અજ્ઞાની, વિદ્વેષી પ્રતિપક્ષીઓ તરફથી કરાતા મિશ્યા આઢ્રોપા અને વિવિધ પ્રકારનાં આક્રમણાના વિષમ પ્રસંગે પણ જેઓએ અદ્દભુત ઘૈર્યથી, દીઈદર્શી ડહાપણથી, સમયસ્-ચકતાથી, પ્રભલ યુક્તિયા અને પ્રમાણાનાં સાધનાથી, નિષ્પક્ષપાત નિરીક્ષણથી અને ઉચ્ચ પ્રકારની કર્તા વ્ય નિષ્ઠતાથી અવિચલ રહેતાં પરિણામે વિજય પ્રવર્તાવ્યા છે. નિર્દીષ જૈન-શાસનને

#### પંડિત લાલચંદ્ર ગાંધી

ડાધ ન લાગવા દેતાં ' न्याय्यत्वादेच जथ्यं न खलु खलगिरां शासनं जैनचन्द्रम् ' એ સૂક્તને સત્ય સિદ્ધ કરી દર્શાવ્યું છે.

# ધર્મનાં ખુલ્લાં દ્વારા

જિનદેવાએ-તીર્ધ કરાએ ધર્મનાં દ્વાર સર્વ કાઇ માટે ખુલ્લાં રાખ્યાં છે એમ તેમનાં સમવસરણનાં ઉચ્ચ પ્રકારનાં વ્યાખ્યાનપીઠાનાં ધર્મદેશનાભૂમિની યાજનાઓનાં મળતાં વર્ણુનાથી અને વિવિધ વર્ણુના મનુષ્યાએ કરેલા જૈનધર્મના સ્વીકારના ઐતિહાસિક ઉલ્લેખાથી સુરપષ્ટ છે.

# વિક્રમ સંવત્-પૂર્વે

# મહાવીરના ગણધરાે અને પદ્ધરાે

અનંક રાજા-મહારાજાઓ વિગેરને પ્રતિબાધ આપનાર ચરમતીર્થ કર ક્ષત્રિય મહા-પુરુષ શ્રમણ ભગવાન મહાવીરના પવિત્ર પાદપીઠને તથા સન્માનનીય પટને પ્રારંભમાં વેદ-વેદાંગવિદ વિદ્રદ્દરત્ન ઇંદ્રભૂતિ ગાતમ વિગેરેએ અને સુધર્મા જેવા સુધર્મનિષ્ઠ મુમુક્ષુ બ્રાહ્મણોએ હજારાની સખ્યાવાળા બહાળા શિષ્ય-પરિવાર સાથે વિભૂષિત કર્યું (કરી): તીર્જ કરની ગભીર ત્રિપદી પરથી વિશાલ દ્રાદશાગી (જૈનસિદ્ધાંત) ની રચના કરનાર ઉચ્ચકાેટિના ૧૧ વિદ્રચ્છિરામણિ જૈન-શાસનના મહારથી પૂજ્યપદારૂઢ ગણધરા થયા પછીએ જ મહાજનાના માન્યમાર્ગે સત્યતત્ત્વવિચારક અને પરીક્ષક દશવેકાલિક સ્ત્રકાર શય્ય ભવ જેવા અને નિર્યુક્તિકાર સાદ્રબાહ્રસ્વામી જેવા શ્રતકેવલી મહાનુભાવ વિચર્યા હતા.

# વિક્રમની ૧ લી થી ૧૦ મી સદી સુધીમાં

# સુયશસ્વી જૈનાચાર્યો

ત્યાર પછી ન્યાયાવતાર-સન્મતિકાર સિદ્ધંતન દિવાકર જેવા સમર્થ સુયશસ્વી તાર્કિક અને કવીશ્વરે, હરિલદ્રસ્તિ જેવા અસાધારણ ગ્રંથકારે, કવિરત્ન ધાનપાલના સુળધુ સુનિ શાલને, જિનેશ્વરસૂરિ અને બુદ્ધિસાગરસૂરિ જેવા બહુ બુદ્ધિશાલી અદિતીય બંધુ યુગલે અને એવા બીજ અનેક વિદ્વદ્દરત્ન બ્રાહ્મણાંએ વિશ્વધર્મ-જૈનધર્મની વિચક્ષણતાથી નિષ્પક્ષપાત પરીક્ષા કરી-તેના પરિણામે તેની સર્વાત્કૃષ્ટતા પ્રતિભાસતાં તેના સત્કાર-સ્વીકાર કર્યો. પોતાને સાચા માહણુ તરીકે પ્રસિદ્ધ કરી વંદનીય જૈનાચાર્ય-પદવીને શાલાવી જૈનશાસનની જયપતાકાને-કીર્તિ પતાકાને દિગંતમાં ફરકાવી હતી. જૈન સિદ્ધાન્તસ્ત્રીના ભાષ્યકાર, ચૂર્ણિકાર, વ્યાખ્યાકારા અને તેના વિવિધ અંશા લઇ વિસ્તૃત કે સંક્ષિપ્ત હજારા શંથા રચનારા સેંકડા વિદ્ધાનાએ સ્વૈર વિચરતી એ વૈજયન્તીને અસ્પલિત વિદ્ધરવા અવકાશ આપી અવલંબન આપ્યું હતું. પાછળના આચાર્યીને ઉચ્ચ પ્રકારની પ્રેરણા આપતી અને

#### પ્રભાવક જ્યાતિર્ધર જૈનાચાર્યો

સાનમાં કંઇક સમજાવતી એ વિજયવતી જૈન-પતાકા જગતમાં ચિરસ્મરણીય રહી याववन्त्र-विवाकरी ફરકતી રહે-એમ ઇચ્છીશું.

જેઓએ પરાપકારાર્થ અસાધારણ ગ્રથા રચ્યા હતા, જેઓએ સેંકડા મંદિરા અને હજારા જિન-મૂર્તિયાને પ્રતિષ્ઠિત કરી હતી, ઉચ્ચ રાજ્યાધિકારીઓ તથા મહિધિક શ્રીમાના, સંઘપતિએ જેમના સદુપદેશથી અને સચ્ચરિત્રથી ભક્તો અન્યા હતા, જેમના સદુપદેશથી તીર્થયાત્રાના માટા આડંખરવાળા સંઘા નીકળ્યા હતા અને જેમના પ્રવ્રજ્યા—મહાત્સવા, પદમહાત્સવા અને પરલાક—પ્રયાણના પ્રસંગામાં શ્રહાળ શ્રી જૈનસંઘ અને શ્રીમાન્ ભક્ત-જનાએ ઉચ્ચ ભક્તિભાવ દર્શાવ્યા હતા, સાધિમેક—વાત્સલ્યા કર્યા હતાં અને સમયાચિત દાનાદિ અનેક સત્કર્તિઓ કરી ઉદારચિત પુર્યપ્રાપ્ત પ્રકૃતિ ચંચલલક્ષ્મીના લહાવા લીધા હતા—એ મહાનુભાવ આચાર્યાના સંખંધમાં ઉદલેખા કરવાનું અહિં અની શકે નહિ.

# રાજમાન્ય જૈનાચાર્યો

જેઓએ પાતાની વિચલ્લા વિદ્વત્તાથી, અવિચલ વિશુદ્ધ શ્રદ્ધાથી અને ઉત્કૃષ્ટ સુચારિત્રથી રાજ મહારાજાઓ પર પ્રખલ પ્રભાવ પાડ્યા, રાજા-મહારાજાઓ દારા અનેક સતકર્ત- બ્યા કરાવ્યાં, રાજા-મહારાજાઓના શ્રષ્ટ સન્માન-સતકારને પ્રાપ્ત કરવાં છતાં જેઓએ લેશમાત્ર અિલમાન આષ્યું નિર્હે, રાજા-મહારાજાઓને ધાર્મિક પ્રભાધ આપી માત્ર તેમને જ નહિ, ' यथा राजा तथा प्रजा ' ઉક્તિ પ્રમાણે તેમની સમસ્ત પ્રજાને પણ સુધાર્મિક કરવા તેમને સન્માર્ગે ચડાવવા જેઓએ સુયત્ના કર્યા, રાજા-મહારાજાઓની વિચક્ષણ વાદીઓ અને વિવિધમતાનુયાયી વિદ્યાર્થી ભરેલી રાજસભાઓમા શ્રાભ ન પામતાં જેઓએ વિજય-સ્તંભ રાપ્યા, અહિંસાધર્મનું સાચું રહસ્ય સમજાવ્યુ, આહિંતદર્શનનું—અનેકાન્તદર્શનનું વાસ્ત-વિક ગારવ જેમણે પ્રમાણ-પ્રતિષ્ઠિત કર્યું', જેમના સદુપદેશથી અમારિ-અહિંસા અભયદાનની ઉદ્દેશાયણોએ પ્રકારી અને સમસ્ત પ્રાણિગણ નિર્ભય થયા, જેમના સદુપદેશથી રાજા-મહારાજાઓને પાતાની મનુષ્ય પ્રજાની જેમ નિર્દોષ્ય અવાચક કૃપાપાત્ર પશુ, પક્ષી, જલચર જેવી અન્ય પ્રાણિગણરૂપ પ્રજાની કેંમની જીદગી તરફ પણ દયાળુ થવાનું સ્ત્રયું, ધર્મનિમિત્તે કે દેવ-દેવીને અલિદાન દેવાને બહાને થતા સંહાર જેમના સદુપદેશથી અટકયા, વિશ્વમૈત્રીના વિશાલ સિદ્ધાન્તને વિસ્તારનાર તે રાજમાન્ય ધર્મ ધુરંધર પ્રાચીન ધર્માચાર્યા માંથી કેટલાક શ્ર્વે. જેનાચાર્યાનું જ સંસ્મરણ કિવા માત્ર નામ-કીર્તન જ અહિં કરી શકાય.

# સ્યુલભદ્ર

મહાસમ્રાટ્ ન દરાજ દ્વારા અપાતી મંત્રિરાજની મુદ્રા સ્વીકારવા સંબંધમાં **આલા-**ચના કરતાં શ્રમણુરાજની મુદ્રાને શ્રેષ્ઠ ગણી સ્વીકારનાર, દુષ્કરદુષ્કરકારક, મંત્રીશ્વર શક-ટાલના નંદન આર્થ સ્થૂલબદ્ર.

#### પંડિત લાલચંદ્ર ગાંધી

### સુહસ્તી

જંમના ચરલુ-કમલની સેવાથી સુસમૃદ્ધ સામ્રાજ્ય પ્રાપ્ત થતાં મહારાજા સાંપ્રતિએ અર્ધા ભારતનાં પ્રત્યેક નગર, ગામ વિગેરેને જિનચૈત્યાથી વિભૃષિત કર્યાં –તે દીર્ધ દશીં આર્ય સુહસ્તી.

# પાલિત્તસૂરિ

મતિષ્ઠાનપત્તન ( પેંઠેલુ, દક્ષિલુ )ના સમ્રાટ્ હાલ (શાલિવાહન )થી સારી રીતે સન્માનિત થયેલા તથા પાટલિપુત્ર ( પટલા ) ના પૃથ્વીયતિ મુરુંડરાજ વિગેરેના પ્રીતિ-પાત્ર, વ્યામવિહારી તરંગવતીકથાકાર પ્રખ્યાત પાલિત્ત ( પાદલિપ્ત ) સૂરિ.

#### કાલકાચાર્ય

શાલિવાહનની પ્રાર્થનાથી પ્રતિષ્ઠાનપત્તનમાં સંઘના આદેશપૂર્વક પશું પશું પશું પત્રને પંચમીના સ્થાને ચતુર્થીમાં પ્રવર્તાવનાર તથા ઉજ્જયિની ( સાળવા )ના ઉન્મત્ત અનીતિ-માન્ રાજા ગાઈ લિજ્ઞને પારસકૂલના લક્ત શક–શાહિરાજાએા દ્વારા પદભ્રષ્ટ–રાજ્યભ્રષ્ટ કરાવનાર પ્રસિદ્ધ ક્ષત્રિય કાલકાચાર્ય.

## सिद्धसेन हिवाडर

ઉજ્જયિની ( માળવા )ના સવત્-પ્રવર્તક સુપ્રખ્યાત વિક્રમાદિત્યથી વિશિષ્ટ સત્કાર પ્રાપ્ત કરનાર દક્ષિણાયથમાં દિવંગત થયેલા સુપ્રસિદ્ધ સિદ્ધસેન દિવાકર.

#### વજસ્વામી

અનેક પ્રકારે જૈન-શાસનનો પ્રભાવના કરનાર, દુર્ભિક્ષના વિષમ સમયમાં શ્રી સંઘને સુભિક્ષ પુરીમાં લઇ જઇ સુરક્ષા કરનાર આકાશમાર્ગે વિચરનાર, પુરીના **ખાહ** રાજાને પ્રજા સાથે જૈન ખનાવનાર આર્યવજ.

### ખપુટાચાર્ય

ગુડસત્ય ( ગુડશસ્ત્ર ) પુરના વેશિવત્સરાજ રાજાએ જેની વિદ્યાનું અદ્ભુત માહા-તમ્ય જોઇ વીતરાગ (જિન ) મત સ્વીકાર્યો અને સમીપના પર્વત પર પાતે પૂવે કરા-વેલા અહદેવી તારાના મંદિરને લીધે તારાપુર નામથી એાળખાતા સ્થાન (તારંગા)માં પાછળથી તેણે જ સિહાયિકાનું ભવન કરાવ્યું; (જે સ્થાનને કાલવશાત્ દિગંખરાએ પ્રહેણ કર્યું હતું, પરંતુ પાછળથી જ્યાં કુમારપાલ ભૂપાલે જસદેવના પુત્ર અભય દંડનાયક દારા અજિત જિનેંદ્રનું ઉંચું મંદિર કરાવ્યું હતું ) તે રાજ-પ્રતિબાધક વિદ્યાસહિ આર્ય ખપુટાચાય પ

### प्रकावं ल्यातिष्र कैनायार्थी

# भक्षवाही अने धनेश्वरसूरि

વલભી ( વળા, સોરઠ)ના સ્વામી શિલાદિત્યદ્વારા સત્કૃત થયેલા, વાદમાં ખાહો પર વિજય પ્રાપ્ત કરનાર, નયચકકાર મહાન્ વાર્કિક **મદ્મ**વાદી અને શત્રુંજય–માહાત્મ્ય રચનાર ધનેશ્વરસૂરિ.

# માનતુંગસૂરિ

વારાણસીના શ્રી હર્ષ દેવના માનનીય, સૂર્ય શતકદ્વારા કુષ્ઠરાંગને દ્વર કરનાર મહાન્ કવિ મયૂર તથા ચંડીશતકદ્વારા હાથ-પગને પુન: પ્રાપ્ત કરનાર ભાણભદ જેવા સિદ્ધકવિ સામે ભાજામર ( આદીશ્વર-સ્તાત્ર )દ્વારા ગૃંખલાદિ વેષ્ટના અને નિગડાદિ ખંધનાથી ચમતકારક રીતે નિર્મુક્ત થઇ જૈન-શાસનના અતિશય મહિમા વધારનાર, ભાયહરસ્તાત્ર-દ્વારા ભય હરનાર માનતુ ગસૂરિ.

## હરિગુપ્તાચાર્ય

ઉત્તરાપથમાં **ચાંદ્ર**ભાગા નદીના તીર પર રાંહલી 'પવ્લઇયા નામની રાજધાનીમાં રહી પૃથ્વીનું પાલન કરનારા તારરાજે જેમને પાતાની નગરીમાં નિવેશ આપ્યા હતા–તે તારરાજના ગુરુ આચાર્ય હરિગુપ્ત.

## **બપ્પ**શ્વહિસુરિ

ગાપાગરિ (ગવાલિયર)ના મહારાજ આમરાજ (નાગાવલાક)ના પરમ માનનીય પરમ સન્મિત્ર તથા ગાડના ધર્મરાજ તથા કવિરાજ વાક્ષ્યતિરાજ આદિન ઉચ્ચ તાત્વિક પ્રતિષ્ઠાધ આપનાર કવીશ્વર અપ્યલિકસૂરિ (સદ્દકીર્તિ)

#### આચાર્ય શીલાંક

અર્જી હિલવાડ પાટેલું (ગુજરાતની પ્રાચીન રાજધાની) ના સ્થાપક ગુર્જરેશ્વર વનરાજ ચાવડાના પાલક પ્રોત્સાહક આશ્રયદાતા પ્રસિદ્ધ શિલગુલુસૂરિ અપરનામ વિમલમતિ કવિ શીલાંક—આચારાંગ—સૂત્રકૃતાંગ વિગેરેના વ્યાખ્યાતા અને ચઉપ્પન્ન—મહાપુરિસચરિય જેવા મહાશ્રંથના નિર્માતા.

## વિક્રમની ૧૧ મી સદીમાં

# પ્રદ્યુસ્તસૂરિ

તલપાટકમાં અલ્લુકરાજા (મેવાડના આલુરાવળ વિ. સં. ૧૦૦૮ થી ૧૦)ની સભામાં, વાદ જીતીને દિગંબરાએ દબાવેલા વેંકપદુને યહણ કરનાર તથા સપાદલક્ષ (સેવાલિક),

િશ્રી આત્મારામજી

#### પંડિત લાલચંદ્ર ગાંધી

ગાયાલ[ ગિરિ ] ( ગવાલિયર ) અને ત્રિલુવનગિરિ ( તિહુણુગિર ) વિગેર દેશાના રાજ-ઓને ૮૪ વાદ-વિજયદ્વારા રંજિત કરનાર રાજગ²છના પ્રદ્યુમ્નસૂરિ.

# धनेश्वरसूरि विशेरे

· માલવાના મહીશ મુંજરાજ અને મહારાજા ભાજની રાજસભામાં વાદમાં જયલક્ષ્મી વરનાર, ત્રિભુવનગિરિના નરેશ કુદેમ ભૂપતિ–રાજગચ્છના નાયક રાજિષે ધનેશ્વરસૂરિ તથા ભાજના મનમાં વાસ કરનાર દેવભદ્ર વિગેરે.

ગૂર્જરેશ્વર ભીમદેવથી સન્માનિત અને માલવેશ્વર ભાજની વિદ્વત્સભાને પ્રતિભાથી પરાભૂત કરનાર ગાવિદાચાર્થ, સૂરાચાર્ય, વાદિવેતાલ શાંતિસૂરિ, મહેન્દ્રસૂરિ વિગેરે.

### વિજયસિહાચાર્ય

શીઘ્રકવિત્વશક્તિથી પરમ પ્રકર્ષ પામેલા જે કવિને તેના ખડ્ગકાવ્યથી પરિતુષ્ટ થઇ મહારાજા નાગાર્જી નરાજે 'ખડ્ગચાર્ય' બિરૂદ આપ્યુ હતું અને **લા**ટેધર વત્સરાજના મિત્ર કવિ સાંકુલે ઉદયસુદરીકથા (ગા. એ). સિ. પૃ. ૧૫૫)માં મિત્ર તરીકે જેમનું સંસ્મરણ કર્યું છે; તે વિજયશીલ વિજયસિદ્ધાચાર્ય.

# જિને શ્વરસૂરિ

અણહિલવાડ **પા**ટણ ( ગુજરાત ) માં ગુજરેશ્વર **સાેલ**ંકી **દુર્લભરાજની વિચક્ષણ** પંડિતાવાળી રાજસભામાં ચૈત્યવાસીએક સાથેના વાદમાં વિજયશાહી થનાર **જિનેશ્વર**સૂરિ.

### વિક્રમની ૧૨ મી સદીમાં.

## મલધારી અલયદેવસૂરિ

જેમના સદુપદેશથી પ્રતાપી ગૂર્જરેશ્વર સિદ્ધરાજ જયસિંહે પાતાના સમસ્ત દેશમાં એકાદશી અને પર્શુષણા જેવા દિવસામાં શાસનદાનપૂર્વક અમારિ (અહિસા) કરાવી હતી.

જેમના સંદેશ(લેખ)થી પણ **શા**કંભરીધર પૃથ્વીરાજ રાજાએ **ર**ણ્યંભારમાં જિના**લય** પર સાનાના કળશ ચડાવ્યા હતા

ગાપિગિરિ (ગવાલિયર)ના શિખર પર રહેલ ચારમજિન (મહાવીર)ના મંદિરના (કુત્સિત રાજદ્વારીઓએ ચિરકાલ અવરુદ્ધ કરેલા) દ્વારને જેણે ત્યાં જઇ **લુ**વનપાલ નામના રાજાને કહી અતિશય પ્રયત્નપૂર્વક ખુલ્લું કરાવ્યું હતું.

જેમના સ્વર્ગગમન-સમયની સ્મશાનયાત્રા-વિભૂતિને રાજા જયસિંહે (સિહરાજે) પરિજન સાથે પ્રાકાર (કાેટ) ના પશ્ચિમ અટાલક પર રહીને જોઇ હતી અને જે નિર્શ્વનથના

#### પ્રભાવક જ્યાતિષેર જૈનામાર્યો

નિ:સ્પૃદ્ધતાદિ ઉચ્ચ સદ્યુદ્ધોનું સદ્દભૂત વર્ણન પ્રત્યક્ષ અવલાકનકાર મધ્યસ્થ કવિરત્નદ્ધારા સૂચિત થઇ ઉપલબ્ધ થાય છે, તે કર્ણદેવદ્ધારા અલધારી બિરૂદ મેળવનાર **હર્લપુરીય** ગચ્છના અભયદેવસૂરિ.

## મલધારી હેમચંદ્રસૂરિ—

જે (સૂરિ) ના વ્યાખ્યાન ગુણની પ્રસિદ્ધિ સાંભળીને, ગૂર્જરનરેન્દ્ર જયસિંદ્ધદેવ, ગુણીજનાના મનને ચમત્કાર ઉપજાવતા, પરિવાર સાથે સ્વયમેવ જિનમંદિરે આવતા અને લાંબા વખત સુધી સ્વસ્થ ચિત્તે ધર્મકથા સાંભળતા હતા. જે (સૂરિ) નાં દર્શન માટે ઉત્કંઠિત મનવાળા થઇ, કેટલીય વાર સ્વયં વસતિ (ઉપાશ્રય) માં આવી ચિરકાલ સંલાપ કરતા હતા.

સિહરાજ જયસિંહે અભ્યર્થના કરી પાતાના રાજ-મહાલયમાં આમંત્રણ કરી જે (સ્રિ) તું માનભર્યું સ્વાગત કર્યું હતું, સાનાના વિશાલ ભાજનમાં સ્થાપેલ અર્ધ્યને આરતીની જેમ ભમાડી જેમના ચરણે ભક્તિપૂર્વક ધર્યું હતું, અને અહુમાન-ભક્તિભર્યા શખ્દો ઉચ્ચારતાં, થાળમાં પીરસાઇ આવેલ આહાર જેમને પાતાને હાથે અર્પણ કર્યો હતો.

જેણે જયસિંહ રાજાને કહી તેના સકલ મંડલમાં રહેલાં જિનમંદિરા પર દેદી યમાન સાનાના કલશા ચડાવ્યા હતા.

ધ'વૃકા, સાચાર વિગેરે સ્થાનામાં અન્ય તીર્થીઓ ( મતાનુયાયીઓ ) દ્વારા કરાતી પીડાથી જેણે જિન–શાસનની રક્ષા કરી હતી

કુત્સિત અધિકારીઓ દ્વારા જિન-શાસનની ભંગાતી દેવદાય (દેવ માટે દરેલ દાન-આવક) ને જેણે જયસિંહ રાજા દ્વારા નિવારી હતી-જિન-શાસનના થતા પરિભવ જેણે અટકાવ્યા હતા.

અષ્કુહિલવાડ પાટણના શ્રીમાન્ જૈન સંઘ સાથે યાત્રાએ જતાં, વણથલીમાં પડાવ નાખતાં સંઘની વિભૂતિથી લલચાયેલા, સારઠના સ્વામી રા ખંગારને પ્રસંગાપાત્ત મળી, પ્રતિબાધ આપી જેણે સંઘને ઋદિ સાથે મુક્ત કરાવ્યા હતા, જેણે લક્ષાવધિ શ્લોકાવાળા મહત્ત્વના શ્રંથાની રચના કરી હતી, જેની સ્મશાન–યાત્રામાં અનુગમન કરી ગુજે શ્વર સિદ્ધરાજ જયસિંહ જેનું ગારવ કર્યું હતું, તે પૂર્વાક્ત અભયદેવસૂરિના શિષ્ય મલધારી નામથી પ્રસિદ્ધ હૈમચંદ્રસૂરિ.

# વાદિ દેવસૂરિ

ગૂર્જરેશ્વર સિદ્ધરાજ જયસિંહની રાજ-સભામાં દિગંખર વાદીન્દ્ર કુમુદથંદ્ર સાથેના વાદમાં સ્ત્રીનિવાર્જીનું સમર્થન કરી વિજય સ્તંભ રાપનાર પ્રસિદ્ધ વાદી દેવસૂરિ.

## કલિકાલ સર્વત્ર હેમચંદ્રાચાર્ય

જેથે, ગૂજેરિયર સિદ્ધરાજની અભ્યર્થનાથી સાંગ સુવૃત્તિ-સુગમ સિદ્ધહેમશબ્દાતુશાસન રવ્યું અને જેના શબ્દાનુશાસનને સિદ્ધરાજે પટ્ટહસ્તી પર સ્થાપી સન્માનિત કર્યું. જેમના સદ્દુપદેશથી સિદ્ધરાજે સિદ્ધપુરમાં સિદ્ધવિદ્ધાર ( મહાવીર જિન–મંદિર ) તથા પાટણમાં રાજ-વિદ્ધાર ( જિનમંદિર ) કરાવ્યું, તે કલિકાલ સર્વજ્ઞ નામથી પ્રખ્યાત હૈમચંદ્રાચાર્ય.

# ધમ<sup>©</sup> ઘાષસૂરિ

સિહરાજ જયસિંહથી સન્માનિત, પૂર્ણિમા પક્ષ-પ્રકાશક **ચાંદ્રપ્રભસ્**રિના શિષ્ય ધર્મધાષસૂરિ.

# આનંદસૂરિ અને અમરચંદ્રસૂરિ

સિહરાજની રાજ-સભામાં જેમની સરસ્વતી પ્રસરતાં પ્રાજ્ઞો નમ્ન અન્યા હતા, બાલ્ય-વયમાં પણ વાદીરૂપી મદમત્ત ગંજો સામે વિક્રમ દર્શાવતાં જેમને સિહરાજે 'વ્યાદ્રશિશું' અને 'સિંહશિશું' બિરૂદા આપ્યાં હતાં–તે નાગેન્દ્ર ગચ્છના શાંતિસૂરિના પદ્ધરા 'આનંદસૂરિ અને અમરચંદ્રસૂરિ. જેમના શિષ્ય હરિલદ્રસૂરિ કલિકાલગાતમ જેવી સચ્ચ-

પરમાઈત ગૂજેરેશ્વર કુમારપાળના પિતામદ દેવપ્રસાદને, પાટણના જૈનવિશ્વિક નગરશેઠ અને મહા-માત્ય મુંજલની બહેન હુસાના પતિ તરીકે કલ્પી, તેને જૈનધર્મના દેષી સૂચવી તેનું કદર્યનાપૂર્યક ખૂન કરવાનુ તથા રુદ્રમહાલય બાળવા જેવું અસંભવિત અશ્રદેય ભયંકર નીયતાપૂર્ય અધમકામ કલ્પના-સૃષ્ટિથી સર્જી તેનું આરાપણ નિર્દોષ જૈનાચાર્ય આનંદસ્તિપર કરી, વાચકાના શુદ્ધિ—સ્યામોહ કરવા લેખકે કૃત્સિત પ્રયત્ન કર્યો છે. અન્ય લંખકા પણ એ માર્ગ અનુકરણ કરવા દારાતા હાય—તેમના અનુયાયી ખનતા હાય તેવુ જણાય છે. 'પાટણની પ્રભુતા 'ના 'જિત કે જમદૂત 'જેવા પ્રકરણ પછી અન્ય લેખકના 'પરમાર ધારાવર્ષ' માં 'જતીનાં જદ્દ 'જેવું અસંબદ્ધ પ્રકરણ જોવા મળે છે; એ સિત્રાય

૧ આ સિવાય સિહરાજના સમકાલીન અન્ય આન દસુરિ, ખુહદ્દુગચ્છના સુપ્રસિદ સુનિચંદ્રસૂરિના ગુરૂખંધુ હતા, જે તેમનાર્યા શિક્ષિન, દીક્ષિત અને સરિપદ પર પ્રતિષ્ઠિત થયેલા હતા. ત્રીજા આનાં દન્સરિ, વિક્રમની તેરમાં સદીમા ધર્મધાષ્યદિના અનુયાયીએમા થઇ ગયા—જે સર્વ સચ્ચરિત્ર પૂજ્ય પુરુષા હતા, તેવા એ. ઉલ્લેખા પ્રાપ્ત થાય છે અને બીજી રીતે જેનાચાર્યાની આચરખ્શાલી સ્વાભાવિક રીતે જ ઉચ્ચપ્રકારની હોય છે આમ હોવા છતાં આ અ. પવિત્ર નામના અન્યત્ર દુરુપયાં થયા છે. એથી અહિ એક લ્રમ નિવારવાનું ઉચિત વિચાર છું. ઘનશ્યામ અને પાછળથી ક. મા. સુનશીના નામે પ્રકૃટ થયેલા લખકની નવલકથાઓમાં 'પાટખની પ્રભુતા ' નામથી જાણીતી કથામાં ગમે તે આંતરિક કારખ્યું 'આનંદ્રસૂરિ' નામક એક જૈન વ્યક્તિપર, વિના આધાર, મિથ્યા આરોપો મૂક્ય તેની કાલ્પનિક દુષ્ટતા ચિતરા એ પ્રકારે જૈનાચાર્ય પ્રત્યે અને તેનાથી જૈનધર્મ અને જૈનસમાજ તરક ધૃષ્ણાદ્રત્તિ–તિરસ્કારદૃત્તિ કેળવવાના અપ્રછાજતા પ્રમગ ઉમા કરવામા આવ્યો છે, જે ઇતિહાસના સાચા અબ્યાસી, મધ્યસ્થ ન્યાયશીલ, શિષ્ટ વિચારકને અસહા લાગે તેવા છે.

#### પ્રભાવક ન્યોતિર્ધર જૈનાચાર્યો

રિત્રતા મૂચવતી શ્રેષ્ઠ પદવીથી પ્રખ્યાત હતા અને જેમના પ્રશિષ્યા સુપ્રસિદ્ધ મંત્રીશ્વર વસ્તુપાલ-તેજપાળના ધર્મ ગુરુ તથા તેમનાં રચાવેલાં ધર્મ સ્થાના ( આ ખ, ગિરનાર વિગેર ) ના પ્રતિષ્ઠા કરનાર વિદ્વાન્ આચાર્ય વિજયસેનસૂરિ તથા પં. શ્રંથકાર ઉદયપ્રભસ્ર અનેક શિલાલેખા, પ્રશસ્તિએ અને એ. શ્રંથાદ્વારા પ્રસિદ્ધ છે.

બીજા પણુ કેટલાક લેખકા સત્ય અને ન્યાય-નીતિને દૂર રાખી યથેચ્છ વાણી-વિહાર કરવા બહાર આવતા જણાય છે, જે પદ્ધતિ અનિચ્છનીય અને પરંપગએ હાનિકર દ્વાંઇ અયોગ્ય છે.

શ્રી. સુનશીએ પૂર્વોકત પુસ્તકમાં જે સમયનું ભયંકર વાતાવરણ સર્જી ભયંકર ચિત્ર દેશકું છે. તે કુર્ણદેવના અને દેવપ્રસાદના દેવગત થયાના સમયમાં વિદ્યમાન પ્રામાણિક સુપ્રસિદ્ધ હેમચંદ્રાચાર્યે ' ચાલુકય વંશ ' અપરનામ દ્વાશ્ય મહાકાવ્યમાં તે પ્રસંગનું યથારિથન વર્ણન આપ્યું છે. તથા તતકાલીન અન્ય જૈનાચાર્યોએ દેત્રપ્રસાદના જે સૌમ્ય પરિચય આપ્યા છે, તે જોતા ઉપર્યુક્ત નવલકથાકારની કલ્પના અસ્થાને નિરાધાર નિરર્થક અને ખિનપાયાદાર દર્ગ મત્યધી વેગળી છે—એમ સત્ય પરીક્ષકોને સહજ જણાઇ આવે છે.

ઉપર્યું કત દ્વાશ્રય મહાકાવ્યમાં (સ. સર્ગ ૧૧, શ્લોક. ૧૦૯ થી ૧૧૬) મા સ્વવ્યું છે કે- મહારાજ્ય કર્ણે પોતાના કુમાર જયસિંહને યાગ્ય વયે યાગ્ય રસ્ત્રાસ્તાદિ કળાનું શિક્ષણ આપ્યું હતું ત્યાર પછી વ્યલ-પ્રતાપાદિથી તેની યાગ્યના વિચારી, પોતાની વિદ્યમાનનામાં જ રવર્ગવામ પહેલાં ઘણી આનાકાની પછી બહુ આપ્રહપૂર્વ કે તે યુવરાજને રાજ્યપર અભિષિકતા કર્યો હતા, સુવર્ણ મિંહાસન પર સ્થાપ્યા હતા; તે સમયે કર્ણે નવા રાજા (જયસિંહ) તે શિક્ષા આપતા પાતાના અનુયાયી ભત્રીજા દેવપ્રસાદ તરદ્ સાધુકારી અને ચારુદાયી (નગર વિ. આપનાર) થવા તથા સર્વદા પ્રસાદવાન થવાની સ્થના આપી હતી. (શ્લા. ૧૧૦) કર્ણના સ્વગંવાસ પછી નવા રાજા જયસિંહ પિતૃકાર્યમાં પ્રશસ્ત પ્રકારણોને પ્રોણિત (શ્રાહદારા તૃપ્ત) કર્યો હતા (શ્લા. ૧૧૨) (સ્વપણલ્લા અથવા સીનળદેવીના રાજકારભારવાળી કે અન્ય કાર્ક ખટપટની એમાં સ્થના મળતી નથી)

કર્ષ્યુંના સ્વર્યવાસ સાભળા દ્વપ્રસાદે રાજ્ય જયાસિહને પાતાના પુત્ર ( ત્રિલ્વુવતપાલ ) દર્શાવી બળા-વતા તેના પરિચય કરાવ્યા હતા કે 'તાર્થ' કરા અને સામસત (યજવાઓ ) જેને પ્રિય છે એવા, પાપ ન કરનાર, સર્વદર્શનભક્ત, સંવકાવડે તેમ જ મુનિઓવડે પ્રશંસા કરાવા આ મહાગે પુત્ર ત્રિલ્વુવનપાળ, તે તમારા પુત્ર થાઓ ( અર્થાત્ આને તમે પુત્રની જેમ પાળજો )' અમ કહીને ( ભલામભુ કરીને ) દેવપ્રસાદ શ્રાહ્યા ( સરસ્વતી ) નદીએ આવ્યો, જ્યા કંકપક્ષા જેવા આકાં રચાયેલી, અગિનથી ભરેલી ચિતામા પ્રવેશ કરી કર્ષ્યું પ્રત્યે ભક્તિવાળા તે ( દેવપ્રસાદ ) કર્ષ્યું ના સહકારી થતા હોય તમ સ્વર્ગદર્શી થયા ( ભાવાર્થ કે કર્ષ્યું ના મગ્ણ પછી સ્વલ્ય સમયમાં દેવપ્રમાદનુ સ્વાભાવિક મરણ થયું હતું અતે તેના અગ્નિ–સંસ્કાર સરસ્વતી નદીના પવિત્ર સ્થળપર કરવામા આવ્યો હતા. શ્લા. ૧૧૫ )

ઉપર્યું કત વાસ્તિવિક કતિહાસ તરફ દુર્લ ક્ષ્ય કરી ભિનપાયાદાર વસ્તુ પર નવલકથા લડી સાક્ષર નવ-લક્ષ્યાકારે ભહુ વિચિત્ર ક્શ્પના જાળથી એ વસ્તુને વિષરીત રૂપના મૂકી જૈને મંત્ર ધના કહુષિત હતિ દર્શાવી ભ્રમણાવૃત્તિ ઉત્પન્ન કરી છે, તે તેઓએ સુધારી લઇ હિંમતપૂર્વ કે પાતાની મત્યપ્રિયતા અને ન્યાયનિષ્ઠતા દર્શાવરી ઘટે. ગુજરાતનું ગૌરવ ચાહતા ગુજરાતી માક્ષર-લેખકા દ્વેષવૃત્તિને દૂર કરી એ. વસ્તુને વાસ્તિવિક રૂપમા આલેખી જન-સમાજનું હિત થાય અને સમાજમાં પરસ્પર મત્રીભાવની વૃદ્ધિ થાય—તેવી રીત સ્વશક્તિના સદુપયાગ કરે તેમ ઇચ્છીશું. ——લેખક.

#### પંડિત લાલમંદ્ર ગાંધી

## **સસુદ્રવાેષસ્**રિ

ધારા (માળવા) ના નરેન્દ્ર નરવર્મદેવને, ગાહદ (ગાધરા) ના રાજને તથા ગુજરેશ સિદ્ધરાજને વિદ્વત્તાદિ સદ્દગુણાથી રંજિત કરનાર સમુદ્દશેષસૂરિ.

## જિનવલ્લભસૂરિ

સમસ્યા-પૂર્તિ વિગેરે પ્રસંગથી ધારા (માળવા) ના નરેશ નરવર્માને પ્રસન્ન કરનાર અને તેની માર્કત ચિત્રકૂટ (ચિત્તોડ)ના જિન-મંદિરામાં પૂજા માટે બેલાખ પ્રમાણ મંડ-પિકા-દાન (માંડવી દાણ-લાગા) અપાવનાર, વિધિપથ-પ્રવર્તક જિનવલ્લભસૂરિ.

# જિનદત્તસૂરિ

શાકંભરીધર (સાંભરના રાજા) અર્ણારાજ (અન્નલદેવ) દ્વારા આદરમાન પામેલા અને એ જ રાજાની અનુમતિથી પ્રાપ્ત થયેલા ભૂમિ-ખંડ પર અજયમેરમાં પાર્શ્વજિન વિગેરેનાં તીર્થ ત્રયરૂપ જિન-મંદિરોને પ્રતિષ્ઠિત કરનાર જિનદત્તસૂરિ.

# ધમ<sup>્</sup>દ્યાષસૂરિ

શાકંભરી ધર અજયે દ્ર (અજયરાજ)ની વિદ્વાનાથી ભરેલી સભામાં જેના સાંખ્ય-વ્યાખ્યાના સ્કિત-પ્રવાહ પ્રસરતાં રાજેન્દ્ર વિસ્મય પામ્યા અને જેની ગલ-ગાદાવરીની લહરીઓમાં મગ્ન થયેલ દિગં ખર વાદીન્દ્ર ગુણુચંદ્ર 'પાતે કાેણુ છે? આ સ્થાન શું છે? અહિં શું ઉચિત છે?' એમાંનું કઇ સમજી શકયા નહિ. જેણું અણું રાજ રાજાની સભામાં સમસ્ત વિદ્વાનાની સમક્ષમાં દિગં ખર વાદી પર વિજય પ્રાપ્ત કર્યો; વિગ્રહરાજ રાજાએ જેની વિદ્વત્તાની અને સચ્ચરિત્રતાની પ્રશંસા કરી તથા જેમના વચનથી પાતાની પૃથ્વીમાં એકાદશીને દિવસે વધ અટકાવ્યા, વિશેષમાં જેમના સદુપદેશથી પાતાના નગર (શાકંભરી સાંભર-અજમેર પાસે)માં 'રાજ-વિહાર' નામનું જૈનમંદિર કરાવી, તેની પ્રતિષ્ઠાના દિવસે સ્વયં વિગ્રહરાજે અરિસીહ અને માલવમહીન્દ્રદારા તેના પર ધ્વજાઓ ચડાવી હતી: વિગેરે અનેક સત્કર્તવ્યા કરાવનાર, અનેક રાજાઓના માનનીય વિદ્વચ્છિરામણિ ધર્મથાષ્ટ્ર

### વિક્રમની ૧૩ મી સદીમાં

## કલિકાલ સર્વન્ન હેમચંદ્રાચાર્ય

જેમના સદુપદેશથી પ્રતાપી ગુર્જરેશ્વર કુમારપાલે પાતાના સમસ્ત દેશામાંથી શિકાર, જાગાર, મદિરા વિગેરે અનિષ્ટકારક હ વ્યસનાને દ્વર કરાવ્યાં, પુત્ર વિના મરજ પામનારતું રાજગાદા ધન સર્વથા તજ્યું, અહ<sup>્ર</sup>ચૈત્યાથી પૃથ્તીને વિભૂષિત કરતાં સંપ્રતિરાજ સાથે

#### प्रकावक लयातिर्धर कैनायार्थी

સ્પર્ધા કરી; તથા એ જ પરમાર્ક્ડત કુમારપાલ ભૂપાલની ભક્તિગર્ભિત પ્રાર્થનાથી જેઓએ ચાગશાસ્ત્ર, વીતરાગસ્તાત્ર, ત્રિષષ્ટિ શલાકાયુરુષાનું ઇતિવૃત્ત આદિ લોકાપયાગી અનેક શ્રેષ્ઠ અથાની રચના કરી; તે પરમાર્ક્ડત ચાલુકય કુમારપાલ ભૂપાલના પરમમાનનીય ધર્માચાર્ય કલિકાલસર્વગ્ર હૈમચંદ્રાચાર્ય અને તેના પ્રાગ્ન શિષ્ય-પરિવાર કવિરત્ન રામચંદ્ર વિગેરે.

# સૂનિચંદ્રસૂરિ

ચોલુક્ય રાજા આનલને પ્રતિબાધ આપી જૈન દીક્ષા આપનાર મલધારી સુનિચંદ્રસૂરિ.

# જિનપતિસૂરિ

ગુજરાતની પૃથ્વીમાં પૃથ્વીરાજ પૃથ્વીપતિની પંડિતપર્ષદ્રમાં અપ્રતિમ પાંડિત્યથી વાદીઓ પર વિજય મેળવનાર જિનપતિસ્ર્રિ.

## જગસ્ચ દ્રસૂરિ

જેના ૧૨ વર્ષ પર્યન્તના આયંબિલ વિગેરે ઉત્કૃષ્ટ તપથી આઘાટ-( ચિત્તોડ, મેવાડ)ના મહારાણાએ જેમને 'તપા' બિરૂદથી સંબાધ્યા અને જેમના મુનિ-ગણ તપા-ગચ્છ નામથી પ્રસિદ્ધ થયા તે સિદ્ધાપાત્ર જગચ્ચંદ્રસૂરિ.

### વિક્રમની ૧૪મા સદીમાં.

## અમરચ દ્રસૂરિ

ગૂર્જરેશ્વર વીસલદેવની રાજ–સભામાં શીઘ્રકવિત્વશક્તિદ્વારા ઉચ્ચ પ્રકારની સમસ્યા– પૂર્તિ કરનાર, બાલભારત વિગેરે શ્રથા રચનાર અમર કવિરત્ન અમરચંદ્રસૂરિ.

## બાલચ દ્રસુનિ

નવસંખ્ય સારકના સ્વામી જૂનાગઢના માંડલીક મહારાજા જેને 'કાકા' જેવા માન-ભર્યા પદથી બાલાવતા હતા અને જે સર્વવિદ્યા વિશારદે વિ સં. ૧૩૭૧ ના શાંત્રું જયના સમુદ્ધારમાં પાતાની શિલ્પાદિ વિદ્યાને યાગ્ય શિક્ષણદ્વારા સાર્થક કરી હતી તે બાલચંદ્રમુનિ.

## વજસેનસૂરિ---

હમ્મીરદેવથી પુજાયેલા જયશેખરસૂરિ.

અદ્યાવદીન પાતશાહ તરફથી રૂણા ગામમાં સીહડના વચનથી શ્રેષ્ઠ વસ્ત્ર અને ક્રમાન–દાનથી પૂજાયેલા વજસેન ગુરુ.

#### પંડિત શાસચંદ ગાંધી

# જિનમભસૂરિ—

સુસલમાની સત્તા—સમયમા દિલ્લીશ્વર સુલતાન મહેમ્મદ તઘલક તરફથી ઉચ્ચ સન્માન મેળવનાર, જૈન દર્શનને અને તીર્થાને નિરુપદ્રવ નિર્જય અનાવનારાં કરમાના મેળવનાર, તુઘલકાળાદના ખજાનામાં કેદ કરાયેલા મહાવીરના માન્ય મનોહર બિંબને સન્માનપૂર્વક પાછું મેળવી એ જ સુલતાનદારા દિલ્લીમાં સમર્પિત સુલતાન—સરાઇ અને વિશાલ ભદારકસરાઇમાં રચાવેલા જિન—મંદિરમાં બહુમાનપૂર્વક પ્રતિષ્ઠિત કરનાર, અનેક કેદી—અંદીઓને સુક્રત કરાવનાર, અનેક સત્કર્તવ્યો કરાવનાર, સેંકડા સં∘ પ્રા૦ તથા કારમી સ્તુતિ—સ્તાત્રાદિ રચનાર, રાજ–પ્રસાદ શત્રુંજયકલ્ય તથા અન્ય તીર્થાના વિવિધ કલ્યા રચનાર, ચમત્કારી પ્રભાવક જૈનાચાર્ય ₹જિનપ્રભસ્

# મહેન્દ્રસૂરિ-

મહમ્મદ 'શાહ તરફથી ' અદ્ભિતીય મહાતમા ' તરીકે સ્તુતિ પ્રાપ્ત કરનાર મહેન્દ્રસૂરિ.

પૈરાજ મહેન્દ્રના પરમ માન્ય, સર્વગણકચક્રમાં ચૂડામણિ, યંત્રરાજ જેવા ગણિ તના વિશિષ્ટ શ્રંથને રચનાર મહેન્દ્રસૂરિ ( ભૃગુપુરગચ્છીય રાજસંસ્તુત મદનસૂરિના શિષ્ય ).

# રત્નશે ખરસૂરિ—

દિલ્લીશ્વર પેરાજ પાતશાહે જેને શ્રેષ્ઠ વસ્ત્રાથી પહેરામણી કરી હતી, તે રત્નશેખરસૂરિ.

# સુનિ ભદ્રસૂરિ—

પાતશાહ પૈરાજની રાજ-સભામાં પ્રતિષ્ઠા પ્રાપ્ત કરનાર શાંતિનાથ ચરિત્રકાર **મુ**નિભદ્રસ્રિ નયચંદ્રસ્

'પૂર્વ કવિના કાવ્ય જેવુ કાવ્ય કરનાર હાલમાં કાેઇ નથી ' એવી રોત તામર વીરમ રાજાની સભામાં બાલતા સામાજિકાના કથનને અસત્ય ઠરાવતા, ગૃંગાર અને વીર-રસથી અદ્ભુત વીરાંક હમ્મીર મહાકાવ્ય રચી ચાહમાન (ચોહાણુ) રાજવંશને અમર કરનાર, રંભામંજરી નાટિકા વિગેરે રચનાર, કવિ નયચંદ્રસૂરિ.

#### હ સક્રીતિ

દિક્ષોમાં સિકંદરશાહ આગળ જે અધિક પ્રતાપી થયા તે નાગપુરીય પાઠક હ'સકીર્તિ.

૧ વિશેષ માટે જુએં ' જૈન ' પત્રના રજતમહોત્સવમાં પ્રકટ થયેલ અમ્હારા લેખ–' જિનપ્ર-ભસ્ર્રિ અને સુલતાન મહસ્મદ્ર ' તથા તીર્થકલ્પ વિ.

#### प्रभावक न्यातिष्र नेनायार्थी

## વિક્રમની ૧૫ મી સદીમાં.

# સાગરચંદ્રસૂરિ અને જિનવધ નસૂરિ--

જેસલમેર દુર્ગના યદુકુલીન રાજા હાકમાણુથી સત્કૃત થયેલા તથા ત્યાં વિ. સં. ૧૪૫૯ માં જિનમંદિર (ગર્ભગૃહ) માં જિન-બિંબ સ્થાપિત કરનાર સાગરચંદ્રસ્રિ તથા ઉપર્યુષ્ઠત લાકમણ-વિહાર જિન-મંદિરને વિ. સં. ૧૪૭૩ માં પ્રતિષ્ઠિત કરનાર જિનવર્ષનસ્રિ?.

# જિનભદ્રસૂરિ

જેના ચરલુ-કમલને છત્રધર, વૈરિસિંહ, ત્ર્યાં ખકદાસ જેવા રાજાઓ લક્તિપૂર્વંક પ્રણામ કરતા હતા અને જેલું જેસલમેર, ખંભાત, પાટલુ જેવા અનેક સ્થાનામાં જિન-મૂર્તિયા અને જિનમંદિરાની પ્રતિષ્ઠા કરવા સાથે પ્રાચીન તાડપત્રીયાદિ પુસ્તિકાઓનું સંરક્ષણ, લેખન, સબ્રહ વિગેરે દારા ઠેકાલું ઠેકાલું જૈન પુસ્તક-ભંડારા સ્થપાવ્યા-અને એ રીતે જૈનપ્રવચનની પરમ સેવા સાથે વિશાલ વાલ્મયની પણ વિશિષ્ટ સેવા ખજાવી. જેના વિદ્વાન્ શિષ્ય સિદ્ધાંતરુચિ મહાપાધ્યાયે ગ્યાસદીનસાહિની મહાસભામાં વાદી પર વિજય મેળવ્યા-તે માનનીય જિનભદ્રસૂરિ. રે.

# સામસું દરસૂરિ

દિલ્લીમંડલ અને ગુજરાતના સુલતાને આપેલા છત્રદ્વારા 'હિંદુ સુરવાણુ ' બિરૂદથી પ્રખ્યાતિ પામેલા, મેવાડના મહાપરાક્રમી, પ્રતાપી મહારાણા કું ભક્કું ના વિજયી રાજ્યમાં તેના પ્રસાદપાત્ર સ. ધરણાંકે રાણુપુરમાં રચાવલા 'ત્રેલાકચદીપક ' નામના સુંદર ચતુર્મું ખ ચુગાદીશ્વર–વિહાર (જિનમંદિર) ને વિ. સં. ૧૪૯૬ માં પ્રતિષ્ઠિત કરનાર અનેકરાજ–પ્રતિબાધક સામસુંદરસૂરિ. 3

## મેરુતુ ગસૂરિ

વિ. સં. ૧૪૪૬ માં ગચ્છનાયક થયેલા જે સૂરિએ **લાેલા**ડા ગામનું **ગુજરાતના** પાતશાહ મહમ્મદથી રક્ષણ કર્યું, તે **આ**ંચલગચ્છના મેરુતુંગસૂરિ.

## **ઝુનિસુ** દરસુરિ

સીરાહી (રાજપૂતાના) ના સ્વામી સહસ્તમલી જેમના પ્રભાવ અને સદુપદેશથી હુદયમાં ચમત્કાર પામી શિકાર કરવાનું ખંધ કર્યું અને પાતાના સમસ્ત દેશમાં અમારિ પ્રવર્તાવી, જેણે 'સંતિકર 'સ્તાત્ર 'રચી તથા મારિ ( મરકી ) ના ઉપદ્રવ નિવાર્યો;

૧-૨ વિશેષ માટે જુઓ 'જેસલમેર ભાં. મ'ય-સૂચી ' પ્રસ્તાવના, શિલાલેખા વિ.

**૩ વિશેષ માટે જુએ** 'સોમસૌભાગ્ય કાવ્ય '

#### પંડિત લાલચંદ્ર ગાંધી

સ્તાં ભાવીર્થ ( ખ'ભાત ) માં દક્ષ્રખાન દ્વારા વાદિ ગાકુલ-ષંઠ વિગેરે બિરૂદાેથી વિભૂષિત થયેલા અનેક શ્રંથા તથા સ્તુતિ-સ્તાત્રા વિ. રચનાર સુનિસુંદર સ્ત્રિ.

### વિક્રમની ૧૬ મી સદીમાં

# **લક્સીસાગરસૂ**રિ

જેણું બાલ્યવયમાં પણ તર્કવાદ અને કવિત્વશકિતથી જાૂનાગઢમાં દુર્વાદીઓનાં માન ઉતારી મહીપાલ વિગેરે રાજાઓને રંજિત કર્યા અને જેને વિ. સં. ૧૫૦૮ માં સૂરિ-પદવી પાસ થઇ. જેણે રાજા ભાનુરાજના પ્રસાદથી ઇડરગઢ પર શ્રીમાને કરાવેલા ઉચ્ચ જિન-પ્રાસાદમાં અજિતનાથ-ભિંખની પ્રતિષ્ઠા કરી. જેણે લાખારાજના ઉત્તમ અમાત્ય સીરાહી-નિવાસી સં. ઊજલ-કાજાએ કરાવેલા અનેક મહાત્સવોને શાલાવ્યા તથા આ ગૃ, અચ-લગઢ વિગેરે અનેક સ્થાના પર શાલતી-પૂજાતી મનાહર જિન-મૂર્તિયાને પ્રતિષ્ઠિત કરી. તે લક્ષ્મીસાગરસૂરિ. 1

# સામદેવસૃરિ

મેવાડના મહારાણા કું ભકર્ણ, ચાંપાનેર ( 'પાવાગઢ ) ના નાયક જયસિ હ અને જૂનાગઢના રા માંડલીક વિગેરે રાજાઓને પાતાની કવિત્વશક્તિથી રંજિત કરનાર સામ- દેવ ગણી (સૂરિ).

# જિનહ સસૂરિ

વિ. સં. ૧૫૫૫ માં સ્રિ-પદ પર પ્રતિષ્ઠિત થયેલા જે સ્રિને કાે દુર્જનના દાજ-ન્યથી મેવાત દેશના આકર (આગરા) પુરમાં પગમાં જંજીર સાથે કેદખાનાના વિષમ પ્રસંગ પ્રાપ્ત થયેલા, પરંતુ પાછળથી જેની તપા-ધ્યાન વિધિથી ચમત્કાર પામી સિ(શ)કંદર પાતશાહે જેમને ૫૦૦ અંદીઓ સાથે મુક્ત કરી સન્માનિત કર્યા હતા. તે વિ. સં. ૧૫૮૨ માં પાટ્યમાં સદ્ગત થયેલા જિનહંસસ્ર્રિ.

#### આન દરાય

હમાઉએ જેને 'રાય' પદવી આપી હતી-તે આનં દરાય.

## 'પા**ર્યા' ચ**ંદ્રસૂરિ

વિ. સં. ૧૫૬૫ માં આચાર્ય પદ અને ૧૫૯૯ માં ગચ્છનાયકપદ પ્રાપ્ત કરનાર તથા પાર્શ્વચંદ્રસૂરિ જોધપુર ( સરુધર ) ના અધીશ રાવ ગાંગજી અને યુવરાજ સાલદેવ વિ. ને પ્રતિ બાધનાર

૧ વિશેષ માટે જુએ ' ગુરુગુણ-રત્નાકર કાવ્ય ' વિ.

#### પ્રભાવક જ્યાતિર્ધાર જૈનાચાર્યો

## વિક્રમની ૧૭ મી સદીમાં

#### વાચક કુલશલાલ

જેસલમેરના યાદવ રાઉલ હરરાજના વિનાદ માટે **માધ**વાનલ કથા તથા **ઢાલા**– મારૂની મનાહર ચાપાઇ રચનાર વાચક કુશલલાલ

## હીરવિજયસુરિ

જેશું માગલ સમ્રાટ્ મહાન્ શહેનશાહ અકળ્યર પર પાતાનાં ઉત્તમ ચારિત્ય અને વિદ્વત્તાના અપૂર્વ પ્રભાવ પાડ્યો, સુરત હિ સકાને અહિંસાના નિર્દોષ માર્ગે વાલ્યા, સમ્રાટ્ના આધીન વિવિધ દેશાવામાં મહાસામ્રાજ્યમાં પ્રતિવર્ષ છ છ મહિના પર્યન્ત અમારિ (અહિંસા) ના કરમાના કરી વળતાં આયરાજયામાં પણ તેની અહુ અસર થઈ, જેશું ઉત્તમ ઉપદેશ આપી પ્રાણિમાત્રને અભયદાન અપાવ્યું સેંકડા કેદીઓને તથા પાંજરામાં પૂરેલા પશુ-પશ્નીઓને મુક્ત કરાવ્યા, જલચર જીવાને પકડવા નખાતી જાળા પણ ખંધ કરાવી. અનિષ્ટ કર-વેરામાંથી જન-સમાજને મુક્ત કરાવ્યા જેન શ્વે. તીર્ધ-સ્થાના સુરક્ષિત રહી જેમને સ્વાધીન કરનારા કરમાના પ્રાપ્ત થયાં 'જગદ્યુરુ ' જેવું ગારવશાલિ પદ-બિરફ જેમને સમાટે સુયાગ્યતા વિચારી સમપ્યું. જેમના પરિવારના ઉ. સાનુચદ્દ, ઉ. સિહિચદ્દ અને ઉ. શાંતિચદ્દ જેવા અનેક સમર્થ વિદ્રફરત્નાએ પાતશાહના ચિત્તને આકર્ષ્યું, તે સુયશસ્ત્રી મહાન્ જૈનાચાર્ય દીરિવજયમૃત્રિ.

## વિજયસેનસૂરિ

જેશ રાજનગરમાં ખાનખાન નામના નવાળની સભામાં જૈનધર્મની સ્થાપના કરી જય મેળવ્યો. પાતશાહ અકબ્ખરના આમંત્રણથી જેઓ લાહાર પધાર્યા અને તેમને કાશ્મીરી રાજ-મહેલમાં મત્યા સમ્રાત્ની રાજ-સભામાં જેણે અનેક વાદીઓને યુક્તિ-પ્રયુક્તિથી નિરુત્તર કરી જય-વાદ પ્રાપ્ત કરી; 'સવાઇહીર ' પદથી જેનું સન્માન થયું, જેના સદુપદેશથી પાતશાહ કરમાનપૂર્વક ગાય, ખળદ, ભેંશ તથા પાડાઓને મારવાનું અટકાવ્યુ, મરેલાનુ ધન લેવાનુ બધ કર્યું અને બદી પકડવાનુ બધ કર્યું. વિદ્વાન્ ન દિવિજય જેવા પરિવારે જેના સાથ પૃયા, દીવના ફિરંગીઓ અને અનેક રાજાઓએ તથા સ્ત્રાઓ જેનુ મનમાન કર્યું તે પૂર્વાક્રત ગુરુના પદ્ધર વિજયસેનસ્ રિ.રે

### **પદ્મસુ** દરગણી

પાતશાહ અકળ્યરની સભામાં મહાપંડિતને જીતવાથી જેને ક્ષામ (રેશમી વસ ), ગામ, મુખાસન (પાલખી) વિ. પ્રાપ્ત થયું હતું –તે પદ્મસુંદર ગણી.

૧ વિશેષ માટે જુઓ હીરસૌભાગ્ય વિ

ર ,. , વિજયપ્રશસ્તિ વિ.

#### પંડિત લાલચંદ્ર ગાંધી

# જિનચ દ્રસૂરિ

આષાઢાષ્ટાહિકાના અમારિ ક્રમાનદ્વારા, તથા ખંભાતના સમુદ્રનાં માછલાં વિ. જલચરાની રક્ષાના ક્રમાનદ્વારા આક્ષ્મ્બર પાતશાહે જેમના વચનનું માન જાળવ્યું અને અને જેમને ' યુગપ્રધાન ' પદ આપી સત્કૃત કર્યા; તે મંત્રીધર કર્મચંદ્રના મહામાન્ય જિનચંદ્રસ્રિ<sup>રૂ</sup> તથા આચાર્ય જિનસિંહસૂરિ, ઉ. સમયસુંદર ગણી વિ. તેમના વિદ્વાન્ પરિવાર.

## विजयदेवसूरि

ઇડરગઢમાં કલ્યાણુમલ રાજાને પ્રતિબાધનાર, ઇડરગઢનું રાજુમલ ચાકો નામનું શિખર જેમના ઉપદેશથી રાજાએ નવીન ચૈત્ય સ્થાપવા સંઘને પ્રસાદિત કર્યું, તથા પાતશાહ જહાંગીર સિલેમશાહે જેને માનપૂર્વક આમંત્રણ આપી મંડપપત્તન (માંડવગઢ) માં 'મહાતપા ' બિરૂદ આપી બહુમાન અપ્યું, તથા મેવાડના હિન્દ્ર છત્રપતિ મહારાણા જગત્સિંહે (કર્જુરાજ પુત્રે) જેમને આમંત્રણ કરી ઉદયપુરમાં પીંછોલા નામના સરાવરમાં મહાદ્યાનથી વિભૂષિત, પહેલાના રાણુઓએ કરાવેલા ' દલવાદલ ' નામના મના- હર મહેલમાં સન્માનિત કર્યા. પીંછોલા અને ઉદયસાગર સરાવરામાં નખાતી જળા જેમના સદ્યપદેશથી અટકાવી. જન્મ-માસ ભાદરવામાં તથા રાજ્યાભિષેકના વાર ગુરુવારે હિંસા નિવારી. વરકાણા તીર્થને કરમુકત કર્યું, મચિંદ દુર્ગમાં જ્યો હાર કરાવ્યા-પ્રતિષ્ઠા વિગેરે અનેક સત્કર્તવ્યો કરાવનાર વિજયદેવસૃરિ. ધ

# કલ્યાણુસાગરસૂરિ

વિ. સં. ૧૬૪૯ માં આચાર્ય પદ તથા ૧૬૭૦ માં ગ<sup>ર</sup>છેશપદ મેળવનાર કે<sup>ર</sup>છના અધિપતિને પ્રતિબાધ આપી શિકાર ( આહેડા ) મુકાવનાર અ'ચલગ<sup>ર</sup>છના કેલ્યાણુસાગરસૂરિ. ચંદ્રકીર્તિસૂરિ

સાહિ સલેમરાજે જેને આદરપૂર્વક સન્માનિત કર્યા હતા, તે ચાંદ્રકીર્તિસૂરિ ( હર્ષ-કીર્તિસૂરિના ગુરુ ).

### વિક્રમની ૧૮ મા સદીમાં.

## विकथरत्नसुरि

વિ. સં. ૧૭૩૨ માં જેમને સૂરિ–૫૬ પ્રાપ્ત થયું, **વા**ગડ દેશના **રાઉલ ખુ**માણસિંહની સભામાં જેણે વાદીઓને જીત્યા, અવધાનાથી પ્રસન્ન કર્યા, રાણીઓએ માેલીના સાથીઆ પૂરી જેમને સન્માન આપ્યું. કાેઇ બાલકના અપહરસુથી સંન્યાસી–ફકીરાેના આગમનને

૩ વિશેષ માટે ભૂઓ માંત્રિ કર્મચંદ્ર−પ્ર**બ**ંધ વિ.

૪ .. . . વિજયદેવ-માહાત્મ્ય વિ.

#### પ્રભાવક જ્યાતિર્ધર જૈનાચાર્યો

અટકાવતું કરમાન કાઢનાર અમદાવાદ (રાજનગર) ના સૂળા આજમશાહે જેમના વચ-નને માન આપી તે દ્વર કર્યું, ઉદયપુર (મેવાડ)ના હિંદ્ર છત્રપતિ ચિત્રોડા રાષ્ટ્રાને જેણે પ્રતિએાધ આપી ડુમ્માલા કર બંધ કરાવ્યા, સરાવરમાં નખાતી માછલાની જાળ બંધ કરાવી, ચિડીમાર (શિકારીઓ)) દ્વર કરાવ્યા. હત્યાએાનું આલાચન કરાવ્યું. જોધપુરના અજિતર્સિંહ રાઠાડને પ્રતિએાધ આપ્યા. મેડતાના ઉપાસરા, જે કાલવશાત્ મસીત બની ગયા હતા, તેને કરીથી ઉપાશ્રય કરાવનાર, સંગ્રામસિંહ રાષ્ટ્રાને રાજ-મહેલમાં મહાવીર જન્મ વ્યાખ્યાન સંભળાવનાર તપાગચ્છના વિજયરત્નસ્તિ.

### જૈનાચાર્યીના મહત્ત્વના પ્રંથ ભંડારા

પ્રાચીન ઇતિહાસના સુવર્ણમય પત્રા અને શિલાલેખાદિ આધારભૂત સાધનાદ્વારા પરિચિત કરાતા એ પ્રભાવશાલી જ્યાતિર્ધર જૈનાચાર્યોથી માત્ર જૈનાએ જ નહિ, સમસ્ત જન-સમાજે ગારવ માનવું જોઇએ. ભારતવર્ષની જે ભવ્ય વિભૂતિયાએ સમસ્ત પ્રાણિમા ત્રના શ્રેય માટે સુપ્રયત્ના કર્યા છે, અમૃતમય મધુર તથ્ય પથ્ય ઉપદેશા વરસાવ્યા છે, તથા તેવા તાત્ત્વિક આધ્યાત્મિક સસુક્ષતિ-કારક સનાતન સુખજનક પવિત્ર સફબાધભર્યા સેંકડા વિશાળ શ્રંથરતના રચ્યા છે, જેના વિદ્યમાન અવશેષાથી આજે પણ પાટણ, ખંભાત અને જેસલમેર જેવા અનેક પ્રદેશાના જૈનાના પ્રાચીન પુસ્તક-ભંડારા વિશ્વવિખ્યાત થયા છે. જેની શ્રંથસૂચીએ પણ વિસ્તૃત પુસ્તકર્ય થઇ પ્રકાશમાં આવતી જાય છે. જે વાહ્મયમાં વિચરતા દેશ-વિદેશના વિદ્યાપ્રેમી વિદ્યાનાનાં દૃષ્ટિબિંદુને જ નહિ, હૃદયોને પણ આકર્ષી રહ્યા છે. એ પ્રભાવશીલ પૂર્વજોના તેવા શ્રંથોના પુનરુદ્ધાર, પ્રતિકૃતિ, લેખન-પ્રકાશન અને પ્રચારાદિ યાગ્ય કર્તવ્યભાર, સુજ્ઞ કર્ત્તવ્યદક્ષ તેમના વર્તમાન અનુયાયીએાના સાહિત્યસે-વીએાના અને શ્રીમાનાના શિર પર છે સમય અને શક્તિના સદુપયાગ એ માર્ગે શાય-એમ ઇચ્છવું અસ્થાને નહિ લેખાય; પરંતુ તેની સફલતા કર્તવ્યદારા જ પ્રાપ્ત કરી શકાય.

પાટલુ, જેસલમેર ખંભાત, વડાદરા જેવા પ્રદેશાના જૈનાના પ્રાચીન પુસ્તક—ભંડા-રાતું જે થાડું ઘણું નિરીક્ષણ થઇ શક્યું છે, તે પરથી જણાય છે કે-તેમાં વિવિધ વિષયક વિવિધ ભાષામાં ઉપયોગી અપ્રસિદ્ધ ગ્રંથસંગ્રહ પુષ્કળ પ્રમાણમાં છે. તેને ઉપયોગી પ્રશં-સનીય પહિતિથી પ્રકાશમાં લાવવા માટે શતાવધિ વિદ્વાના એકાદ શતાબિદ સુધી સુપ્રયત્ન કરે અને શ્રીમાના કોઠ્યવધિ દ્રવ્ય-વ્યય કરે તા પણ ભાગ્યે જ એ સર્વ સંગ્રહ લાધું પ્રકાશમાં આવી શકે તેટલા વિશાલ છે. તેમ છતાં તેમાંના અત્યુપયાગી મહત્ત્વના ગ્રંથાને પહેલી તકે પ્રકાશમાં મૂકાવવાની આવશ્યકતા છે, તેમ જ અલભ્ય દુર્લભ જીઈ શીર્લુ થતા ગ્રંથાની કોટાસ્ટેટ મશીન જેવાં સાધનાદ્રારા બહુ સંભાળથી આદર્શ પ્રતિકૃતિયા કરાવી વ્યવસ્થિત સંરક્ષા કરવાની અત્યાવશ્યકતા છે. આશા છે કે-એ તરફ શ્રીમાન્ જૈન સંઘનું લક્ષ્ય અવશ્ય ખેંચાશે.

૧ વિશેષ માટે જાુઓ રાસ " જૈન એ. ગૂજરાતી કાવ્ય સંચય '' વિ.

#### પંડિત સાસચંદ્ર ગાંધી

#### ધન્યવાદ

આ સ્થળે આપણે કૃતજ્ઞતાપૂર્વક ધન્યવાદ આપવા ઘટે—શ્રીમંત સરકાર મહારાજા સાંહેખ સચાજીરાવ ગાયકવાડ મહાદયને કે જેમના પ્રાત્સાહનથી પ્રચલિત સુયશસ્વી ગ્રાયકવાડ એારિએન્ટલ સિરીઝમાં જૈન વિદ્રાનાના પ્રશસ્ત શ્રંથા પણ પ્રકાશિત થઇ રહ્યા છે અને એ પ્રકાશન–પ્રયત્ન ચિરકાલ અવિરત ચાલુ રહેશે–એમ ઇચ્છીશું.

### વિક્રમની ૨૦ મી સદીમાં.

# **अस्तुत विकथानन्दसृ**रि—

પૂર્વોક્રત પૂર્વાચાર્યોની પુષ્ય-સ્મૃતિને તાજી કરાવનાર પંજાળી વીર ભ્રક્ષક્ષત્રિય સૂરિવર્ય સફગત વિજયાન દસૂરિ( આત્મારામજી મહારાજ ) નું સંસ્મરણ અહિં પ્રસંગાચિત લેખાશે.

જેણે સત્યની શોધ માટે, સત્યના સ્વીકાર માટે, સત્યના પ્રકાશ-પ્રચાર માટે તથા સત્યાભાસ અને 'અસત્યના નિરસન માટે સાચા દિલથી પુરુષાર્થ ભર્યા સુપ્રયત્ના કર્યા. આર્ય-સમાજના સ્થાપક સ્વામી દયાન દજીએ 'સત્યાર્થ પ્રકાશ ' નામના પુસ્તકમાં જૈનધર્મ અને જૈના સંબંધમાં જે જે અસત્ય અર્થીના પ્રકાશ કર્યો હતા તેની સામે સબલ યુક્તિ પ્રમાણ પુર:સર પ્રત્યુત્તર વાળવાનું સમયોચિત કર્ત વ્ય જેઓએ નિડરતાથી હિંમતપૂર્વક બજાવ્યું હતું.

જૈન તત્ત્વોનું સાચુ સ્વરૂપ નીહાળવા જેણે જનતા–સમક્ષ ' જૈન તત્ત્વાદર્શ ' ધર્યો ( વિ. સં. ૧૯૩૭ ) તથા અજ્ઞાનરૂપ અંધકાર નિવારવા જેણે ' અજ્ઞાન–તિમિર–ભાસ્કર ' પ્રકટાવ્યો ( વિ. સં. ૧૯૪૧ ) જેમણે તત્ત્વોના વાસ્તવિક નિર્ણય માટે સદાધાર ૩૬ દૃઢ શાંભક્ષાએાથી શાભતા 'તત્ત્વ–નિર્ણય–પ્રાસાદ' રચી તત્ત્વ–જિજ્ઞાસુઓ માટે ખુલ્લા મૂક્યા (વિ. સં. ૧૯૫૧).

જેણું વેદ-શ્રુતિયા, ઉપનિષદા, સ્મૃતિયા અને પુરાણાનાં રહસ્યા પ્રકટ કર્યાં, મત— મતાંતરાની માન્યતા પ્રકાશિત કરી–વિશ્વધર્મ–જૈનધર્મની તુલનાત્મક સમીક્ષા કરી. જૈનધર્મ સંબંધમાં ફેલાવાયેલ કુતર્કો અને ફૂટ કલ્પનાવાળી ભ્રમ જાળને છેદવા યથાયાગ્ય પ્રયત્ન કર્યા, દુરાગ્રહીએાના પૂર્વબદ્ધ દુરાગ્રહાને દ્વર કરાવવા, ભૂલ–ભરેલા આક્ષેપા ભેદવા (પાતાના અગાધ ડહાપણના) અને સ્વ–પર સિદ્ધાંતના ગંભીર જ્ઞાનના સદુપયાગ કર્યા. અમૂલ્ય સમય અને શક્તિના આજવન સદ્વય કર્યા.

જેણે પંજાળમાં અનેક જૈનવીરા પ્રકટાવ્યા, અનેક મૂર્તિ યા અને જૈન મંદિરા પ્રતિષ્ઠિત કર્યાં, ચીકાળા (અમેરિકા) ની વિશ્વધર્મ પરિષદ્ સુધી જૈનધર્મના સંદેશ પરિચય પહેાંચાડચો. કૃતજ્ઞ ડા. હાર્નલ જેવા પાશ્ચાત્ય સ્કાલર જેમને પાતાના સંપાદિત ગ્રંથ સન્માનપૂર્વક સમ-પિત કર્યા અને યાગજીવાનંદ સરસ્વતી જેવા પરમહંસ પરિવાજકાચાર્યે જેમને સ્તુતિ-પુષ્પમાલા સમપી તે વિજયાનંદસૂરિ જૈન સંઘમાં વિજય અને આનંદ પ્રવર્તાવે એમ ઈચ્છીશું.

૧ આ સંબંધમાં પ્રસ્તુત વિજયાનંદસૂરિના એક વિદ્વાન્ શિષ્ય વિદ્યાસાગર ન્યાયરત્ન શાંતિ-વિજયજીએ રચેલી સાનવધર્મસંહિતા (શાંત સુધાનિધિ હિંદી પ્ર. સં. ૧૯૫૫ પૂ. ૬૫૫ થી ૭૪૩ ) માં 'જૈન ઔર દ્વયાનંદ સરસ્વતી 'નામનુ પ્રકરહ્યુ પહુ વિશિષ્ટ પદ્ધતિથી આલેખાયેલું છે.



વિમલસુરિએ પઉમચરિયના અંતભાગમાં તેમના પાતાના વિષે ધણુ જ થાંડું લખ્યું છે. આ

વિમલસૂરિ: તેમના ગુરુ, પ્રગુરુ, કુલ, વિદ્યાસ પત્તિ આદિ વિષયાની માહિતી

હપરથી વિમલસૂરિ વિષે તેમના રચેલા આ મહાકાવ્યમાથી ઘણું જ થાેકું જાણવાનું મળે છે. મહાકવિ વિમલસૂરિ કયા રાજ્ય મહારાજાની સભાને પાતાની વિદ્યાસમૃદ્ધિવડે શાભાવના હતા, તેમણે પઉમચરિય જેવા બીજા કયા કયા પદ્મ અને ગદ્મ પ્રાંથા લખી ભારતીય વિદ્યાસમૃદ્ધિને અધિકતર દીપાવી હતી, તેમના માતાપિતા થવાનુ કયા ભારતીય દપતિને સુભાગ્ય સાપડશું હતુ. તેમનું નિવાસસ્થાન કયા સ્થળે હતું ' વિગેરે વિગેરે બાળતા ઉપર કવિન

સમ્રાટ્ કવિકુલગુરુ દીપશિખા કાલિદાસે વર્ણ વેલા સૂચિબેદા અંધકારનું સાંપ્રતકાલમાં સામ્રાજ્ય વ્યાપી રહેલું છે. પ્રસ્તુત લેખમાં લેખક તે વિષયો ઉપર તેની અલ્પવિષયામનિવડે પ્રકાશ પાડવાના યથાશક્તિ અલ્પ પ્રયાસ કરી કૃતાર્થ થશે.

સંસ્કૃત, પ્રાકૃત તેમ જ કતર ભારતીય પ્રાચીન સાહિત્યમા પણ ઘણા શ્રંથકારા અવી જતતનું મોન સેવ્યુ છે. દા. ત. કવિકુલશુરુ કાલિદાસ વિષ તેમના રચેલા શ્રથોમાંથી ઘણુ જ થાે છું જાણવાનું મળે છે. આ જૂની પ્રણાલિકાને થાેડા અપવાદા પણ છે. દા. ત. શ્રી વિક્રમાંકદેવ ચરિત્ર, શ્રી કણ્ઠચરિત્ર, ગઉડવહા, તત્ત્વાર્થસત્ર વિગેરે. બાણ, બિલ્હણ આદિ કવિઓએ પાતાના શ્રંથામાં પાતાના વંશ તેમ જ પાતાના આશ્રયદાતા રાજાઓનાં યશાગાન ગાયાં છે અને તેમના સુકૃતસંક્રીતીના પણુ કર્યા છે. સુવિષ્યાત વાચકશ્રેષ્ઠ ઉમારવાતિએ તેમના રચેલા તત્ત્વાર્થના અંતભાગમાં તેમના પાતાના વિષે ઠીક ઠીક માહિતી આપી છે. આ ઉપરથી ઉપર્યુક્ત શ્રંથકારા વિષે આપણું કંઇક જાણી શકાએ છીએ, પણ આત્રણે અહિયાં સંખેદ નાધ લેવી પડે છે કે આ લેખના ઉદ્દેશ્ય મહાકવિ વિમલસરિએ તેમના રચેલા મહાકાગ્ય પઉમચરિયના અંતભાગમાં પાતાના જન્મવંશ તેમ જ બીજી જરૂરી બાબતા પ્રત્યે મનાવેદના ઉપજાવ તેલું મૌનાવલંબન કર્યું છે. તેમના વિદ્યાવંશની માહિતી આપતાં તેઓએ લખ્યું છે કે:—

" સ્વમત અને પરમતાનું જેણે યાથાતથ્ય ગ્રહણ કર્યું છે તેવા રાહૂ નામના આચાર્યજીને નાગેન્દ્રકુલનંદન વિજય નામના શિષ્ય હતા. તે વિજયજીના શિષ્ય વિમલસૂરિએ પૂર્વે લખાએલાં નારાયણ અને શ્રીના ચરિત્રા સાંભળીને આ રાઘવચરિત્ર ( પઉમચરિય ) લખ્યું છે. " વળી આ મહાકાવ્યની પ્રશસ્તિમાં લખ્યું છે કે:—

#### શ્રી. શ્રાંતિલાલ છગનલાલ ઉપાધ્યાય

" નાગેન્દ્રવ શદિનકર રાદ્વસૂરિના પ્રશિષ્ય મહાત્મા પૂર્વ ધર વિમલસૂરિએ આ રચ્યું છે. "

આ ઉપરથી મહાકવિ વિમલસૂરિના વિદ્યાવંશ વિષે આપણે જે કંઇ થાંકું જાણીએ ઇીએ તે એ જ કે રાહ્સરિને વિજય નામના એક શિષ્ય હતા. તે વિજયસૂરિને વિમલ નામના શિષ્ય હતા. વળી વિજયસૂરિ ઉપર્યુક્ત આધારે નાગેન્દ્રવંશના હતા. વિમલસૂરિએ "નાગેન્દ્રકુલવંશનન્દ્રન " એવું વિજયસૂરિ માટે વિશેષણ લખ્યું છે. વિમલસૂરિ પોતે પણ નાગેન્દ્રકુલભૂષણ હતા, તેવું પ્રશસ્તિમાંથી જણાય છે. આ ઉપરથી એટલું તા ચાક્ક્સ જણાય છે કે ગુરુ અને શિષ્ય ખન્ને એક જ કુળના હતા. વિજયસૂરિ વિષે આપણા પ્રાચીન જૈન સાહિત્યમાં તપાસ કરીએ તા માલુમ પડે છે કે વિજય નામના ઘણા આચાર્યો થઈ ગયા છે. દા. ત. પદ્મસુંદરના રાયમલાબ્યુદયમા પણ એક વિજય નામના આચાર્ય વિષે ઉદ્દેખ છે. ( જાુઓ ડા. પીટર્સનના કળમાં થઈ ગયા કે જેની જીવનજયોતિની ઝાંખી દૂરતિક્રમ કાળની અનિવાર્ય અસરને અંગે દેદીપ્યમાન પણ મેધાચ્છાદિત સૂર્યની જેમ હજાસુધી આપણને થઇ નથી.

હવે જે નાગેન્દ્રકુલને વિજયસૂરિ તેમ જ વિમલસૂરિએ પાતાના જન્મવડે તેમ જ વિદ્યોપાર્જન અને સાહિત્યસંવાઆવંડ અધિકતર શાભાવ્યું તે કુલ વિષે પ્રાચીન જૈન સાહિત્ય તપાસીએ તાે કલ્પન્સુત્રમાં જણાય છે કે—

" આર્ય વજસેનને ( ઉક્રોસિઅગોત્રના ) ચાર સ્થવિરા શિષ્યો તરીકે હતાઃ આર્ય નાઇલ, આર્ય વોમિલ, આર્ય જયંત અને આર્ય તાપસ. સ્થવિર આર્ય નાઇલમાંથી આર્યનાગિલી શાખા નીકળી. "

આ ઉપરથી આટલુ તા સિદ્ધ થાય છે કે આર્યવજને ચાર શિષ્યા હતા જેમાંના એક આર્યનાગિલ હતા અને તેમના પછી જ આર્યનાગિલી શાખા શરૂ થઇ. એક શુભાવસરે આગમાહારક પ્રત્યુષાબ્રિસ્મરણીય આચાર્ય મહારાજ ૧૦૦૮ શ્રી સાગરાનન્દસરીશ્વરજી સાથે ઉપર્યુક્ત નાગેન્દ્રકુલ માટે આ લેખકને ચર્ચા કરવાના અમૃત્ય લાભ મળ્યો હતા. તેઓશ્રીનું કહેવું એમ છે કે:—

" નાગિલી શાખા આર્યવજસેનથા નીકળી અને નાગિલી શાખા તેમ જ નાગેન્દ્રગચ્છ બન્ને એક જ નથી જ્યાં જ્યાં નાગિલ શબ્દ આવે છે ત્યાં ત્યાં તેનુ રૂપાંતર નાગેન્દ્ર લખવામાં આવતું નથી. "

પ્રસ્તુત લેખના લેખક આ વિષયમાં પ્રમાણપુર.સર પોતાનું નમ્ર મંતવ્ય વ્યક્ત કરશે. વંડાદરાના પ્રાન્યવિદ્યાસંશોધનમંદિરના જૈન પંડિત વિદ્વર્ધ શ્રીમાન લાલચંદ્રજીએ નાઇલ—નાગલ શાખા અને નાગેન્દ્રગન્છ બન્ન એક જ છે એમ સાબીત કરવાના પ્રયત્ન કર્યો છે. જિજ્ઞાસુઓને 'જૈનયુગ"ની ૧૯૮૧ ની ફાઇલ જોવાની ભલામણ કરવામા આવે છે. હવે નાગેન્દ્રગન્છ વિષે આપણુ પ્રાચીન સાહિત્ય તપાસીએ તા માલૂમ પડે છે કે તે ગન્છ ઘણા પ્રાચીનકાલથી પ્રખ્યાતિ પામેલા છે. દા. ત. જાઓ બાલચંદ્રની વિવેકમંજરી ઉપરની ટીકા, ધર્માબ્યુદ્રયમહાકાવ્ય, શાલિભદ્રચરિત્ર, સ્યાદ્રાદમંજરી વિગેરે. નન્દીસત્રની ૩૮ મી ગાથામાં " નાઇલકુલવશનંદિકરે " એમ લખેલું છે. નાઇલવશના આચાર્યો સુવિખ્યાત થઇ ગયા હતા અને તથી જ ત્યાં આગળ તેના લેખકે તેઓનું સ્મરણ કરીને નાઇલવંશના ઉદ્યેખ કર્યો છે. "નાઇલ" માટે હરિભદ્રસ્તિની વૃત્તિમા "નાગેન્દ્ર" એમ લખ્યું છે. વળી મલયગિરિજીએ

#### મહાકવિ વિમક્ષસરિ અને તેમનું રચેલું મહાકાવ્ય પઉમચરિય

તેમની ટીકામાં પણ " નાઇલ " માટે " નાગેન્દ્ર " એમ લખ્યું છે. આ ઉપરથી સ્વપ્રત્યયનેય**સુદ્ધિ** સુત્ર વાચકવૃંદ સમજી શકશે કે નાઇલ અને નાગેન્દ્રમાં ભેદ છે જ નહિ.

મહાકવિ વિમલસૂરિ પાતાને '' નાઇલકુલવ શદિનકર '' કહેવરાવે છે તે ખરેખર સ્થાને જ છે. પહમચરિયનું અંતરંગ અને બહિરંગ પરીક્ષણ કરવાથી જરૂર કાઇપણ જિજ્ઞાસને ઉપર્શું કત વિશેષણ આત્મ\*લાઘાત્મક તરીક નિર્દ્ધ પણ અક્ષરશઃ સત્ય જ છે એવા વાથાતથ્વનુ લાન થશે. વિમલસૂરિએ તેમના પાતાના વિષે જરા વધારે માહિતી આપણને આપી હાત તા જરૂર તેમના વિષેનું આપણું જ્ઞાન સ્કુટતર થયું હોત, પણ હાલમાં તા આપણું આટલેયા જ મંતાય માનવાના છે.

હવે આપણું જોઇએ કે પઉમચરિયની કથા આચાર્ય પર પરામાં કેવા રીત ઉતરી આવી અને

પઉમચરિયની કથા જૈનામાં કેવી રીતે ઉતરી આવી, સવ-ર્ધિત થઇને કેવી રીતે જળવાઈ રહી, વિમ-લસ્તરિએ કેવી રીતે પ્રેરણા–પીયૂષ પીધું વિગેરે ઉત્તરાત્તર કેવી રીતે જળવાઇ રહી પ્રથમ તા ભગવાન મહાવીર પાતાના ગણુ-ધરાતે આ કથા કહી મંભળાવી પઉમચરિયમા લખ્યું છે કે-" ભગવાન મહાવીરના મુખારવિંદમાથી જે કથાપ્રવાદ શરૂઆતમાં વહ્યો તે રસસરિતાનું પાન ગણધરાએ કર્યું પછીથા તેઓએ બીજાએ!તે મંક્ષેપમાં કહ્યું." પઉમ-ચરિયમા અનેક સ્થળાએ લખેલું છે કે-' ત્રિશલાપુત્ર આ કથા કહી." "વીર ભગવાને પહેલાં આ કથા કહી " વિગેર વિગેરે. મહાવીર ભગવાને મુખ્યતયા, ગણધરએક ઇન્દ્રભૂતિને આ કથા કહી મભળાવી ત્યારપછી ઉત્તમ સાધુપુરુષાએ આ કથાનું મંત્રધેન અને સંરક્ષણ કર્યું. પઉમચરિયમાં અનેક સ્થળાએ શ્રેણિક રાજા ગણધરમુખ્ય ઇન્દ્રભૂતિને પઉમચરિયની કથા કહેવા વિનતિ કરે છે. પછીથી ગોતમસ્વામી શ્રેણિક રાજાની અભિલાયા પૂરી પાડવા

માટે પઉમચરિયની કથાનું તે રાજ્તને શ્રવણ કરાવ છે પઉમચરિયમા ઘણીવાર વાચવામાં આવે છે કે " હે મહાયશવાળા ગૌતમસ્વામી! પઉમચરિય ગંપૂર્ણ પણ શ્રવણ કરવાની મારી આકાંક્ષા છે!" ઉપર કહ્યા પ્રમાણ આ કથા ઇન્દ્રભૃતિએ તેમના શિષ્યાને કહી ગંભળાવી અને પછીથી ક્રમશઃ આચાર્યપર પરામાં આ કથા ઉત્તરી આવી.

મહાકવિ વિમલસરિના સમયમા પણ આ કથા ઘણી જ રસપ્રદ હતી. ઘણા કવિઓએ પોતાની લેખિની અજમાવી જોઈ હતી. જે રસસિંધુમાંથી ગળુધરશ્રેષ્ઠ ઇન્દ્રભૂતિ જેવાને પ્રેરણાપીયૂષ મળ્યું તે જ રસસિંધુમાંથી રમપાન કરવાનુ કથા ભાગ્તીય કવિને મન થાય નહિ ' પઉમચગ્યિમાં આ રસસ્તોતમાંથી રસ ઝીલવાના પ્રયાસનું આલંકારિક શૈલીમાં જે સુંદર ખ્યાન આપ્યુ છે, તે આ છે કે " મહાવીર પી શ્રેષ્ઠ હસ્તીએ પઉમચરિયરુપી પાડેલા માર્ગમા હજાસુધી અન્ય કવિકુંજરા પરંપરાએ જઇ રહ્યા છે." આગળ ચાલતાં વિમલસરિ સ્વપ્રયત્નના વર્ણુનમાં કહે છે કે—" કવિવરરુપી હસ્તીના મદના લાભવાના એને છું. મધુકરની જેમ, માર્ગમાં પગ અને મદનાં ઝરતાં બિન્દુ તરફ નજર રાખીને તે જ માર્ગ વિચર્યો." આ ઉપરથી આપણું જાણી શક્યાયું કે પઉમચરિયની કથાએ તે સમયમાં જૈનાનાં મન કેવાં આકર્ષી લીધાં હતાં. ઉપર્લુક્ત કથન પ્રમાણે અનેક જૈનકવિઓએ પઉમચરિયની કથાને અપનાવી લીધી હતી. પઉમચરિયના કર્તા મહાકવિ વિમલસરિએ પણ ને પ્રમાણે જ પ્રયત્ન કર્યો હતા. તે જ પ્રયત્ના સુંદર ફલરુપે હાલમા આપણી પાસે પઉમચરિય ઉપલબ્ધ છે.

#### શ્રી. શાંતિલાલ જગનલાલ ઉપાધ્યાય

**ગ્યા મહાકાવ્યના કર્તા વિમલસ**રિ પાતે જ છે એવું તેમણે પઉમચરિયમાં **ધણીવાર લખ્યું છે.** પઉમચરિયમાં એક સ્થળે તેમણે લખ્યુ છે કે-" નામાવલિ સહિત અને આચાર્ય પર પરામાં ઊતરી આવ્યા પ્રમાણે જ હું પઉમચરિય લખીશ " ઉપર એક ઉતારા આપ્યા છે તેમાં પણ **લખ્યું છે કે**-"તે જ માર્ગ હું પણ ચાલ્યા છું" વળા અન્ય સ્થળે લખ્યુ છે કે–" હે શ્રાતાજના ! જે પઉમચરિય સ્ત્રાનુસાર રચાયું છે, વળી જેતા ગાયાઓવહે પ્રકટ અને સ્કુટાર્થ કરવામાં આવ્યા છે, જે વિમલ-સરિએ રચ્યું છે, તે (પઉમચરિય) તમે સર્વે સાંભળા! " તૃતીય સ્થલે વળા લખ્યું છે કે-" આ પ્રમાણે વિમલસૂરિએ ગાયાઓવાળું અને પ્રકટ અને સ્કટાર્થવાળું પઉમચરિય રચ્યું " આ પ્રમાણે અનેકાનેક સ્થલાએ લખેલ છે કે વિમલસરિએ આ મહાકાવ્ય લખ્યું છે.

સત્ત વાચંકા! જોઇ શકશે કે આપણા ભારતદેશમાં ઘણા પ્રાચીન કાલમા પ્રાક્તભાષાની સાહિત્ય-વાટિકામાં આવા કેટલાંય પૂર્વ્યા ખીલી નીકળ્યા હતા. કાઈ કાઈ સંપૂર્ણપણે ખીલ્યાં હશે. કેટલાંયે અધરાં રહ્યાં હશે કે જેની કલ્પના પણ કરી શકાતી નથી. કાલગતિ ન્યારી છે એટલે તેના ઝંઝાવાતમાં આ સાહિત્યવાટિકા નક્ષપ્રાયઃ થઇ ગઇ અને પઉમચરિય જેવું એકાદ સસગન્ધ સમનસ કાઇ અકલિત રીતે ખચી ગયું કે જેતા પરિમલ અદ્યાપિ આ લેખક જેવા સંકડા અન્ય વિવિત્સઓને સૌરભમુગ્ધ કરે છે.

પઉમચરિય-રામકથા સમાજમા પ્રચલિત થઇ ત્યારથી જ તેએ જનતાનાં હૃદયા હરી લીધાં

છે. તે કથામા એવા એવા અનેક ગુણા રહેલા છે કે જેવડે આપણા **રામકથાની** જે**ના.** ભારતદેશમાં પ્રચલિત સર્વ કાઇ ધર્મના અનુયાયીએ ઘણા જ પ્રાચીન કાલ**યા ધ્યાદ્વાણા અને બાંદુ**ં મુગ્ધ થયા છે. દા. તે. ધ્યાદ્ધારાધર્મમાં આદિકવિ મહર્ષિ વાલ્મીકિએ રામાયણ **ઉપર થએલી અસર** ૨૪૦૦૦ શ્લોકપ્રમાણ રચ્યુ. જો કે અદ્યાપિ ઉપલબ્ધ રામાયણમાં પાછળથી ઘણ જ પ્રક્ષિપ્ત આવી ગયુ છે. મહાભારતમાં પાછળથી પણ આ કથા

સંક્ષિપ્ત રૂપમાં જોવામાં આવે છે. બીજને પુરાણા જેવાં કે પદ્મપુરાણ, દેવી ભાગવત ઇત્યાદિમાં પણ આ કથા આલે બાએલી છે. ઘણા કવિએાએ આ રામકથામાંથી પાતાના કાવ્યાે. નાટકા આદિ પ્રાંથા લખવામાં પ્રેરણા મેળવી છે. દા. ત. પદ્મપુરાણમાં સૃષ્ટિ અને પાતાલ ખંડામાં તેમ જ દેવીભાગવતમા ત્રીજ રકંધમાં આ કથા આવે છે. મહાકવિ ભાસ (તેમના રચેલાં પ્રતિમા અને અભિષેક નામના નાટકામાં) રામકથાના અમુક ભાગા ઉપરથી ખે જુદાં જુદાં નાટકા લખ્યાં છે. કવિશિરામણિ કાલિદાસે રઘુવંશ રચ્યું દિક્ષ્તાંગે કન્દનમાલા રચી ભવભતિએ ઉત્તરરામચરિત્ર લખ્યુ, જયદેવ પ્રસન્નરાધવ નામનું નાટક લખ્યું વિગેરે વિગેરે. કહેવાનું એટલું જ કે આ રામકથાએ કાટચાવધિ ભારતવાસીઓને મુગ્ધ કર્યા છે.

બૌદ્ધ ધર્મના અનુયાયીએ પણ આ કથાવડે ઘણાજ આકર્ષાયા હતા. પાલીભાષામાં પણ ખૌદ્ધીએ દશર્થજાતક નામનું એક જાતક લખેલું છે. આ જાતકમા તેમણે દાશરથિની કથા ગુંધી છે.

🞝 તાએ પણ આ કથામાંથી ઘણી જ પ્રેરણા મેળવી છે. દા. ત. આપણું પઉમચરિય, રવિષેણનું પદ્મચરિત્ર, કલિકાલસર્વન હેમાચાર્યનું ત્રિષષ્ટિશલાકાપુરુષચરિત, ગુણાઢચનું ઉત્તરપુરાણ ઇત્યાદિ ઉદાહરણા માેજુદ છે.

આ ત્રણેય ધર્મના અનુયાયીઓએ, રામકથાવડે પાતાના ધર્મના વધારે પ્રમાણમાં પ્રચાર ક્રેમ શ્વતાબ્દિ પ્રથ ] # Eof #

#### महाहि विभससूरि अने तेमनुं रबेंधुं महाडाज्य ५७भवरिय

થાય તે દર્શિખેંદુથી રામકથા લખી છે. દા ત. વાલ્મીકિ રામાયણમાં રામ, સીતા ઇત્યાદિ વૈદિકધર્મ- પરાયણ હતા એમ આલેખાંઅલું છે બૌહોના દશરથજાતકમાં તેઓ બૌહધર્માનુયાયીઓ હતાં એમ છે. વળા તેઓ એક જ માળાપના મંતાના હતા! અને છેવટમા રામ-સીતાનાં લગ્ન થયાં! આ કથામાં કેટલું તથ્ય રહેલું છે તે તા સુદ્ધ વાચેકાને જરૂર જણાશે જ. આ કથા કેટલી ખનાવટી છે તેના વિષે કંઇ પણ કહેવાનું રહેતું જ નથી. આ કથા વિષે શ્રીપાદ કૃષ્ણું બેલવલકર એમ. એ. પી. એચ. ડી એ હારવર્ડ એારીએન્ટલ સીરીઝમા ૨૧ મા શ્રથ તરીંક પ્રસિદ્ધ થએલા ઉત્તરરામચરિત્રના અંગ્રેજી બાધાંતર અને દિપ્પણીમાં સખત શબ્દોમાં જે ટીકા કરી છે તે સ્થાને જ છે, એમ લેખકનું નમ્ર મંતવ્ય છે. જેતાએ પણ પાતાના ધર્મના પસાર માટે રામ, સીતા વિગેરેને આર્દતમતાનુયાયી તરીકે વર્ણવ્યાં છે. તેમણે પોતાના ધર્મપ્રચારનું ષ્યેય લક્ષ્યમા રાખીને અનેક ફેરફારા કર્યા છે.

આ ઉપરથી એટલું તો જરૂર સમજારો કે રામકથાના આપણી ભારતીય સમાજ ઉપર પ્રાચીન કાલમાં જેવોતેવા પ્રભાવ ન હતો અને હાલમાં પણ તેવા જ અકાટ્ય પ્રભાવ છે અને રહેશે. અનેક મુમુક્ષુ છવા તેનાવડે મુગ્ધ થતા આવ્યા છે અને થશે જ. તેમાં કાઈ પણ નતની શંકા અસ્થાને છે. વસ્તુસ્થિતિ જ્યારે આવી છે ત્યારે વિમલસ્રિ જેવા મહાકવિ અને સર્વરીતે યાગ્ય પુરુષવર તેવડે મુગ્ધ થઇને પઉમચરિય નામનુ ૧૧૮ ઉદ્દેશોવાળું, (જૈન મહારાષ્ટ્રી નામની પ્રાકૃત ભાષામાં જૂનામાં જૂનું અને અદ્યાપિ ઉપલબ્ધ ) મહાકાવ્ય રચે તેમા આશ્ચર્યકારક શુ છે ?

રામાયણની કથા ધ્યાદ્ભાણધર્મમાં ઘણા પ્રાચીન કાલથી ચાલતી આવી છે. આ કથા ભુદાભુદા ત્રણ પ્રકા<sup>રૂ</sup> (Recensions) ઊતરી આવી છે કે જેઓ એક દર તા સરખા

વિમલસૂરિ ઉપર જ છે પણ કવચિત કવચિત નજીવી બાળતામાં બહુ જ પરસ્પરથી ભિન્ન વાલમીકિકૃત રામા છે સાપ્રતકાલમાં આપણ કહી શકતા નથી કે આ ત્રણમાથી કચી જૃતો છે. યછુની અસર જર્મતીના પ્રખ્યાત વિદ્વાન પંડિત ડો. હર્મન યાંકાબીએ રામાયણના જૃતામાં જૂના ભાગને ખંગાળશાસ્ત્ર તેમ જ ભાષાશાસ્ત્રની દર્ષિએ ઈ. સ. પુર્વે ૮૦૦-

૫૦૦ ના અરમામા મૂકયો છે એટલું તેં ચોક્કબ છે કે ઇસ્લીસનની શરુઆત સુધી રામાય**ણમાં** ઘણું જ પ્રક્ષિપ્ત ઉમેરાતું જતુ હતું. બીજ એક પોર્વાત્ય સાહિત્ય-વિશારદ ડો. લીન્ટરનીટઝનું મંતવ્ય એવુ છે કે-'' ઘણુ કરીને રામાયણનું અદ્યાપિ ઉપલબ્ધ સ્વરૂપ ઇસ્લીસન પછીનાં બીજ શતકના ઉત્તરાર્ધમાં ઘડાઇ ગયું હતું. '' આ ઉપરથી જાની શકાળે કે રામકથા બ્રાહ્મભુધર્મમાં ઘણા પ્રાચીન- કાલથી ઉતરી આલી છે.

વિમલસ્રિએ પઉમચરિય રચ્યા પહેલાં વાલ્મીકિકૃત રામાયણ જરૂર જોયું હશે જ. તેઓ રામા-યણથી સુપરિચિત હોવા જ જોઇએ, એ પઉમચરિયતા રસત્ત વાચકતે તરત જ જણાશે. વિમલસ્રુરિએ પઉમચરિય રચ્યા પહેલાં તારાયણ અને શ્રીના ચરિત્રાનું શ્રવણ કર્યું હતુ એમ તેઓ પાતે જ કહે છે, પરન્તુ લેખકનું મંતવ્ય એવું છે કે વાલ્મીકિકૃત રામાયણ પણ (કદાચ તેમની શ્રાવક અવસ્થામાં) સાંભળ્યું અગર વાંચ્યું હોલુ જ જોઇએ. પઉમચરિયમાં અતેક સ્થલોએ વિમલસ્ર્રિએ લખ્યું છે કે—" વિપરીત પદાર્થવાળું રામાયણ કવિએ લખ્યું છે. " રામાયણને " અલિયસત્થ" અને તેના કર્તાને " કુકવિ" "મૂઢ" ઇત્યાદિ વિશેષણાવડે નવાજ્યા છે. વિમલસ્રિએ વાલ્મીકિ રામાયણમાં વિસ્તાર-

#### શ્રી. શાંતિલાલ છગનલાલ ઉપાધ્યાય

પૂર્વ ક વર્ણ વાએલા એવા કેટલાએક વિષયા વિષે માત્ર આતુષ ગિક ઉલ્લેખ જ કર્યો છે અને કેટલા એકને ભાતલ કરી નાખ્યા છે. ધાર્મિક દષ્ટિએ આવાં મંકલના અને વ્યવકલના ભલે સહેતુક હાય પશુ કાવ્યશાસ્ત્રની દષ્ટિએ જોતા તેમાના કેટલાંક આ મહાકાવ્યની સૌદર્યક્ષતિ કરે તેવાં છે.

' પઉમચરિયમાં જે અનેક સ્થલોએ કવિએ કક્ત ચમકારા જ કર્યા છે તે સ્થલોના ઉલ્લેખ અત્ર કરવા યાગ્ય છે. વિમલસૂરિમાં એક મહાકવિની કવિત્વશકિત છે જ અને વિમલસૂરિ: એક તેને માટે નીચેના થાડાક દાખલાએ પૂરતા છે. આ પ્રાંથ એક ધાર્મિક મહાકવિ ઉદ્દેશથી જ લખાયા છે એટલે જ આ લેખકના નમ્રમંતવ્યાનુસાર વિમલ-સૂરિએ જાણી જોઇને સંપૂર્ણપણે પાતાનું પાત પ્રકાશયું નથી.

વિમલસૂરિને પ્રકૃતિસી દર્યે મુગ્ધ કર્યા હતા એ વાત ચામ્ક્સ છે કારણ કે પઉમચરિયમાં એવાં ધર્ણા વર્શીના આવે છે. દા. ત. પર્વાનામાં મન્દરગિરિ, મેરુ, ચિત્રકટ: નદીઓમાં નર્મદા અને ગંગા: મહાદધિ વિગેરના વર્જીના બહુ જ સુદર છે. સૂર્યાસ્ત અને નિશાસમયનાં વર્જીના પણ સરસ છે. ષડઋદ્મુઓમાં ખાસ કરીને શરદ્વ, હૈમન્ત, વસન્ત અને વર્ષાનાં સારા વર્ષાના આપ્યાં છે. જેવી રીતે પ્રકૃતિની કામલતાનું વર્શન કર્યું છે તેવી જ રીતે તેની બીષણતાનું પણ વર્શન કર્યું છે. દા. ત. સીતાને વનવાસ આપ્યા ત્યારે ગાઢ જ ગલનુ વર્ણન અને એક રમશાનનું વર્ણન એમ આ બે વર્ણના બહુ જ સારાં છે. વિમલસૂરિએ બીજ્ત નગરાનાં પણ વર્ણના ઠીક આપ્યાં છે. ખાસ કરીને રાયપુર નગરનું વર્ણન સારું છે. વિમલસરિએ સ્ત્રી સૌંદર્યનું પણ ડીક વર્ણન આપ્યું છે. સીતાજીનું પણ એક જગ્યાએ વર્ણન આવે છે. જો કે તે વર્ણન યક્ષની "તન્વી શ્યામા" ના વર્ણન સાથે સરખાવી શકાય તેમ નથી જ, છતાં પણ તે સરસ છે. વિમલસરિએ માનવજીવનની આફલાદદાયક અને વિરલ પણ ધન્ય પક્ષાનું સંદર વર્જીન આપ્યુ છે. દા. ત. રાગ્ત સહસ્ત્રકિરણની જલક્રીડા, રામચંદ્રજીની સીતા સાથેની જલકોડા, હનુમાનની સુરતકીડા વિગેરે પ્રમંગાનાં વર્ણાના બહુ જ સંદર છે, જો કે તે અધાં ભારવિએ વર્ષા વેલી જલકીડા અને કુમારદાસે વર્ષા વેલાં ઉદ્યાનક્રીડા અને સંભાગવર્ષોના સાથે સરખાવી શકાય તેમ નથી જ; છતાં પણ પઉમચરિય એકલું જ લેતાં તે વર્ણના મનાહર છે. ખીજા એક પ્રસં-ગની નોંધ ખાસ જરૂરની છે વિમલસૂરિએ પઉમચરિયમાં રાવણને જોવાની લંકાવાસિનીઓની ઉતા-વળ, રામચંદ્રજીની સેનાએ લકામા વિજયપુર સર પ્રવેશ કર્યો ત્યારે સ્ત્રીઓની કુતુહલયુકત રામદર્શના-કાંક્ષા લવ અને કશને નીરખવાની તેઓની અતિ તીવ ઇચ્છા વિગેરે વિગેરનાં વર્શના બહુ જ રસપ્રદ છે: જો કે તે બધામાં વધારે કેર નથી. તેમ જ તેઓને અશ્વધોષના અહચરિત્રમાંના તેવા જ પ્રસંગતું વર્ષ્કન, રઘુવંશ અને કુમારસંભવનાં તેવા પ્રસંગોનાં વર્ષ્કના, બારાભદ્રની કાદમ્બરીમાંના વિદ્યાશાલામાંથી પાછા કરતા ચંદ્રાપીડના આગમનનું વર્ણન ઇત્યાદિ સાથે સરખાવી શકાય તેમ નથી જ; છતાં પણ પઉમચરિયમાં તે તે વર્ણના મનાહર છે જ. કવિએ જેમ યુવાવસ્થાન વર્ણન આપ્યું છે તેમ વૃદ્ધાવસ્થાનું પણ સંદર વર્ણન આપ્ય છે. નરકનું વર્ણન પણ તેમના શાસાનુસાર છે.

આ ઉપરથી આપણને ખાત્રી થાય છે કે કવિમાં જરૂર ઉંચી કારિની કવિત્વશક્તિ છે જ પણ તેમણે સંપૂર્ણપણે તક મળવા છતાં તેને વિકસાવી નથી. જો તેમણે આ તકાના લાભ ઊઠાવ્યા હોત તા જરૂર પઉમચરિય કે જે અદ્યાપિ અન્યદર્શિએ અતિમહત્ત્વનું કાવ્ય છે તે કાવ્યશાસ્ત્રની દર્શિએ

#### મહાકવિ વિમલસૂરિ અને તેમનું રચેલું મહાકાવ્ય પઉમચરિય

પણુ એક વ્યકુ જ સુંદર અને સર્વોત્તમ કાવ્ય થઇ રહેત પણ વિમલસૂરિએ ધાર્મિક દક્ષિને પ્રાધાન્ય આપ્યું અને આ દર્ષિને ગૌણ સ્વરૂપ આપ્યું એટલે જ આ પઉમચરિય એક મહાકાવ્ય હોવા છતાં પણ કાવ્યશાસ્ત્રની દર્ષિએ અતિસુંદર, અદિતીય મહાકાવ્ય નથી.

. પઉમચરિય ઐતિહાસિક દષ્ટિએ એક બહુ જ પ્રાચીન કાવ્ય છે અને તેથા જ તેમા આલેખાએલું સામાજિક જીવન જાણવા યાેગ્ય છે. તત્કાલીન મંસ્કૃતિ અને કલા કેવી હતી તે ખાસ જાણવા લાયક છે.

શિક્ષણ-વિદ્યાભ્યાસ આદિ વિષયા લઇએ તા જણાય છે કે તે સમયમાં વિદ્યાર્થીઓને બહુ જ ઊંડા અભ્યાસ કરાવવામાં આવેતા હતા. ખાસ કરીને રાજપુત્રા, રાજકુમારીઓ **પઉમચરિયના વાચ-** વિગેરેને વિદ્યામાં નિયુખ ખનાવવામાં આવતાં હતાં. દા. ત. કૈકેયીના જ નથી મળી આવતા દાખલા લઇએ તા જાણી શકીશ કે તે વિવિધકલાગમકશલ હતી. તેને ગ્રહ્ય અને લક્ષણ સહિત નાટ્યકલા, સ્વરવિભક્તિયકત ગાન્ધર્વ વિદ્યા, ચતુર્વિધ વૈદક. સામાજિક જીવનની આભરહાવિધિ શબ્દ અને ક્ષક્ષણવાળું લિપિશાસ્ત્ર ગજ અને તુરગનાં લક્ષણા. **હેકી સ્વપરેખા અને** તતકાલીન સંસ્કૃતિ ગણિતશાસ્ત્ર, છન્દ:શાસ્ત્ર, નિમિત્તશાસ્ત્ર, આંભખનકલા, લેપ કરવાની કલા, **અને કલાતું સ ક્ષિપ્ત** પત્રછેદ કલા, ભાજનવિધિ, વિવિધરત્નપરીક્ષા, કુસુમપરીક્ષા, જુદા જુદા ભેદ-વર્ણલ વાળું દાત. ગન્ધમુક્તિ, તદપરાંત લાકાપયાંગી વ્યાવહારિક જ્ઞાન ઇત્યાદિ શિખવાડવામા આવ્યા હતા. આ ઉપરથી જણાય છે કે તે સમયમાં ક્ષિપિ-શાસ્ત્ર, ગણિતશાસ્ત્ર, છન્દઃશાસ્ત્ર વિગેર ખામ શિખવાડવામાં આવતાં હતાં અને વિશિષ્ટ કક્ષાના વિદ્યાર્થીઓને ઉપર્યુકત અન્ય કલાજ્ઞાન પણ આપવામાં આવતું હતું.

સામાજિક જીવનતા બીજો એક વિષય લક્ષ્યુંએ તા જણાય છે ક તે સમયમા વેશ્યાઓને સમાજમાં ઊંચુ સ્થાન આપવામા આવતુ હતુ. તે સ્ત્રીઓ ળહુ જ ચતુર અને વિચક્ષણ તેમ જ સર્વ વિદ્યાઓમાં પારંગત મનાતી હતી.

લાકામાં શુક્રન અપશુક્રનના માન્યતા ત્રણી જ હતી. ગર્ધડાનું ભૂંકવું, શિયાળનું રડવું. ધોડાનું હણહણવું વિગેરે અપશુક્રના ગણાતાં હતા. અમુક પક્ષીઓના અવાજ શુક્રનરૂપ ગણાતાં હતા.

તે સમયે માણુસા જેષીઓમાં પણ જહુ જ માનતા હતા. કેટલાક પુરુષા સ્વપ્તાના અર્થ જનણવાવાળા હતા. આપણે પઉમચરિયમાં લણીવાર જોઇએ છીએ કે અમુક રાણીએને અમુક જનનાં સ્વપ્તાં આવે છે. પછી તે પાતાના પતિને–રાજાને કહે છે એટલે કાઇ વખતે રાજા પાતે જ તેના અર્થ કહે છે અથવા તા કાઇ નૈમિત્તિકને બાલાવા પૂછે છે. પઉમચરિયમાં આવા અષ્ટાંગનિમિત્તધરાના ઘણા ઉલ્લેખો મળી આવે છે. જ્યારે જયારે શુભકાર્ય કરવું હોય ત્યારે માણુસા તિથ, નક્ષત્ર, યાગ, કરણ, લમ વિગેરે જોઇને શુભ કાર્ય આર બે છે. આ ઉપરથી જણાય છે કે તે મમયમાં સમાજમાં જયાતિષશાસ્ત્રને માટે ઘણું જ માન હતું.

જ્વતની રમત પ્રજામાં ધણી જ પ્રચલિત હતી. પઉમચરિયમાં એક એવા દાખલા પણ આપેલા છે.કે જેમાં જ્વતને કારણે એક માણુસ અર્કિચન થઇ ગયાે અને ખહુ જ બેહાલ થઇ ગયાે.

તે સમયમાં માણસા શણગાર સજવાનું ઠીક ઠીક જાણતાં હતાં. માટામાટા ઉત્સવા અને પર્વો વખતે સ્ત્રીઓ અને પુરુષો બહાર જતાં અને સંદર વસ્ત્રો પરિધાન કરી આભ્રષ્ણા અને અન્ય અંગ-રાગવડે શરીરતે સુશાભિત કરી આનદ કરતાં. પઉમચરિયમાં બ્રહ્યાં આભૂષણાનાં નામા આવે છે જેવા 'કે. સુક્રુટ, વરહાર, ચુડામણિ, કટક, કેયુર, કચ્ડલ, કટીસત્ર, વિગેરે વિગેરે, કપડાં–લત્તાં પણ કિંમતી અને બહુ જ સફાઇદાર અને મુલાયમ હાય તેવાંના જ તે પ્રમંગો ઉપર ઉપયોગ થતા. શરીરની મંદ-રતા વધારે દેખાડવા <u>કું કુ</u>મ આદિ સુગંધી દ્રગ્યોના અંગરાગ કરવામાં આવતા **હ**તા. એવા એવા ઉત્સવા વખતે માણસા ગામ મહાર સારા સારા ઉદ્યાનામાં, અન્ય આરામગેઢામાં, તલાવને કાંઠે, આમ્ર-વાટિકામાં કે અન્ય સંદર વિરામસ્થાનાએ જઇ ઉજાણી કરી માજ માણતાં હતાં. ત્યા આગળ જાદી જુદી જ્તતનાં ખાદ્ય અને પેય પદાર્થીના માટા પ્રમાણમાં ઉપયોગ થતા. ગમ્મતમાં વધારા કરવા માટે હાલમાં જેમ રામલીલા, પાડવલીલા વિગંર ગામડાઓમાં ભજવાય છે તેમ તે સમયે તે પ્રસંગા માટે લોકો પાતાની મેળ જ એવા હાસ્યરસપૂર્ણ પ્રસંગા ગાઠવી લેતા. તેના પ્રયાગ કરવામાં આવતા અને સર્વ પ્રક્ષકા સ્માનદમા સમય વીતાવતા વિદ્વયક બહુ જ પ્રખ્યાત હતા. તેનુ બનાવટી કાન, નાક વિગેર વાળું માહું પણ પ્રખ્યાત હતુ. તંગીતમાં પણ લાકા ઘણા જ રસ લેતા હતા. ઉપર વર્શવેલા પર્વો અને ઉત્સવાના દિવસાએ સંગીતના જલસાઆ થતા અને લોકાના મન ઘણાજ આનંદિત થતા. પઉમચરિયમા ઘણા વાર્જિંગા અને વાદ્યવિશાયાનાં નામા આપ્યા છે જેવા કે પહુ પટહ, દુન્દુલિ, તૂર, મેરી, ઝલરી ચ્યાઇર્જી, મુદ્રર્જી, રાર્જી, પહુવાહુ, ઘહટ, કાહલ, ભમ્ભા, ડમરુ, ઢક્કા, ત<mark>લિમાં, હુડુક્ક,</mark> વિગર, આમાના ઘણા યુદ્ધ સમયે યાદ્ધાંઓને પાણી ચઢાવવા કામમા આવતા હતા, બીળાં રાજા– મહારાજ્યઓના મહેલાની ડાઢીઓએ બન્દીજના વગાડના હતા. ઉત્સવાના સમયે ખાવાપીવાની માજ, ગાનતાન, નાટકચેટક વિગેરેની સાથે સાથે નાચના પણ સુદર ઉમેરા થતા હતા. પઉમચરિયમાં ઘણ સ્થળે નાચના ઢુંકા વર્ણના આવે છે. આ નાચ પદ્ધતિસર કરવામા આવતા હતે. પ્રેક્ષકા દરેક જાતના હાવભાવ એક શકતા હતા. આ નાચ વિલાસયક્ત હતા નાચતી વખત પદનિક્ષેપ પણ લીલાયક્ત રીતે જ કરવામાં આવતા હતા. સાથે સાથે નાગનાર વ્યક્તિના ભ્રવિલાસ અને સંદર અને લાક્ષણિક કટાક્ષો ઘણાને માહિત કરતા હતાં. આ બધુ તા કીક પણ સાથે સાથે ઘણા માણસા જાદી જાદી જાતની વમાધમી અને મસ્તીમાં આનંદ લેતા હતા. અન્ય માણસા આનંદના ઉભરામાં મુકતકપુઠે અવાજો કરી હર્ષ પ્રદર્શિત કરતા હતા. આવા પ્રમંગોએ સાર્વ જનિક ઉદ્યાના અને આરામગેહાને ધ્વજપતાકાવડે શણગારવામાં આવતા હતાં કે જેથી માણસાના આન દ નાથે સ્થાનની શાભામાં પણ અભિવૃદ્ધિ થતી હતી.

તત્કાલીન યુદ્ધકલા પણ ઉંચી કારિની હતી. રથ, વિમાન શિબિકા, આદિ વાહના વપરાશમાં હતાં. પ્રાણીએમાં હાથી, ઘોડા, વૃષભ, મહિષ. વરાહ. વિગેરેના ઉપયાગ કરવામા આવતા હતા. યુદ્ધના હથિયારામાં ઘણાં ઘણાં શસ્ત્રો તે સમયે પ્રચલિત હતાં. દા. ત. અસિ, લિષ્ટ, કણ્ય, ચક્ર, તોમર, ધન, પ્રહ્નરણ, પડણ, પરશુ, પિરેશ, શક્તિ શરળાણ, અશનિ, મુદ્દાગર, કલિહ, (પરિધ), શિલાશલ્ય, બિપડમાલ, ખેડય (ખેટ), ઝસર. કુન્ત, સબ્બલ, ખડ્ગ, કપ્પ, કરવાલ, શ્રુલ, મુસુંઢિ વિગેરે વિગેરે.

તે સમયમાં માણુસા જાદીજીદી વ્યવના હીરા, માતી, માણુંક આદિથી સુપરિચિત હતા. પઉમચરિયમાં ઘણાં નામા આવે છે. દા. ત. મણુ, રત્ન. મોક્તિક, વેડ્યે, વજ, મરકત, કંકેતન, સરકાન્ત, ઇન્દ્રનીલ. વિદ્વુમ, પુષ્પમણિ, પદ્મરાગ વિગેરે. સાનું પણ કતક, કાચન વ્યત્મ્ણુનદ વિગેરે ત્રણ પ્રકારે વ્યણીતુ હતુ

#### મહાકવિ વિમલસૂરિ અને તેમનું રચેલું મહાકાવ્ય પઉપચરિય

પંઉમચેરિયમાંથો તત્કાલીન સ્થાપત્યકલા વિષે આપણને કઇક ળણવાનું અવશ્ય મળે છે. તે સમયમાં રાજા-મહારાજાના મહેલા ભવ્ય, રાનકદાર અને ગગનચુંખી ખનાવવામાં આવતા હતા. સુંદર કમાના અને વિશાળ અગાશીઓ, મરકત માણુંક આદિવહે જહેલું બોંયતળીયું, વિચિત્ર રત્નાન્ વહે શણુગારેલી બીંતા, સુવર્ણ પત્રજહિત પ્રાકારા, અસંખ્ય વિભાગા વિગેર વિગેર ખાસ આકર્ષ ક વસ્તુઓ તે નરેશપ્રાદામાં જોવામાં આવતી રાવણના મહેલનું વર્ણન કર્યું છે તેમા લખ્યું છે કે તે સહસ્ત્ર સ્તંબોવહે શણુગારવામાં અવ્યા હતા. તેની બીતોએ સોનાના પતરાં ચાઢવાં હતાં. દારે દારે, મરકત મોક્તિક, માણુક્ય વિગેરના તારણા લટકાવવામાં આવ્યા હતા

શિલ્પકળા પણ ખાસ જાણીતી હતી. એક સમયે, પઉમયરિયના કહેવા પ્રમાણે, દશરથ રાજાની માટીની મૂર્ત્તિ બનાવવાના પ્રસંગ ઉપસ્થિત થયા. મૂર્ત્તિ એવી આબેહુળ બની હતી કે જે દુશ્મના દશરથ રાજ્યને મારી નાખવા આવ્યા હતા તે બધા તે મૂર્ત્તિ દશરથ રાજાનું શળ જાણી વિદાય થયા!!

ચિત્રકળા પણ ખૂખ જાણીતા કળા હતા. પઉમચરિયમાં ઘણીવાર એવા પ્રસગા આવે છે કે ઉદ્યાનમાં કાઈ અજાણી વ્યક્તિ કાઇ એક સ્વરુપવતી સ્ત્રીનું જેખાચિત્ર દેવી જય અને ઉદ્યાનવિદ્વાર કરતાં રાજકુમાર તે જોઇને પ્રેમસુગ્ધ ખતે! આવું તેમાં ઘણીવાર ખતે છે. પઉમચરિયમાં નારદજી આવાં ઘણાં ચિત્રા દેવે છે અને અનેક રાજકુમારાતે કદર્પના અકાટ્ય પાસામાં કસાવે છે.

પઉમચરિયમાં ખાસ તેંધવાલાયક બે વિગતા આવે છે તે એ જ કે તતકાલીન મનુષ્યા પ્રાણિશાસ્ત્ર અને વનસ્પતિશાસ્ત્રથી અત્રાત હતા નહિ. અનેક પશુ, પક્ષીએ તેમની જાણમાં હતાં જેવાં કે હરિ, નકુલ, ૧૫લ, કેસરી, વરાહ, રુરુ, અમર, મહિલ, ગા. રિઠ્ઠ. ખર, તુરુગ, હરિન, શશ, વ્યાઘ્ર, તરછ, રેહિય, કેલ્હો. વળી ગરૂડ, સારસ, શતપત્ર, ચક્રવાક. હસ, પારાવત, કાક વિગેર પક્ષીએ જાણીતાં હતાં. વનસ્પતિશાસ્ત્રમાં પણ ઘણાં જ વૃક્ષે, નાના નાના છોડવાએ, કૃળા, કૃલા જાણીતાં હતાં. દા. ત. ખકુલ, તિલક, અમ્પક, અશાક, પુષ્તાગ, નાગ, વડ. સમપર્ણ, પ્રિયદ્ય, ઇન્દ્રતરુ. સરલ, શિરીય, તિન્દુક, પાટલ, મહી, જમ્ણ, અશ્વત્ય, નન્દી, ચૃત. ત્રાનદૃમ, અર્જુન, કુન્દલતા, કટુક્ષ્રક્ષ. સીર, પલાશ, અંકાલ, ખદિર, કપિષ્ઠ, લાણુરક્ષ. સાગ, નિમ્બ. કૃણસ, કારિસ્ટ, કૃમુદ, અરતુગ, બદરી, ઉદુમ્બર, નારંગ, ઇક્યુદી, કદલી, ખજીર, ન લિએર, લવગ, કસર, કમલ, અરુણ, વિગેર વિગેર. આ દૃકા વર્ણનથી આપણને તતકાલીન વિદ્યા, સ્થાપત્ય, ચિત્ર શિલ્પ, મંગીત, યુદ્ધ વિગેરે કલાએ અને પ્રાણીશાસ્ત્ર અને વનસ્પતિશાસ્ત્રનું ઉત્કૃષ્ટ ત્રાન વિગેર બાબતાનું દીક દીક વર્ણન મળે છે. તે સમયનું સામાજિક જીવન કેવા પ્રકારન હતું તે પણ આપણે જાબી શક્ષીએ છીએ

જર્મનીના પ્રખ્યાત પંડિત ડા. દર્મન યાંકાબીએ તેમના એક લેખમાં ( '' પ્રાચીન પ્રાકૃતમું થાં ♣)
 ખરું જ લખ્યું છે કે 'પઉમચરિય એ જૈતાનું જૂનામાં જૂનુ પ્રાકૃત કાવ્ય છે.
પઉમચરિયના વાચન પઉમચરિય અને પદ્મપુગાનું એ બન્નમાંથી પઉમચરિય જૂનું છે અને પદ્મઉપરથી જાણી શકાતી પુરાણ ત્યારપછી જ લખાયું છે. પઉમચરિયની ભાષા જૈન મહારાષ્ટ્રી તહાલીન અને તત્— પ્રાકૃત છે. તે જૂની પ્રાકૃતભાષામાં લખાયું છે, અને તથી જ તેના ઉપર
પૂર્વીય સાહિત્ય સમૃદ્ધિ. વ્યાકરણના મંપૂર્ણ મંચ્કારા પછ્રા નથી. તે કાવ્ય મહાકાવ્યની મુગમશૈલીમાં લખાયું છે, અને ત્યાક પણ છે, અને આ પણ છે, આ પણ અને શિધા હતાં ), વિમલ-

#### **મી. શાં**તિસાસ ઝગનસાસ **ઉ**પાખ્યાય

સરિના સમય પહેલાં અસ્તિત્વમાં હતું જ અને વિમલસૂરિનુ પઉમચરિય એ તેા માત્ર અદ્યાપિ ઉપલબ્ધ તે સાહિત્યના અંશમાત્ર જ છે. ' ( જુઓ માેડર્ન રીત્યુ. ઇ. સ. ૧૯૧૪ ) બીજા એક પ્રખ્યાત અંગ્રેજ કે જેઓ પણ પોર્વાત્યસાહિત્યકાવિદ છે તેમણે ઉપર્યુક્ત જર્મન પંડિતના આશ્ચયને મળતું લખાણ કરેલું છે તે ડૉ કાથ તેમના સંસ્કૃતસાહિત્યના ઇતિહાસમાં લખ છે કે જૈનાના જૈન મહારાષ્ટ્રીભાષામાં લખાએલા જૂનામાં જૂના મહાકાવ્ય પઉમચરિય વૈયાકરણાએ કહેલા દેશી શબ્દો બહુ જ છૂટથી વાપર્યા છે. ( જુઓ તેમણે રચેલા કે. સ. મેા. નાે ઇતિહાસ )

ઉપર્શું કત ખત્ર પંડિતામાંના એક કખૂલ કર્યું છે કે વિમલસૂરિના સમય પહેલાં અઢળક પ્રાચીન સાહિત્ય અસ્તિત્વમાં હતું અને બીજાએ કખૂલ કર્યું છે કે પઉમચરિયમાં ઘણા દેશી શબ્દો વાપરવામાં આવ્યા છે. આ બીજા કથન ઉપરથી પરાક્ષ રીતે જણાય છે કે પ્રાકૃત સાહિત્ય વિપુલ પ્રમાણમા હોલું જોઇએ.

આ લેખના આ ભાગમાં આ લેખક પઉમચરિયમાંના અન્ય પ્રમાણા ઉપરથા બતાવી આપશે કે તત્કાલીન પ્રાકૃત સાહિત્ય વિપુલ હતું. આ જ લેખના આગલા પાનાએમા એક જગ્યાએ વર્ણું છે કે મહાવીર પ્રભુએ પાતાના શિષ્યાને પઉમચરિયની કથા સંભળાવી તેઓએ તેમના શિષ્યાને અને શ્રેબ્રિક જેવા રાજ્યોને સંભળાવી. પછીથી આચાર્ય પરંપરામાં આ કથા સંવર્ષિત અને સંરક્ષિત થવી થવી ચાલી આવી.

વિમલસૂરિએ આ રામકથામાંથી કવી રીતે પ્રેરણાપીયુષ પીધું તેનું આગળ સુદર વર્ણન આપ્યું છે. અનેક કવિએક આ કથાવડે આકર્ષાયા હતા અને તેમણે અસંખ્ય પ્રયત્ના યથાશકિત કર્યા હતા. વિમલસૂરિએ ખરુ જ કહ્યું છે 'કે પાતે પણ આ મત્ઝરતા મરત કવિ–માત ગાંબે પાડેલા માર્ગ ઉપર તેમના પાદચિક્ષો અને મદર્ભિદુઆ તરફ જ દર્ષિ રાખીને વિચર્યા છે. ' વિમલસૂરિ ને માર્ગ ઉપર વિચર્યા અને તેના સુકલ તરીકે આપણી પાસે પઉમચરિય માેજીક છે. તકપરાત વિમલસ્રુરિ કહે છે કે તેમણે પાત પણ તત્પૂર્વીય શ્રુંથા જેવા ક નારાયણ અને શ્રીનાં ચરિત્રા આદિ વાચ્યા હતાં. આ ઉપ-રથી આપળ જાણી શકીશું કે તત્કાલીન પ્રાકૃત સાહિત્ય અતિ વિપુલ હતું. તે સમયે અનેક દેશી શબ્દોના ઉપયાગ આવા કાવ્યામા થતા એ માટે પઉમચરિયતા જ દાખલા પ્રતા છે. પઉમચરિયમાં જે અનેક છંદાના ઉપયોગ કરવામાં આવ્યા છે તે ઉપરથી પણ તત્કાલીન કાવ્ય સાહિત્યની વિપુલતા સિદ્ધ થાય છે. પાછળનાં પાનાંઓમા વિમલસૂરિએ જે ધાત્વાદેંગા પઉમચરિયમાં વાપર્યા છે તેમાંના કયા કયા ૧૨મા સૈકામા હેમચંદ્રાચાર્યે સિદ્ધહેમના ૮મા અધ્યાયના ૪થા પાદમા નાધ્યા છે તે બતાવ્યું છે; જો કે હેમાચાર્ય પાત જોએલા અને વાંચેલા પ્રશ્ને ઉપરથી જ તે ધાત્વાદેશા આપ્યા હશે પહા પઉમચરિયના ઉલ્લેખ તેમણે કર્યા નથા. વાચકાને અહિં પુનરિષ યાદ આપવ આવશ્યક છે કે હેમાચાર્યે પછ પઉમચરિયન અનુસરીને જ ત્રિષષ્ઠિશલાકાપુરુષચરિત્રમાં ગમકથા આલેખી છે. પઉમચરિયમાં જે દેશા શ્રુખ્દા આવે છે તમાંના ઘણાખરા હેમાચાર્યની દેશીનામમાલામા નાેધાએલા છે. હેમાચાર્યે તેમના રચેલા વ્યાકરણમાં જે ભાગ અપભ્રશ ભાષા માટે આપ્યા છે તે ભાગમા લખેલા અમુક શબ્દો પઉમ-ચરિયમાં પણ જંડ છે.

પ્રાકૃતભાષાએના મૂળમા અહિ જવાની ઇચ્છા નથી. એ વિષય ઘણા જ ચર્ચાસ્પદ છે. આ લેખકનું માનવું એવુ છે કે પ્રાકૃત ભાષાએન સંસ્કૃતમાંથી જ ઉત્તરી આવી છે એવું નથી, પણ કદાચ ખધી સામાજિક ભાષાએને પણ હોય કે જેમાંથી જુદી જીદી અતના સસ્કાર્ગ પાડી સંસ્કૃત એવું નામ

### મહાકવિ વિમક્ષસૂરિ અને તેમનું રચેલું મહાકાવ્ય પઉમચરિય

વૈયાકરણુંએ આપ્યું હાય. પછીથી પ્રાકૃતભાષાના વ્યાકરણુશાસ્ત્રીઓએ સંસ્કૃત ભાષાના પ્રકૃતિ એટલે પાયારૂપે ઉપયોગ પ્રાકૃત ભાષાના વ્યાકરણા લખવા માટે કર્યો. લેખકતું અતુમાન સાચું છે તે આ ઉપરથી જણાય છે કે પ્રાકૃત વ્યાકરણા સંસ્કૃતમાં જ અદ્યાપિ લખાએલાં છે અને પ્રાકૃતભાષામાં છે જ નહિ.

વરુરુચિએ પ્રાકૃતભાષાનું ત્યાકરણ રચ્યું છે તેના અહિં ઉલ્લેખ કરવા જરૂરના છે, કારણ કે તે **જાનામાં જા**નું પ્રાકૃતભાષાનું વ્યાકરણ છે. તેના ૧૨ પરિચ્છેદામાંથી ૯ મહારાષ્ટ્રી માટે, ૧ પૈશાચી માટે. ૧ માગધી માટે અને ૧ શૌરસેની માટે-આ પ્રમાણ પ્રાકૃતભ્યાકરણ રચ્યું છે. અહિં અપભાંશ માટે તેમ જ અર્ધમાંગથી માટે ખાસ પ્રકરણા આપ્યા જ નથી તેમ તંંઓના ઉલ્લેખ પણ નથી. ડા. પી. ડી. ગુણે એમ. એ. પી. એચ ડી અને સ્વ. ચીમનલાલ ડાહ્યાભાઇ દલાલતું કહેવું એમ છે કે બૌદ્ધોના સારિપુત્ર પ્રકરણમાં જે ભાષા વપરાઅલી છે તેના કરતા વરરુચિએ આપેલી શારસેની અર્વાચીન છે એટલે જ ઇ. સ. પછી ત્રીજ મૈકામા વરસ્થિતે મૂકી શકાય. ( ભ્રુંઓ ભવિસયત્ત-કહાતા તેમતા ઉપાદ્વાત ) વરસ્થિના પ્રાકૃત પ્રકાશ ઉપર કાત્યાયનની પ્રાકૃતમંજરી, ભામહની મનારમા, વસંતરાજની પ્રાકતમ જીવની, મદાન કની સંબેધિની અમ ચાર ટીકાએ! લખાઇ છે. ભામ-હતી મતારમા હમણા જ મૂલ વ્યાકરણ સાથે આ લખકતા પરમગરુદેવ આરાધ્યપાદ શ્રી શ્રી શ્રી પરશ-રામ લક્ષ્મણ વૈદ્ય એમ. એ; ડી. લીટ. તરકથી ન પૂર્ણપાંત નંધાધિત અને વિદ્વત્તાપૂર્ણ અને વિવેચ-નાત્મક ઉપાદ્રધાત સાથે બહાર પડેલ છે. વરસચિના છેલા ત્રણ પ્રકરેઓ બહુ જ સિક્ષા છે. સંભવ છે કે કાલક્રમે તેમાંથી અનેક સંત્રા એોછાં થયા હોવા અર્ધ માગધી અને અપન્ન શનાં ભુદા પ્રકરણોના અભાવ વિષે જે ઉલ્લેખ થયા છે તે વિષે આ લેખકનુ નમ્ર મતવ્ય એવું છે કે વસ્ત્રિય પછી તરત જ કાલપ્રવાહમા તેઓ અદશ્ય થયા હોય! મત્ય વસ્તુ શુ છે તે તે પ્રભુ અણે પણ આ તા લેખકતી એક માન્યતા છે. આ વ્યાકરણ વાચવાથી આપણને વત્કાલીન પ્રાક્ત માહિત્યના વ્યાલ આવે છે. અહિ વરરુચિ ાવર્ષ જે કરા લખ્યું છ તે એટલા જ ઉદ્દેશથી ક પઉમચરિયના પૂર્વેન, તેનું સમકાલીન. तेना प्रधीनं प्राक्षत साहित्य केटलं विषय हत तेना माधारेल ज्यास आव.

પઉમચરિયમાં જે જે અપબ્રંશના શળંદા અને રૂપા આવે છે તે માટે અહિ અપબ્રંશ સાહિત્ય વિષે ઉલ્લેખ કરવા આવશ્યક છે. પાત જલ મહાબાબ્યના કતા મહિષ પતંજિલના મતાનુસાર અપબ્રંશ એ સંસ્કૃત રૂપનું એક અતિવિકૃત રૂપાતર છે નાલ્યશાસ્ત્રના પ્રખ્યાત કર્તા ભરતાચાર્ય આને જ વિભ્રંશ કહેં છે એમ આ લેખક માને છે ભરતાચાર્ય ૭ ભાષાઓના ઉલ્લેખ કરે છે પણ વિભાષાઓના જુદા જુદા સ્પષ્ટ નામો તે સમયે હતા નહિ એટલે જ અપબ્રંતનુ નામ ત્યા જેવામાં આવતું નથી. ભરતાચાર્ય " ઉકાર બહુલા" ભાષાના મિધુ. મોવીર આદિ દેશામાં ઘણા જ પ્રચાર હતા તે જણાવ્યું છે. કાવ્યાલંકારના લેખક ભામહે પણ અપબ્રંશની નાંધ લીધી છે. કાવ્યાદર્શના કર્ત્તા દપડો કવિએ સાહિત્યના ચાર માગ પાલ્યા છે, તેમા પણ અપબ્રંશની નાંધ લીધી છે. હેમાચાર્યના વ્યાકરણના અપબ્રંશની નાંધ લીધી છે. હેમાચાર્યના વ્યાકરણના અપબ્રંશની ભાગ બહુ જ પ્રખ્યાત છે એટલે અદિં લેખકે નાંધ લીધી છે. હેમાચાર્યના વ્યાકરણના અપબ્રંશનો ભાગ બહુ જ પ્રખ્યાત છે એટલે અદિં લેખકે નાંધ લીધી નથી. આ દૂંધા તેમ લિપશ્યો અપબ્રંશનો ભાગ બહુ જ પ્રખ્યાત છે એટલે અદિં લેખકે નાંધ લીધી નથી. આ દૂંધા તેમ લિપશ્યો અપબ્રંશનો ભાગ બહુ જ પ્રખ્યાત છે એટલે અદિં લેખકે નાંધ લીધી નથી. આ દૂંધા તેમ લાધી અતે રજી સદીઓમાં તે ચાલુ હતી; ઈ. સ. પછી બીજન અને ત્રીજ સંકામા મિધ, સુરાષ્ટ્ર વિગેર દેશામાં પણ એાલાતી હતી; અને છકા સેકામાં તે સાહિત્યની બાષા તરીક કાવ્યાદર્શ કાર દપડીએ તેને લિસું સ્થાન આપ્યું હતું.

#### શ્રી. સાંતિલાલ છગનલાલ ઉપાધ્યાય

માકૃત સર્વસ્વના કર્ત્તા માર્ક પડેયકવીન્દ્રે અપભાંશની ત્રણ જતો નાગર, વાચડ અને ઉપનાગર એમ તેંધી છે. હાલમાં અપભાંશ સાહિત્યમાં ભવિમયત્તકહા, કાલ્યત્રયાં. તેમિનાથચરિઉ, વૈરસામિચરિઉ, પઉમસિરિચરિત વિગેરે વિગેરે જાણીતા છે. કાર જાસીરી ત્રમાં બીજ તેવા શ્ર થા છપાયા છે. મહાભારત અને સનુસ્મૃતિ આદિ શ્રંથામાં આભીરાના ઉલ્લેખ છે. ઇતિહાસ વત્તાએ કહે છે કે તેઓ હિંદમાં ઉત્તર તર્ક્શી ઇ. સ. પૂર્વ ત્રીજીથી બીજી સદીમાં ઉત્તરી આવ્યા. પઉમચરિયમાં પણ લવ અને કુશ દિગ્વિજય કરવા જન્ય છે ત્યારે આભીર જનપદામાં સિન્ધુને પેલે પાર તેઓ ગયા હતા. આ ઉપરથી ભરતાચાર્યના કથતને પ્રમાણ મળે છે. આ ટૂકું વર્ણન કરવાનુ કારણ એટલું જ કે પઉમચરિયમાં જે અપલાંશના રૂપા અને દેશી શબ્દા આવે છે તે ઉપરથી પઉમચરિય અર્વાચીન છે, એમ માનવા ડાં. ક્રીય દારાયા છે તેમ અન્ય વાચકા દારાય નહિ તે જ છે.

તે સમયે કદાચ અપભ્રંશ સાહિત્ય નહિ હોય પણ આ અપભ્રંશ ભાષા તો હતી જ એ ખતા-વવાના આ લેખના શુભાશય છે. આ શુભાશયમાં લેખકને કેટલી સફલતા પ્રાપ્ત થઈ છે તે તો આ લેખના સાદ્યંત વાંચનથી જ જણાશે.

જૈનાએ — ધેતાબરાએ — જે પ્રાચીન ચરિત્રા, કથાઓ, સ્તાત્રા વિગેરે લખ્યાં છે તે બધાંની લાયાને જૈન મહારાષ્ટ્રો એવી સંત્રા અપાય છે. હાલમાં ઉપલબ્ધ એવાં જે પઉમચરિયની જૈન નાટકા છે તેમાં જે મહારાષ્ટ્રી ભાષા આવે છે તે ભાષામાં અને ધેતાંબરાએ મહારાષ્ટ્રી ભાષા આવે છે એટલે જ વિદાનોએ તેને "જૈન કંઈક મહારાષ્ટ્રી" કહી છે. આ ભાષા ઉપર જૈન અર્ધમાગધી ભાષાના પણ પ્રભાવ ઘણા જ પ્રમાણમા પશ્ચો છે. જૈન મહારાષ્ટ્રીમાં લખાએલાં ઘણાં પુસ્તકા મળી આવે છે અને તે બધાં પ્રાચીન છે દા. ત. પયત્રા, નિર્યુક્તિએ, ઉપદેશમાલા વિગેરે તદુપરાંત ઘણાં ભાષ્યો, ચૂર્ણિએ, સગ્રહણીએ વિગેરે જાણીતા છે. પંડિત હરગોવિંદદાસે અનુમાન કર્યું છે કે જૈન મહારાષ્ટ્રી ક્રમશ પરિવર્તન પામીને મધ્યયુગની " વ્યંજનલાપળહુલા" એવી મહારાષ્ટ્રીમા સ્પાન્તરિત થઈ. ( જાઓ તેમના પ્રાક્ત શળદ મહાર્થ ભાગ. ૪. પૃ. ૩૨. )

જૈન મહારાષ્ટ્રી ભાષાનાં અમુક જ લક્ષણા અહિ આપવામાં આવે છે.

ક ની જગ્યાએ ''ગ'' લુપ્તવ્યંજનાની જગ્યાર્ચ્ય 'ય'' જહા અને જાવ ની સ્થાને કાંઇવાર અહા અને આવ. મમાસના ઉત્તર પદની પૂર્વમાં "મ્'' તૃતીયા એકવચનના કાંઇવાર ''સા'' પ્રત્યય. સોચ્ચા, કિચ્ચા વિબેંકે ત્વા પ્રત્યયનાં રૂપા. કડ, સંવુડ વિબેરે ''ત'' પ્રત્યયનાં રૂપા.

આ ઉપરથા નાટકાની મહારાષ્ટ્રીમા અને પઉમચરિયની જૈન મહારાષ્ટ્રીમાં જરા જરા તફાવત માલૂમ પડે છે. તદુપરાંત જૈન અર્ધ માગધીના પણ પ્રભાવ જૈન મહારાષ્ટ્રી ઉપર પક્ષો હતા તે પણ જણાય છે.

#### મહાકવિ વિમલસૂરિ અને તેમનું રચેલું મહાકાવ્ય પઉમચરિય

ડા. હર્મન યાંકાબીએ પઉમચરિયની ભાષા વિષે થાંહુંક તેમના એક ( આગળ ઉલ્લેખાએલા ) લેખમાં લખ્યું છે ક પ્રાકૃત્ય ઘોમાં નામના રુપો, ધાતુઓના જુદાં જુદા રુપો વિગેરેના અંદર અંદર એ દર એ કે ગાઢના ઘઈ જ્ય છે તે અહિં બહુ જ માટા પ્રમાણમાં જણાય છે. દા. ત. સપ્તમી બહુવચન તૃતાયાના બહુવચનમાં વપરાયેલું છે; તુમ પ્રત્યયવાળા અને ત્વા પ્રત્યયવાળાં રુપોના પણ ગોટાળા નજરે ચઢે છે. વળા કેટલાંક નામનાં રુપોને પ્રત્યયા પણ લગાડવામાં આવ્યા નથી. આ ઉપરથી એમણે લખ્યું છે કે પ્રલમ્યરિય એવી જૂની પ્રાકૃતભાષામાં લખાયું છે કે જેના ઉપર વ્યાકરણના સંપૂર્ણ સંસ્કારા પશ્રા હતા નહિ.

આ લેખક સંગ્રહ કરેલા અમુક જ દાખલાએ અહિં આપવામાં આવે છે.

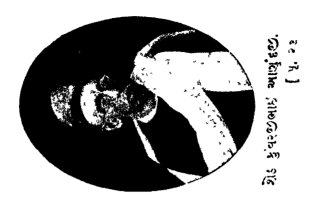
(१) सभभी लड्डवयन तृतीया लड्डवयन भाटे.

उरगमहाफणीमणीसु पज्जलियं, भुयञ्जपासेसु बन्धणं,
फलिहासु संपडत्तं, सरसरसिवाबीबिप्पणसहसु,
गएसु पेक्षिज्जह, नाणेसु तीसु सहिओ, कीलणसएसु कीलन्तो,
भयासुलगा, आउहिकरणेसु दिप्पन्तो, जुबईसु अवरसं,

- (૨) સપ્તમી બહુવચન ચતુર્થી બહુવચન માટે. **હુણ્યુ દારુ**ण
- (3) छही अढुनयन तृतीया अढुनयन भाटे भरियं चिय दन्तकीडाणं; वन्दीण घुट्टं
- (४) त्वा प्रत्ययनां रूपे। भाटे तुम् प्रत्ययना रूपे।. धरिडं, कार्ड, मोतुं, सुणितुं, दट्ट, रहतु, सुणितु विशेरे.
- (५) तुम् प्रत्ययनां रूपे। भाटे त्वा प्रत्ययनां रूपे।. बण्जिकण, तीरह, काउण समाढता, परिदेविकण, बिन्तिकण, हरिकण, कम्भिकण, घेतूण, गन्तूण
- (६) **वृतीया**नां ३पे। सप्तभी भाटे. संज्ञाहि सुहनिसण्णा, आवहहि ( आपद्भि: )
- (૭) પ્રત્યય વિનાનાં રૂપા

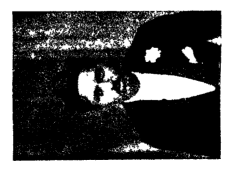
बीरं विलीणरयमल, समयपरमं, सम्पेल्छप्पेलकुणमाणा, अने वि जे गणहर अणगार लद्धमाहप्पे. विभेरे.

પ્રાકૃત વ્યાકરણકારાએ પ્રાકૃત શબ્દોના ત્રણ ભાગા પાછ્યા છે જેવા કે તત્સમ, ત**ફ્લવ, દેશ્ય.** હેમચંદ્રાચાર્ય ૮મા અધ્યાયના ૪ થા પાદમાં જે આદેશા ઓપેલા છે તે બધા અ**મુક** પ્રાકૃત ધાત્વાદેશા નિયમાનુસાર કે પદ્ધતિસર ગાઠવેલા નથી. તેમણે ગમે તેમ છૂટાછવાયા આપ્યા છે. આ આદેશામાંના ઘણા દેશી ધાતુઓ છે અને બીજાઓ ૮ મા અધ્યાયના ૧ અને ૨જા પાદના નિયમા લગાડીને બનાવી શકાય છે. સર જ્યોર્જ શ્રીઅરસને તેમના પ્રાકૃત ધાત્વાદેશાના મનનીય લેખમાં પ્રાકૃત ધાતુઓના ચાર ભાગ પાછ્યા છે. ૧ જે સંસ્કૃતના જેવા જ છે. દા. ત. ચ**શ્**.









#### શ્રી. શાંતિલાલ છગનલાલ ઉપાધ્યાય

ર. જે ભાષાશાસ્ત્રના નિયમાનુસાર સિદ્ધ થઇ શકે છે. દા. ત. પીડ માંથી પીલ. આ વર્ગના આવા ધાતુઍા આદેશ કહી શકાય જ નહિ, કારણ કે સંસ્કૃત ધાતુ માટે અર્લિ કાઈ ઇતર ધાતુ નથી, ફકત તેનુ બીજું સ્વરુપ જ છે. ( ભૂઓ તેમના "પ્રાકૃતધાત્વાદેશ" ના લેખ. એશીઆટિક સાસાયટી, ખંગાલ, વા. ૮ નં. ર. ૧૯૨૪). 3 જે સંરકૃત ધાતુઓ સાથે કાઇપણ નિયમાનુસાર સરખાવી શકાય નહિ અગર સંરકૃત-માંથી સિદ્ધ કરી શકાય જ નહિ. જેવા કે ચલ ના આદેશ ચલ્લ આવા જ શબ્દા ખરેખરા આદેશો કહી શકાય. આમાંના ઘણા દેશ્ય શબ્દો છે એમ તેએ જણાવે છે. ૪ જે ધાતુઓ સંસ્કૃતમાથી બનાવી શકાય છે પણ જેના અર્થમાં કરકાર થઇ ગયા છે અને તેથી જ જેને પ્રાક્તના વ્યાકરણશાસ્ત્રી-એાએ તે પ્રાકૃત ધાતુઓને બીજા જ સંસ્કૃત ધાતુઓ સાથે સરખાવ્યા છે કે જેના અર્થ તેને લગતા હોય. આ પણ આદેશા છે. ડૉ. વૈદ્યના મત એવા છે કે 'જે ધાતુઓ ઉપરથી સંસ્કૃતના સંબંધ તારવી શકાતા હાય તેને આદેશ કહેવા જોઇએ નહિ. પણ જે કાઇ જાતના મંબંધ ખતાવી ન શકે તેમને જ આદેશ તરીકે વર્ષાવવા જોઇએ. ( જાએ ડાં. પી. એલ. વૈદ્યનું સંપાદન કરેલું પ્રાકૃત વ્યાકરણ. તેાર્સ પ્ર. ૨૮) અહિંચ્યા પઉમચરિયમાં વપરાએલાં અમુક ધાત્વાદેશા આપી તે બધા હેમચંદ્રાચાર્યે સિદ્ધહેમના ૮મા અધ્યાયના ૪થા પાદમા નેાંધ્યા છે તે ખતાવ્યું છે. અમુક જે નાના નાના કેરફારા છે તે પણ ખતાવ્યું છે. વળી પઉમચરિયમા વપરાએલા જે ધાત્વાદેશા તેમણે નેાંધ્યા નથી તે પણ ખતાવ્યા છે વળી પઉમચરિયમાં જે દેશી શબ્દો વપરાએલા છે તેમાંથી અમુક ચુંડી કાઢી અહિં લખ્યા છે. આ લખવાના ઉદ્દેશ એ જ છે કે તત્કાલીન અને તત્પર્વીય પ્રાકૃત સાહિત્ય કેટલું વિપુલ હતું એ આ ઉપરથી જણાય છે.

સતાબ્દિ મંથી

| પઉમચારયમાં આવેલા     | સિં <b>દ્ધહેમના ૮મા અધ્યાયમાં</b> | .હેમના ૮મા અધ્યાયમાં    પ®મચરિયમાં આવેલા  સિ <b>દ્ધહેમ</b> ના ૮મા અ |                                         |
|----------------------|-----------------------------------|---------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| ધાત્વાદેશા           | નેાંધાયેલા ધાત્વાદેશા             | ધાત્વાદેશા                                                          | <b>નેાંધાયેલા ધા</b> ત્વા <b>દે</b> શા. |
| <b>শ</b> হন্ত        | <b>ર૧</b> ૫                       | घेत                                                                 | २१०                                     |
| अरघ                  | 900                               | चड                                                                  | २०६                                     |
| अविमद                | 158                               | चड्ड                                                                | <b>૧૮</b> ૫                             |
| (सम्) अक्षिअ         | ३८ ( अक्रिय )                     | ৰিৰ                                                                 | ૧૧૫                                     |
| अहिअ                 | ૧૩૯                               | चिष्ठ                                                               | ٩ ﴿                                     |
| ( सम् ) आढप्प        | રપેજ                              | ন্তত্ত                                                              | 900                                     |
| <b>बा</b> रोल        | १०२                               | छ <b>इ</b>                                                          | ૯૧                                      |
| ओलक्ख                | १८१ (ओअक्स )                      | <b>छिव</b>                                                          | <b>૧૮૨</b>                              |
| कीर                  | <b>૨</b> ૦૫                       | खुह                                                                 | १४३                                     |
| कुष                  | ٤٧                                | जम्प                                                                | ર                                       |
| बारम                 | २४४                               | जम्म                                                                | 934                                     |
| गेण्ड                | २०६                               | जाण ( जाणेइ )                                                       | ও ( সাণছ )                              |
| धत्त                 | १४३                               | जिण                                                                 | ૨૪૧                                     |
| <b>ब</b> रम          | 990                               | <b>ন্যুক্তর</b>                                                     | २१७                                     |
|                      | 110                               | जेम                                                                 | २१०                                     |
| <b>इक</b><br>चोस     | 110                               | ठा ( ठाय <b>इ</b> )                                                 | ৭६ ( ঠাণাছ )                            |
| केप्प ( किप्प also ) | ૨૫૬                               | डज्झ                                                                | २४६                                     |
|                      |                                   |                                                                     |                                         |

\* 113 \*

# भढाडिव विभवस्थिर अने तेम्तुं र**मे**श्चं भढाडाव्य ५७भयरिय

| णज            | રપર                | भिन्द                                                               | <b>૨</b> ૧૬                   |
|---------------|--------------------|---------------------------------------------------------------------|-------------------------------|
| तर            | ۷ ۶                | मल                                                                  | 125                           |
| तिप्प         | १८३ (विष्प)        | मह                                                                  | 162                           |
| तीर           | ۷ ج                | मिल                                                                 | २३२ (मिह्न)                   |
| दूर           | 1৩:                | मुज्झ                                                               | રં૧હ                          |
| तीक           | 198                | मुण                                                                 | G                             |
| थुण           | 181                | <b>मु</b> त                                                         | ર૧૨                           |
| थुक्य         | <b>૨</b> ૪૨        | रिय                                                                 | १८३ ( रिभ )                   |
| दह            | २ <b>९</b> ३       | हम्भ                                                                | 294                           |
| বাৰ           | <b>३</b> २         | रेह                                                                 | 900                           |
| दुर्गुछ       | ¥                  | वल                                                                  | ₹०&                           |
| <b>र्</b> म   | २३                 | वास                                                                 | ૧૭૯                           |
| <b>घाड</b>    | 96                 | विर                                                                 | 904                           |
| भुण           | २४१                | विसूर                                                               | ૧૩૨                           |
| निच्ह्रद      | રપ૮                | विहड                                                                | २७ ( विहोड )                  |
| निय           | <b>१८</b> १ (निअ ) | वेढ                                                                 | ર <b>ું ( ત્રફાર )</b><br>રર૧ |
| निम्मव        | 16                 | वोल ( वोले इ )                                                      | १६२ ( बोसइ )                  |
| निद्धकः       | भभ ( णिङ्का )      | स <b>क</b>                                                          | रेड०<br>रेड०                  |
| निल्हर        | १२४ ( णिलसूर )     | मंघ (संघेद्र)                                                       | २ (संघइ)                      |
| निव्यद्ध      | ६२ ( णिव्यं ड )    | (सं, भर                                                             | १९४                           |
| नीहर          | ७६ ( णीहर )        | साह                                                                 | ર                             |
| पश्चार        | १७३                | नि <b>न्</b> श                                                      |                               |
| पम्हुस        | ৬৸                 | <b>सु</b> ण                                                         | 210<br>210                    |
| पल्हत्य       | २००                | भुमर                                                                | <b>२४१</b>                    |
| पलोह          | २००                |                                                                     | 98                            |
| पुरक          | 69                 | सु <b>व्य</b>                                                       | 283                           |
| पुरू <i>य</i> | ૧૮૧ (૧૦૦૩૧)        | <b>इक्जुअ</b><br>इस्स                                               | 188                           |
| पेश्वड<br>>   | <b>૧</b> ૮૧        | हम्स                                                                | SAA                           |
| पेह           | 183                | हव                                                                  | <b>t</b> •                    |
| <b>फि</b> ष्ट | 100                | ₹cq                                                                 | <b>†3</b>                     |
| <b>3</b> %    | <b>&amp;</b> <     | हुव                                                                 | 40                            |
| <b>बुज्झ</b>  | २१७                | हों<br>                                                             | <b>\$0</b>                    |
| भणा           | २४૯                | औइंध ( आ <b>+ग्रुच् !</b> ) હેમ્ <b>ચંદ્રાચાર્ય</b> ે તેં ખ્યા નથી. |                               |
| <b>भि</b> स   | २०३                | [ પાઇશ્વસદ્દમહપ્ર્યુવા ]                                            |                               |
| भगाड          | 1 5 9              | सामच्छ [देशी. ,, ,,                                                 | ] ,, ,,                       |
| * 118 *       |                    |                                                                     | [શ્રી માત્મારામ્રાજ           |

#### શ્રી. શાંતિલાલ છગનલાલ ઉપાધ્યાય

### પઉમચરિયમાં વપરાયેલ દેશી શબ્દામાંથી ચુંટી કાઢેલા અપાક શબ્દા.

| अणोरपार                                                                            | पस्य                                                         |
|------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|
| <b>आ</b> भिष्ट                                                                     | परिहरम                                                       |
| करित                                                                               | पाइक ( देशी १) હેમચંદ્રાચાર્ય ''पदाति''માંથી આપે છે          |
| ৰশিক                                                                               | अय <b>क</b> પાઇઅસદ્દેમ <b>હણ્યુ</b> વા "ભ્રમર''માંથી આપે છે. |
| <b>बर</b> ङ्                                                                       | मध्यस्यार                                                    |
| त <b>क्रिथ्ड</b>                                                                   | बच्चिण                                                       |
| तत्तिह                                                                             | वि <b>रिक</b>                                                |
| तिर्मिगि <del>रि</del>                                                             | विलय हेभयंद्रायार्थ "विनता "भांधी आपे छे.                    |
| तिरीड ( देशी <sup>१</sup> ) પાઇઅસદ્દમહપસ્વાંત્રામા<br>'' કિરીટ '' માંથી આપ્યું છે. | स <b>वडंगुह</b><br>सवडहुत्त                                  |
| भाहाविथ ,                                                                          | <b>ह</b> लबोल                                                |

### પઉમચરિયના નીચે આપેલા ધાત્વાદેશા અને શબ્દા હેમચંદ્રાચા**ર્ય આપેલા અપભ્ર**ંશના <sup>બ</sup>લાકામાં પણ જઉ છે.

| પઉમચરિય. | સિ <b>દ્ધહેમ</b> ના અપબ્ર <b>ંશ</b> શ્લોકા. | अध्मिड         | 3/3         |
|----------|---------------------------------------------|----------------|-------------|
| फोड      | <b>૩</b> ૫૦                                 | कर (करेबि)     | 3¥°         |
| मोड      | ૪૪૫                                         | सुण ( सुणेबि ) | _           |
| फेड      | ૩૫૮                                         | चडक            | 804         |
| ठब       | <b>૩૫</b> ૭                                 | आयर            | 378         |
| षेप्प    | <b>૩૩</b> ૫                                 | नवरि           | <b>¥</b> ₹3 |

પઉમચરિયના છેલ્લા પર્વમાં વિ**મલસરિએ લખ્યું છે કે આ કાવ્ય મહાવીર પ્રશુ** નિર્વાણ **પઉમચરિયના** પામ્યા ત્યારપછી ૫૩૦ વર્ષે રચાયુ છે. આ ઉપરથી જાણી શકાય છે કે **રચનાકાલ** મહાવીરને સિ**દ્ધિ**પ્રાપ્તિ થઇ ત્યારપછી ૫૩૦ વર્ષે પઉમચરિય લખાયું.

જૈન \*વેતાંળરસં પ્રદાયાનુસાર મહાવીરસ્વામી ઈ. સ. પૂર્વે પરહમાં નિર્વાણ પામ્યા. એટલે કે વિક્રમ પહેલાં ૪૭૦ વર્ષે અને દિગં જરમતાનુસાર વિક્રમ પહેલાં ૬૦૫ વર્ષે. જર્મનીના પ્રખ્યાત વિદ્વાન્ પંડિત ડાં. હર્મન યાંકાબીએ પ્રાચીન જૈન અને જૈનેતર સાહિત્યની આલાચનાવડે બતાવી આપ્યું છે કે મહાવીર છે. સ. પૂર્વે ૪૬૭ના અરસામાં નિર્વાણ પામ્યા. (જાઓ કલ્પસૂત્ર ઉપર તેમની પ્રસ્તા–વના.). તેવી જ રીતે ઉપર્યું કત સાહિત્યાની મદદથી પણ તદ્દન સ્વતંત્રપણે બીજા એક જર્મન વિદ્વાન્ સ્વ. ડાં શાપેન્ટીઅરે સિદ્ધ કરવા પ્રયત્ન કર્યા છે કે તે ઘટના તે જ અરસામાં બની હતી. (જાઓ ઇન્ડીઅન એન્ડીકવેરી ભાગ. ૪૩). ભારતીય વિદ્વાન્ બેરીસ્ટર કાશીપ્રસાદ જયસ્વાલે સિદ્ધ કરવા પ્રયત્ન કર્યો છે કે આ ઘટના છે. સ. પૂર્વે ૪૮૮માં બની હતી. બીજા એક ભારતીય વિદ્વાન્ એસ. વી. વેંકેટ સર અભિપ્રાય દર્શાવ્યો છે કે આ ઘટના ઈ. સ. પૂર્વે ૪૮૮માં બની હતી. બીજા એક ભારતીય વિદ્વાન્ એસ. વી. વેંકેટ સર અભિપ્રાય દર્શાવ્યો છે કે આ ઘટના ઈ. સ. પૂર્વે ૪૩૭ પહેલાં બની હોવી જાઇએ નહિ. ( જાઓ રાયલ. એશિઆ્રાિટક સાસાયટીનું જર્નલ. સને ૧૯૧૭)

#### મહાકવિ વિમલસૂરિ અને તેમનું રચેલું મહાકાવ્ય પઉપચરિય

પઉમચરિયના રચનાકાલ વિષે પાશ્રાત્ય અને પૌર્વાત્ય પડિતાના <mark>વિચારા પ્રથમ રજી કરી તેની</mark> સંપૂર્ણ પરીક્ષા કરી લેખક પાતાનું નમ્ન મંતવ્ય રજી કરશે.

પ્રથમ કક્ષામાં ડાં. લાયમેન, ડાં. વીન્ટરનીટ્ઝ, પંડિત હરગાવિંદદાસ વિગેર આવે છે. ડાં. લાયમેને વિમલસ્રિએ આપેલી પઢળી સાલ માન્ય રાખી છે. તેમણે તે બાબત જરાપણ ઊહાપાહ કરવાતું અનુચિત ધાર્યું છે. તેવી જ રીતે ડાં વીન્ટ્રનીટ્ઝના પણ મત એવા છે કે " ઇ. સ. પછી પહેલા સૈકાના ઉત્તરાર્ધ જેટલા પ્રાચીતકાલમાં જૈન મુનિ વિમલસ્ર્રિએ રામકથા પ્રાકૃતમાં લખી પઉમ- ચરિય લપ્યું, કે જેથી કરીને લાકાને જૈનાના ધર્મ અને તત્ત્વન્નાન વિષે ઠીક માહિતી મળે. ખરે- ખર વિમલસ્રિના આશય એ જ હોવા જોઇએ કે અન્ય ધર્મના અનુયાયીએ જાણી શકે કે વાલ્મીકિ રામાયણની કથાની જોડ જૈનાના પઉમચરિયમાં પણ છે જ! પઉમચરિયના અંતભાગમાં કાળ્ય રચનાનાની સાલ ૫૩૦ (વારનિર્વાણ પછી ) છે એટલે ઇ. સ. પછી દરની નજીકમાં. લાયમેન સાહેબને પણ આ સાલ માન્ય છે. ગુણાઢ્ય, હેમચદ્ર, વિગેરે લેખકાએ પઉમચરિયના કીક ઉપયોગ કર્યો છે. " (જુઓ તમના જર્મનભાષામાં લખેલા ભારતીય સાહિત્યના ઇતિહાસ ભાગ ૧ અને અગ્રેજી ભાષાંતર. પૃ. ૫૧૩–૧૪) ત્યાય-વ્યાકરણતીર્થ પંડિત હરગાવિંદદાસના મત એવા છે કે પઉમચરિય વિક્રમની પહેલી સદીમાં જ રચાયુ છે.(જીએા તેમના પ્રાકૃતશબ્દમહાર્ણવ, ભાગ ૪.)

દિતીય કક્ષામાં ડૉ. હર્મન યાકાળી, ડૉ. ક્રીય, સ્વ. ડૉ. વુલનર, મુનિ જિનવિજયજી વિગેરે આવે છે ડૉ. હર્મન યાકાળીએ તેમના એક લેખમા લખ્યું છે કે " જૂનામાં જૂનું પ્રાકૃત કાવ્ય-( કદાચ ઇ. મ પછી ત્રીજ સૈકામાં લખાએલું ) પઉમચરિય એ રામાયણનું જૈન રુપાંતર છે." ( જુએ એન્સાયકલાપીડીઆ એક રીલીજીઅન એન્ડ એથીકસ ભાગ ૭. પૃ. ૪૩૭) વળી બીજી જગ્યાએ તેમણે લખ્યુ છે કે " પઉમચરિયમાં એક લમ્ન આવે છે તેમા શ્રહાનાં નામા માટે શ્રીક પારિભાષિક શબ્દા છે. એ લગ્નવાળા શ્લાક પ્રક્ષિપ્ત ન હોય તા પઉમચરિયના સ્વનાકાલ છે. સ. પછી ત્રીજ સૈકામા કે સારપછી પણ હોવા જોઇએ " ( જુએ મોડર્ન રીવ્યુની સને ૧૯૧૪ ની કાઇલ માહે ડીસેમ્બર).

ડાં. કીચ ઉપર્યુક્ત મંતવ્યને ઘણા જ મજખૂત ટેકા તેમના રચેલા સંસ્કૃત સાહિત્યના ઇતિહાસમા આપે છે. તેઓ લખે છે કે "પ્રાકૃતને વધારે લાકપ્રિય બનાવવાના પ્રયત્ન નવીન હતા નહિ. જૈન મહારાષ્ટ્રી ભાષામાં લખાયેલા જૂનામાં જૂના મહાકાવ્ય પઉમચરિયમાં (કે જે વિમલસૂરિએ કદાચ ઇ. સ. પછી ૩૦૦ વર્ષ પહેલા રચ્યું નહિ હોય), આપણને વ્યાકરણશાસ્ત્રીઓએ નામ આપેલા દેશી શબ્દો છૂટથી વપરાયા હાય તેમ જણાય છે." વળી બીજે ડેકાણું તેઓ લખે છે કે " વિમલસૂરિનુ પઉમ-ચરિય કે જે મહારાષ્ટ્રી (ક) ભાષામાં જૂનામાં જૂન મહાકાવ્ય છે તે ઇ. સ. પછી ૩૦૦ વર્ષ પહેલાં રચાયું જે મહારાષ્ટ્રી (ક) ભાષામાં જૂનામાં જૂન મહાકાવ્ય છે તે ઇ. સ. પછી ૩૦૦ વર્ષ પહેલાં રચાયું તથી અને કદાચ ત્યારપછી પણ રચાયું હોય." (જુઓ તેમના સંસ્કૃત સાહિત્યના ઇતિલાસ ૫. ૩૪, પ૯) આ બાબતમાં જિત્રાસુઓને ડાં. યાંકાબોનું જર્મન પુસ્તક 'આઉસ્યાબ એરત્સેલું ગેન ઇન મહારાષ્ટ્રી, પૃ. ૪૦.' જોવા ભલામણ છે.

ત્રીજન એક પાશ્વાત્ય પડિત ક જે ઉપર્યુક્ત મતને ટેંકા આપે છે તે સ્વ. ડાં. એ. સી. વુલનર સાહેબે લખ્યુ છે કે "પઉમચરિય ઇ. સ. પછી ત્રીજન સૈકામાં કે ત્યારપછીના અરસામાં લખાયું હોવું જોઇએ." ( જાઓ તેમનું પુસ્તક ઇન્ટ્રેડિકશન ડુ પ્રાકૃત). આ ત્રણેય વિદ્વાનોને સાથ આપનાર મુનિ જિનવિજયછ છે. આ લેખકને એક્કા તેમની સાથે આ વિષય ઉપર ચર્ચા થએલી. તેમણે કહ્યું કે

#### શ્રી શાંતિલાલ છગનલાલ ઉપાધ્યાય

વિમલસૂરિએ આપેલા સંવત્ માના શકાય તેમ નથી. ભાષાશાસ્ત્રની દષ્ટિએ જેતાં ડાં. યાકાભીના મત વધારે ત્રાહ્ય છે. તેમણે એક લેખમાં લખ્યું છે કે " વિમલસૂરિ રવિષેણ કરતાં પ્રાચીન છે તેવા પુરાવા મારી જાણમા નથી." ( ભુઓ " જૈનયુગ" ની ૧૯૮૧ની કાઇલ ).

તૃતાય કક્ષામાં દિવાન ખહાદુર કેશવલાલ હર્ષદરાય ધ્રુવ આવે છે. તેમના મનમાં પઉમચરિયના સ્વના સંવત્ વિષે ઘણી જ શંકા ઉત્પન્ન થઇ છે. તેમણે એક લેખમાં લખ્યું છે કે " ગાહીણી, શરભ વિગેરે છંદો તદ્દન અર્વાચીન છે. સગધરાના અંતે ઉપયોગ. ગીતિમાં યમક, સર્ગાન્તે કર્તાનું નામ, વિગેરે વિગેરે બાબતા ઉપરથી જણાય છે કે પઉમચરિય વિમલસ્તિ જેટલું કહે છે તેટલું પ્રાચીન નથી જ." વળી આગળ લખતાં તેઓ કહે છે કે " પદ્મપુરાણુ અને પઉમચરિયમાં ઘણું જ સામ્ય છે અને પહેલા શ્રંય તદ્દન સ્વતંત્ર કૃતિ છે; બીજો તેનું અનુકરણુ છે. આ બાબત જો સિદ્ધ થાય તા પઉમચરિય ૬૦૦-૬૯૯ શકકાલમાં આવે; કારણુ કે ઉદ્યોતનસ્તિએ કુવલયમાલામાં બન્નેનો ઉલ્લેખ કર્યો છે. તેથી જ વિમલસ્તિરિ છે. સ. પછી ૭૦૭ પહેલાં હાઇ શકે." ( જીઓ જૈનયુગની તે ફાઇલ. ) આ લેખકને એક વાર તેમની સાથે આ જ બાબત ઉપર રુબરુ વાતચીત કરવાના પ્રસંગ મળેલા. તેમણે કહ્યું કે " વિમલસ્તિરેએ આપેલી સાલ માની લેવાની જરૂર નથી. સાધુપર પરામાં રામકથા ઉતરી આવી અને સચવાઇ રહી તે તાધવા જેવી બાબત છે. વિમલસ્તિએ નારાયણુ અને શ્રીનાં ચરિત્રા સાંભળ્યાં હતા એમ પાતે જ કહેલું છે. કદાચ સાધુઓએ જળવી રાખેલી રામકથા કાઇ વિમલ નામના સ્તિએ જ પ૩૦ ના અરસામા લખી હાય એ બનવાર્જાગ છે. ઘણા સમય પછી વિમલસ્તિરએ પઉમ-ચરિય રચ્યુ હાય!" આ તે દિ બ ધ્રુવસાહેબની જ માન્યતા છે.

પડિત નાશુરામ પ્રેમીજીનુ મંતવ્ય એવુ છે કે "વિમલસૂરિના પઉમચરિયની જ રવિષેણું પદ્મ-ચરિત્રમાં નકલ કરી છે. '' પરન્તુ વિમલસારએ આપેલા સવત્ માટે તમને પણ શકા છે.

જર્મનીના હામ્બુર્ગ શહેરના બીજા એક જૈન સાહિત્યરસિક પડિત વાલ્ટર શુધ્ધીંગ સાહેબ પઉમચરિયને દિ. તા. ધ્રુવની જેમ ' ધાર્ગું જ અર્વાચીન " માને છે (આ લેખકને તેમણે લખલા એક અપ્રસિદ્ધ પત્રને આધારે).

ન્યાયવ્યાકરણતીથ પૂજ્ય મુનિ શ્રી હિમાંશુવિજયજીનુ મંતવ્ય એવું છે કે "પદ્મચરિત્રના કર્તાએ તેમાં પઉમચરિયનું ઘણું જ અનુકરણ કર્યું છે. સંખ્યાયાં ધ પંક્તિએા, પદ્મો, વાક્યા વિગેરે તેમાંથી લીધાં છે. કક્ત આગ્રહવશાત દિગં બરવાચી શબ્દોના ઉમેરા કર્યો છે. પઉમચરિય જૂના કાલમાં લખાસું છે જ્યારે પદ્મચરિત્ર પાછળથી અન્યું છે. તેના સમયમાં દિગ અર સંપ્રદાય ઘણા વૃદ્ધિંગત થએલો એટલે તેના કર્તાએ તેમા દિગં મરસ્યક શબ્દો નાખી પાતાના સંપ્રદાયનું જીદું પુસ્તક લખ્યું છે. એનાથી એ પણ કહેવું સંદેહ વગરનું છે કે પઉમચરિય પ્રાચીન છે અને દિગં બરીય પદ્મચરિત્ર અર્વાચીન છે. (આ લેખકને તેમણે લખેલા એક અપ્રગિદ્ધ પત્રના આધાર ).

આપણે જાણીએ છીએ કે પઉમચરિયના અંતભાગમાં પંઢ ના વીરસંવત્ આપ્યા છે. તે આ લેખકનું ઉપરથી શ્વેતાંખરાના મતાનુસાર ઇ. સ. પછીના ૧લા સૈકાનું ત્રી**જાં** વર્ષ પ**ઉમચરિયના રચના** - આવે. ડાં. યાકાબીની ગણનાનુસાર ૬૩મું વષ આવે. ( જો કે ડાં. કાલ વિધેનું મંતવ્ય યાકાબીના મત **જા**દો છે તે વાચકાએ ઉપરથી જ જાણ્યું હશે ).

#### મહાકવિ વિમલસૂરિ અને તેમનું રચેલું મહાકાવ્ય પઉમચરિય

દીનાર નામના શબ્દ પઉમચરિયમાં એક જ વાર વપરાએલા છે. દીનાર શબ્દના સંસ્કૃત, પ્રાકૃત અને પાલી સાહિત્યામાં જૂનામાં જૂના ઉલ્લેખ કયાં થયા છે તેની શાધ કરવાના લેખક પ્રયત્ન કરેલા અને તેના સુકૃલ તરીકે નીચેની માહિતી મળે છે. ધ્યાલણોના સંસ્કૃત સાહિત્યમાં ઉણાદિ સ્ત્રામાં, હરિવંશમાં, નારદસ્પૃતિમા, પંચતન્ત્રમા તથા દશકુમાર ચરિત્રમાં આવે છે. જૈનાના પ્રાકૃત સાહિત્યમાં, કલ્પસૂત્રમાં, પઉમચરિયમાં અને વસુદેવહિપડીમાં આવે છે.

ળૌઢ સાહિત્યમાં અવદાનશતક અને દિભ્યાવદાનમાં આવે છે. ડૉ. વિન્ટરનીટ્રૂઝ હરિવંશ વિષે લખે છે કે " આપણે ચોક્કસ કહી ન શકોએ કે ' હરિવંશ ઇ. સ. પછી આશરે ત્રીજા સૈકાના અરસામાં રચાયું હતું. ' ( ભુઓ ડૉ. સર રામકૃષ્ણું ગાપાલ બડારકરનું વૈષ્ણુવ ધર્મ નામતું પુસ્તક પૃ. ૩૬), કારણું કે એની અંદર દીતાર શખ્દ આવે છે; પરન્તુ આપણે એટલું તા ધારી શકીએ કે તે મંથ ઇ. સ. પછી ચાથા સૈકા પહેલાં લખાએલા નિહ હોય, કારણું કે જે કે રામ દેશના સાનાના સિક્કાઓ અહિં ઇ. સ. ની પહેલી સદી જેટલા જાના કાળમાં જાણીતા હતા ( ભુઓ ઇ. જે. રેપ્સન સાહેબનું હિંદુસ્તાનના સિક્કાનું પુસ્તક યુન્ડ્રીસ ર. ૩ બ, પૃ. ૪, ૧૭, ૨૫, ૩૫; સેવેલ સાહેબના લેખ રાયલ એશી-યાડીક સાસાયડીનું જર્નલ. ૧૯૦૪ પૃ. પ૯૧), છતાં પણું આ શખ્દ " દીનાર " ઇ. સ. પછી ૪૦૦ વર્ષો પછીથી જ યુપ્ત રાજાઓના લેખામાં સાંપડે છે ( ભુઓ સેવલ સાહેબના લેખ પૃ. ૧૧૬). વધુ વિગત માટે ભુઓ મઝમુદારના ક્ષેખ રા. એ. સા. ના. જર્નલ ૧૯૦૭ પૃ. ૪૦૮, ડૉ. એ. બી. કપેય રા. એ. સા. ના જર્નલ ૧૯૦૭ પૃ. ૪૦૮, ડૉ. એ. બી. કપેય રા. એ. સા. ના જર્નલ ૧૯૦૭ પૃ. ૪૬૪.) દશકુમારચરિત્રમાં દીનાર શખ્દ આવે છે તેના ઉપર વિવેચન કરતાં ડૉ. ભુઢ્લર સાહેબ લંખ છે કે " દીનારાને ચલણી નાણા તરીક ટંકશાળમાં પડાવનાર સૌથી પહેલા ઇન્ડાસીથીઅન રાજાઓ કનિષ્ઠ અને તેનો પાછળના રાજાએ જ હતા. " ( ડૉ. ભુઢ્લરનું દશકુમારચરિત્ર, પૃ. તે તેડ છ).

ડાં. કૃષ્ય સાહેખ લખે છે કે "દીનાર શખ્દની વપરાશ ચાક્રસ રીતે ઇરવીસનની શરૂ આત પછીનો જ કાલ સૂચવે છે." ( જુઓ તેમના સં. સા. ના ઇતિહાસ. પૃ. ૨૪૮ ) વળા નારદસ્મૃતિમા દીનાર શખ્દ આવે છે તેને માટે તેઓ લખે છે કે "દીનાર શખ્દની વપરાશ એ નારદસ્મૃતિ માટે ઇ. સ. પછીના ખીજા સૈકા પહેલા નહિ એવા કાલ સૂચવે છે " ( જુઓ તેમનુ ઉપર્યુક્ત પુસ્તક પૃ. ૪૪૫ ) જૈન સિહાત માટે ડાં. યાંકાબીનું કહેવું એમ છે કે " ઇ. સ પૂર્વ ચોથા સૈકા પછી તેની રચના ગણી શકાય. લિલતવિસ્તરાના ચીની ભાષામાં ઇ. સ. પછી ૬૫ માં અનુવાદ થયા હતા, અને જૈન સિહાતની ભાષા લિલતવિસ્તરાની ભાષા કરતાં જુની છે એટલે ઇ સ. ના પહેલા કા પહેલાં તેના મળ જડી શંક." ( વધુ માટે જુઓ ડાં. હર્મન યાંકાખીનાં " જૈન સૂત્રા " પોર્વાત્ય ધાર્મિક પુસ્તકમાળા ચંથાંક ૨૨ ના ઉપાદ્ધાત ) કલ્પસત્રમાં પણ "દીનાર" શખ્દ આવે છે. ટીકાકાર વિનય-વિજય પાતાની સુખોધિકા( પૃ. ૪૨ )માં દીનાર વિષે ' સૌવર્ણિક ' એમ કહે છે. આને આપણે ગુજરાતીમાં સોનૈયા કહીએ છીએ. વસુદેવહિપડી એ પ્રાકૃતમાં કથા વાર્તાનું પ્રાચીન પુસ્તક છે; પઉમ-ચરિયમાં પણ દીનાર શખ્દ એક જ વાર આવે છે અને તેના કર્ત્તા તેને રચના સંવત્ વીર સંવત્ પક આપે છે એટલે આશરે ઇ. સ. પછીના ૧ લો સૈકા થયા.

#### શ્રી. શાંતિલાલ છગનલાલ ઉપાખ્યાય

બોં હોના અવદાનશતકમાં દીનાર શબ્દ આવે છે તે માટે ડાં. કૃષ્ય લખે છે કે " અવદાનશતકનું સીની ભાષામાં ભાષાતર ઈ. સ. પછી તીજા સંકાના પૂર્વાર્ધમાં થયું હતું અને અવદાનશતકમાં દીનાર શબ્દ આવે છે એટલે ઇ. સ. પછીના ૧૦૦ વર્ષ પહેલાં ભાગ્યે જ તેના રચનાકાલ હાઇ શકે. દીનાર શબ્દ દિવ્યાવદાનમાં પણ આવે છે. તેમાંનું શાર્દ્ધલકર્ણાવદાનનું ચીની ભાષામાં ભાષાંતર ઇ. સ. પછી ૨૬૫ મા વર્ષમા થયું હતું. " ( ભુઓ તેમના સં. સા. ના ઇતિહાસ પૂ. ૬૫ ). આ બધા હૈપરથી નીચેની બાબના તારવી શકાય છે. ( ૧ ) ડાં. ઇ. જે. રેપ્સનના મતે રામદેશના સાનાના સિક્કાઓ હિંદમાં ઇ. સ. પછીની ૧ લી સદીમાં જાણીના હતા. સેવેલ સાહેબનું પણ કહેવું એમ જ લાગે છે. ( ૨ ) ડાં કૃષ્ય સાહેબનાં કહેવાનું તાત્પર્ય એ જ છે કે દીનાર શબ્દોના ઉપયોગ ઈ. સ. પછીથી જ થયા અને વહેલામાં વહેલા ઇ. સ. પછી ૧૦૦ વર્ષો પછી જ. આ બન્ને મતા ઉપરથી એટલું તા સિદ્ધ થાય છે જ કે ઇ. સ. ની શરૂ આતમાં અને તે પછીના થાડા જ અરસામાં આ સિક્કાઓ જાણીના હતા અને પ્રચારમાં પણ આવ્યા હતા. આ મતને પઉમચરિય ઉપરથી વધારે ટેકા મળે છે. પઉમચરિય ઈ. સ. ના પહેલા સૈકાના ૩—૬૩ ના ગાળામાં ઉપર ઉલ્લેખાએલા બન્ને મતા અનુસાર રચાયું છે અને તેમાં દીનાર ચલણી સિક્કા તરીકે વપરાએલો છે. આ ઉપરથી ડાં. કૃષ્ય આદિ વિદ્વાનોના મતમાં, આ લેખકને અલ્પ સુધારો કરવાની જરુર જણાય છે.

પઉમચરિયમાં સુરક્ષ્ગા શબ્દ ચાર વાર લખાએલો છે. સુરક્ષ્ગા અને સુરુક્ષ્મા બન્ને વપરાએલા છે. ડૉ. ક્રીયનું કહેવું એમ છે કે " મુરક્ષ્મા શબ્દ જરૂર શ્રીક શબ્દ સીરોંકસમાંથી જ લેવામાં આવ્યો છે, અને તે સમય ઈક્તીસનની શરૂઆત પહેલાં હોઇ ન જ શકે." ( જાઓ તેમના મં. સા. ઇતિહાસ. પૃ. ૪૬૦) વળી બીજી જગ્યાએ ડૉ. ક્રીય લખે છે કે " લહ્યું કરીને સુરક્ષ્મા શબ્દને ઘણા પાછળના સમયમા હિંદે શ્રીકા પાસેથી લીધા." ( જાઓ તેમનુ ઉપર્યુક્ત પુસ્તક પૃ. ૨૫.) [ વધુ માટે જાઓ ડૉ. ષ્ટાઇનનું " ત્સાઇસ્તીકટ ફુર ઇન્ડાેલોજી ઉન્ડ ઇરાનીસ્ટીક ૩. પૃ. ૨૮૦; ડૉ. વીન્ઢરનીઢ્રુત્રના લેખ. ઇન્ડીઅન હીરટોરીકલ કવાઈરલી. ૧. પૃ. ૪૨૯ ] સુરક્ષ્મા શબ્દ દશકુમારચરિત્રમાં આવે છે. અહિંઆ જાણવાની જરૂર છે કે ડૉ. કીચે લખ્યું છે કે " સુરક્ષ્મા શબ્દના ઉલ્લેખ કૌટિલ્યના અર્થશાસ્ત્રમાં ફક્ત એકાદ જગ્યાએ આવે છે અને તે ભાગ પ્રક્ષિપ્ત છે. વળી સુરક્ષ્મા શબ્દ પાછળથી જ હિદમાં આવ્યો છે." વિગેર વિગેર (પૃ. ૪૬૦). અહિઆ આ લેખક ઉપર્યુક્ત મતમાં સુધારા કરવાની જરૂર જાએ છે. સ્વયં લેખકને જ સુરક્ષ્મા શબ્દ કૌટિલ્યના અર્થશાસ્ત્રના રચનાકાલ વિષે પંડિતામાં મતબેદ છે, પણ માટા ભાગ એમ માને છે કે તે કૌટિલ્યના સમયમાં જ રચાયું છે.

પઉત્પચરિયમાં ખંદિ, વંદિ, ખંદિ, ખંદિણ (સ્તુતિપાઠક), વંદિ , વંદિણ વિગેરે ધણીવાર આવે છે. ઢાલ કવિની ગાથા સપ્તશતીમાં વન્દી શખ્દ આવે છે અને તે ઉપરથી ડૉ. વેબર તેમના જર્મન પુસ્તકમાં કહે છે કે "વન્દી શખ્દ ઇ. સ. પછી ત્રીજા સૈકામાં હિંદુસ્તાનમાં કારસી ધાતુ ઉપરથી ઉતરી આવ્યો છે. " ( જુઓ તેમનું હાલની ગાથા સપ્તશની નામનું જર્મન પુસ્તક). આ લેખકને લાગે છે કે આ માન્યતા બ્રાન્તિમૂલક છે કારણ કે પઉમચરિયમાં આ શખ્દ અનેક વાર આવે છે અને તેના સંસ્કૃત ધાતુ बन्ध સહેલાઇથી જણાય છે.

પલમચરિયમાં એક જગ્યાએ એક લગ્ન આવે છે. આ ઉપરથી ડૉ. હર્મન યાકાળી સા**હે**ળ કહે છે કે "આ જો પ્રક્ષિપ્ત ન હોય તો આ કાવ્ય ઇ. સ પછી ત્રીજા સૈકામાં લખાયું હોવું જોઇએ."

# મહાકવિ વિમલસૂરિ અને તેમનું રચેલું મહાકાવ્ય પઉમચરિય

એમનું કહેવું એમ છે કે " આ લગ્નમાં શ્રીક ભાષાના પારિભાષિક શબ્દા આવે છે અને તે શબ્દા ઉપર્યુક્ત સમયના અરસામાં હિંદમાં આવ્યા હોવા જોઇએ." તેમના આ મતને ડાં. ક્લીટ સાહેબે પશુ ટેકા આપ્યા છે. ( જાઓ ડાં. ક્લીટ સાહેલે પશુ ટેકા આપ્યા છે. ( જાઓ ડાં. કાથનુ સં. સાહિત્યનું પુસ્તક ) ડાં. વીન્ટરનીટ્રઝના મત એવા છે કે " આ બધું ઈ. સ. પછીના પહેલા સૈકાના અરસામાં આવ્યું હાેલું જોઇએ." (જાઓ તેમનું ઉપર્યુક્ત પુસ્તક ભાગ ૧ લાે ).

પહમચરિયમાં એક કુંડલી આપી છે. તેમાં દિવસ, નક્ષત્ર, યાંગ વિગેરે આપ્યાં છે. રાશિઓમાં ત્રેષ, મકર, વૃષ્ણ, કુલિર, મીન, કન્યા. અહામાં રવિ, ચદ્દ. આર (મંગલ), ભાર્યવ (શુક્ક), શુક્ત, શુધ. યોગોમાં હ્યાદ્ય. બીજી એક જગ્યાએ પણ પ્રયાણ કરતાં પહેલાં શુભ નિશ્નિ, કરણ, લગ્ત, યાંગ વિગેરે જેવામાં આવ્યા છે. ત્રોજી એક જગ્યાએ જન્મદિવસ માટે લખ્યું છે ત્યારે પણ શ્રવણ, નક્ષત્ર અને ચન્દ્રનો ઉલ્લેખ થયા છે. ચોથી એક જગ્યાએ તક્ષત્રાનો ઉલ્લેખ થયા છે જેવાં કે ઉત્તરાષાદા, રાહિણી, પુનવંસ, મધા, ચિત્રા, વિશાખા, અનુરાધા, મૂલ, પૂર્વાષાદા, શ્રવણ, ઉત્તરાભાદપદા, રેવતી, પુખ્ય, ભરણી, કૃત્તિકા, અધિની, હસ્ત, સયબિસ (શતતારા ?) આ જગ્યાએ રામાયણના બાલકાપડમાં તિથિ, ગ્રહ, નક્ષત્ર વિગેરે જે કંઇ આવે છે તે નાધવા જેવું છે. એક વાર અદિનિર્દેવત્ય નક્ષત્ર, પાંચ પ્રહેા [રિવ, ભીમ, શિન, ગુરુ, શુક્ક,—મેષ, મકર, તુલા, મીન, કર્ક રાશિઓ!] વાક્ પનિ અને ઇન્દુ કર્કેટ લગ્નમાં એમ આપ્યું છે. અહિ ક્કત નક્ષત્ર (અદિનિર્દેવત્ય) અને પાંચ પ્રહેા (નામ વગર) અને કર્કટ લગ્નમાં એમ આપ્યું છે. અહિ ક્કત નક્ષત્ર (અદિનિર્દેવત્ય) અને પાંચ પ્રહેા (નામ વગર) અને કર્કટ લગ્નમાં વાક્ પતિ અને ઇન્દુ એમ આપ્યુ છે. બીજી એક જગ્યાએ ભરત અને સૌમિત્રિના જન્મ માટે પુષ્ય નક્ષત્ર, મીન રાશિ, સાર્પ (આશ્લેષા) નક્ષત્ર, કુલીર રાશિ એમ આપ્યું છે. ત્રીજી એક જગ્યાએ મધા નક્ષત્રનો ઉલ્લેખ છે, તેમજ ઉત્તરાકાલ્યુનીનો ઉલ્લેખ છે. ચોથી એક જગ્યાએ બન્ને કાલ્યુની નક્ષત્રોનો ઉલ્લેખ છે, કે જ્યારે વૈવાહિક કર્મ પ્રશસ્ય રીતે કરી શકાય એમ પુરાહિત કહે છે. રામાયણના ડીકાકારે તૈત્તિરિય સંહિતામાર્થી પણ એક ઉલ્લેખ કર્યો છે.

કલ્પસૂત્રમાં શ્રી મહાવીરપ્રભુતા જન્મ થયા તે વખતનુ વર્ણન કરતાં લખવામાં આવ્યું છે કે નક્ષત્ર ઉત્તરાકાલ્યુની હતું, અને સર્વે શ્રહા ઉચ્ચ સ્થાને હતા, વળી ચંદ્રયાંગ પણ હતા. (ભુંઓ કલ્પસ્ત્ર. ૪. ૯૫) વળી સ્થાનાંગ સત્રમાં પણ નક્ષત્રાંતા ઉલ્લેખ થયા છે. આ પ્રમાણે જૈતાના ઇતર અંગામાં પણ ઉલ્લેખ મળે છે શ્રુતકેવલી શ્રીમદ્ ભદ્રબાહુકૃત આવશ્યકસ્ત્ર નિર્ધુક્તિમાં પણ ઉલ્લેખા છે. આ ખધા ઉપરથી કક્ત કહેવાનું એટલું જ ક ડાં. યાંકાબી અને ક્લીટ જે મત ધરાવે છે તેમાં જરા સુધારા કરવાની જરુર છે અને વિન્ટરનીટ્ર સાહેબે જે અભિપ્રાય દર્શાવ્યો છે તેના કરતાં પણ જરા વધારે પ્રાચીનતા જણાવવાની જરુર છે.

દિવાન ખહાદુર કેશવલાલ ધ્રુવ સાહેખ કહે છે કે "પઉમચરિયમાં દરેક પર્વમાં વિમલ શબ્દ આવે છે અને આ પ્રથા અવાચીન છે. " આ લેખકનું મંતવ્ય એવું છે કે જેમ કિરાતા**ર્જુનીય** કાબ્યમાં લક્ષ્મી, શિશુપાલવધમાં શ્રી, નૈષધચરિત્રમાં આન-દ, ધર્માબ્યુદયમાં માેક્ષલક્ષ્મી વિગેરે શબ્દા આવે છે તેમ પઉમચરિયમાં વિમલ શબ્દ આવે છે ધ્રુવસાહેખ કહે છે કે " વિમલ એ પઉમચરિયના કર્તાનું નામ છે અને દરેક પર્વમાં આવે છે એટલે જ અર્વાચીન છે; પણ આ લેખકનું નમ્ન સ્થન છે કે તેવી જ રીતે આપણે તેને પાચીન કેમ કહી ન શક્ષ્યોએ ક કદાચ તેની પાછળના કવિઓને પાતાનું

#### શ્રી. શાંતિલાલ છગનલાલ ઉપાધ્યાય

નામ વાપરવાનું યાગ્ય લાગ્યું ન હાય અને તેથી જ પાતાને રુચિકર શબ્દા વાપર્યા હાય. આપએ જાશીએ છીએ કે યાકિનીમહત્તરાસનુ શ્રી હરિભદ્રસરિએ પાતાના અનેક સંચામાં વિરહ શબ્દ યોજયા છે. સારાંશ એ જ કે આ શબ્દપ્રયોગ (કે જે અકસ્માત્ કર્તાનું નામ પણ છે) કાવ્યની પ્રાચીનતા જ સૂચવે છે. પ્રશ્નોત્તરમાલા નામનું એક પુસ્તક વિમલ નામના જૈન લેખક લખેલું છે. ડા. પીટર્સનનું કહેવું એમ છે કે " પઉમચરિય અને પ્રશ્નોત્તરમાલાના કર્તાએ ભિન્ન નથી." ( ભૂઓ ડા. પીટર્સનના **૩**જો રિપાર્ટ ). આ લેખકે કાવ્યમાલા સીરીઝમાં છપાયેલું ઉપર્યુક્ત પુસ્તક વાંચ્યું છે. તેમાં છેલા શ્લાક માટે બીજો પાડ આપ્યા છે. વિમલ નામના જેન મુનિ( સીતપટ ગુરુ )એ પ્રશ્નોત્તરમાલા લખી છે: બીજા પાઠાનસાર અમાઘવર્ષ નામના રાજાએ તે લખી છે. આ વિમલ અને પઉમચરિયના વિમલસરિ ભિન્ન હોવા જ જોઇએ. અને વિમલ નામના કે.ઇ જૈનમુનિએ અમાધવર્ષ નામના રાજાના આશ્ર્ય નીચે તે લખેલી હોવી જોઇએ. આપણે જાણીએ છીએ કે પદ્મપરાણ શક્સ વત ૬૦૦ ના અરસામાં, કુવલયમાલા શ. મં. *૬૯૯* ના અરસામાં, અને હૃરિવંશ શ. સં. ૭૦૫ ના અરસામાં લખાયાં છે. ( જુએ). ડા. કરકહારનું " ભારતીય ધાર્મિક સાહિત્યની રૂપરેખા " નામનું પ્રસ્તક ). આપણ જાણીએ છીએ કે ઉદ્યોતનસૂરિએ રવિષણ અને વિમલસૂરિ વિષ ઉલ્લેખ કર્યો છે. ઉદ્યોતન-સરિત ઉપર્ક કત પ્રસ્તક ઇ. સ. પછી ૭૭૭ ના અરસામાં રચાયું ગણાય અને તે ઉપરથી જ પઉમ-ચરિયના કર્ત્તા વિમલસૂરિ અને પ્રશ્નોત્તરમાલાના કર્તા વિમલ ભિન્ન છે. કારણ કે અમાેધવર્ષ ઇ. સ. પછી ૮૧૫-૮૭૭ ના અરસામા ( જ્ઞુએ રિમથના હિંદના પ્રાચીન ઇતિહાસ ) થઇ ગયા. અને સક્તિમંત્રહામાં તેતુ નામ કાઈ કાઈ સ્થળે જણાય છે. આ લેખકને ખીજી એક પ્રશ્નોત્તરમાલા જોવાના લાભ મળ્યો હતા. તેમાં લખ્યું છે કે " શ્રી શંકરાતદર્યા રચાએલી '' અને તેની સાથે વળી રામચંદ્રભટની ડીકા પણ છે. ( જુએ પ્રશ્નોત્તરમાલા. ગાપાલનારાયણની કંપની ) પણ આ પ્રશ્નાત્તરમાલામાં, કાવ્યમાલામાં છપાએલી પ્રશ્નાત્તરમાલાના જેવા છેલી કડી નથી.

હવે અન્યના સાહિત્યની મદદથી વિમલસ્રિએ આપેલા રચનાકાલ લેખક ખરા કરાવવા માટે યથાશક્તિ પ્રયાસ કરશે. પઉમચરિયના કર્તાને મહાભાગ્ત જાણીતું હતું એ વાત નિર્વિવાદ છે. પઉમચરિયમાં
જીદાં જીદા અસ્ત્રોના નામા આપ્યાં છે. આ બધા રામાયણમાં પણ આવે છે. રામાયણની જેમ મહાભારતના
અમુક પ્રસંગાનાં ફક્ત અમુક સ્થલે જ નામા આપી નિર્દેશ કર્યો છે. એક વાર રામાયણ અને મહાભારતના
ચોમ્ખો ઉલ્લેખ કર્યો છે. વિમલસ્રિને મનુસ્પૃતિ પણ જાણીતી હોવી જોઇએ તેમ તેમના થાડાંક વાકયા
ઉપરથી અનુમાન કરી શકાય છે. વિમલસ્રિર ધ્રાહ્મણોના યાગશાસ્ત્રને જરૂર જાણતા હોવા જોઇએ.
વિમલસ્રિર પઉમચરિયમાં જે અનેક વિદ્યાઓતો ઉલ્લેખ કરે છે તે વિદ્યાઓ યાગના અભ્યાસીને
અન્નાત નહિ હોય. (વધુ વિગત માટે જીઓ " કલ્યાણું " તેન વિશિષ્ટાંક નામે યાગાફક ). પઉમચરિયમાં અર્થશાસ્ત્રના ઘણીવાર ઉલ્લેખ આવે છે અને તે અર્થશાસ્ત્ર બીજાં કાઇ નહિ પણ કોટિલ્યનું જ
અર્થશાસ્ત્ર હોવું જોઇએ. કોટિલીય અર્થશાસ્ત્રમાં ફક્ષા, પુજ્પા, જીદી જીદી લતાએા, દૃક્ષા વિગેરનાં ઘણાં
નામા જોવામાં આવે છે. પઉમચરિયમાં તેથી પણ અધિક નામા જોવામાં આવે છે. અર્થશાસ્ત્રમાં
જીદી જીદી જાતના હીરા, મોતી, વિગેરેના ઉલ્લેખ છે. પઉમચરિયમાં ઘણી જાતના હીરા, માણેક વિગેરે
હિલ્લેખાએલાં છે. ખાસ કરીને જાણવા જેવુ તો એ જ છે કે કોટિલીય અર્થશાસ્ત્રમાં હસ્ત્યધ્યક્ષ અને
હિસ્તપ્રચાર નામનાં પ્રકરણોમાં જે રીતા હાથીને મહાત કરવાની અને સારા હાથીના જે ચિક્ષો આપ્યાં

શ્વતાબિંદ મૃંથ ]

# મહાકવિ વિમલસરિ અને તેમનું રચેલું મહાકાવ્ય પઉમચરિય

જું તે. બધા ત્પઉમુચરિયમાં એક જગ્યાએ બહુ જ સંદર રીતે આપ્યાં છે. આ ઉપરથી વિમક્ષસરિ અર્થ શાસ્ત્રને જાણતા હતા એ વાત ચાક્રસ છે. વિમલસરિએ ચતુર્દ શપૂર્વ ધર શ્રુત કેવલી આચાર્ય શ્રી અકભાદ-સ્વામીના ગ્રંથોના સારા અભ્યાસ કર્યો હશે એમ પઉમચરિય ઉપરથી જણાય છે. શ્રી ભદ્રભાદએ વસુદેવરાય ચરિત નામનું સપાદલક્ષ શ્લાક પ્રમાણ અલાપિ અપ્રકટ પ્રાકૃત કાવ્ય રચ્યું હતું. અ શ્રંથ પણ વિમલસૂરિએ વાંચ્યા હાવા જોઇએ. પઉમચરિયમાં એક જગ્યાએ સાધુનું જે વર્ષાન આવે છે તે વર્ણન દશવૈકાલિક નિર્ધાક્તિમાં ભદ્રબાહુએ આપેલા વર્ણન સાથે સરખાવી શકાય તેમ છે. આવશ્યક નિર્ધ કિતમાં ભગવાન ઋષભદેવ છતાં સમય પહેલાં દેશની રિયતિનું જે વર્ષાન છે તે વર્ષાન પહુમચરિયમાં સરખાવી શકાય તેમ છે શ્રી કલ્પસૂત્ર એ આચાર્ય શ્રી ભદ્રભાહુએ સસુદ્ધત કરેલું મનાય છે. કલ્પસત્રમાં જે અનેક પુષ્પા, લતાઓ, વૃક્ષા વિગેર આવે છે તે કરતાં અધિક પઉમચરિયમાં સાંપડે છે. કલ્પસત્રમાં જે અનેક હીરા, માતી, વિગેરે આવે છે તે કરતાં અધિક પઉમચરિયમાં નાંધાયાં છે. કલ્પમત્રમાં શ્રી મહાવીરપ્રભૂતી જન્મકુંડલી આપી છે પણ તેમાં ચાખ્યું લગ્ન આપ્યું નથી. તે લગ્ન તા જરૂર નક્કી કરી શકાય તેમ છે જ. પઉમચરિયમાં પણ હનુમાનની કુંડલી આપી છે ત્યાં પણ લગ્ન નક્ષી થાય તેમ છે. કલ્પસત્રમાં અભિષેકનું જે વર્ણન આવે છે તેની છાપ પઉમચરિયના ને વર્શનમાં આવે છે. કલ્પસૂત્રમાં સિદ્ધાર્થનાં આભૂષણા, વિદ્યાશાસ્ત્રની માહિતી, નિમિત્તશાસ્ત્રની માહિતી, નાટચ-કલા અને સંગીતશાસ્ત્રની માહિતી. વિમાનાની ચિત્રાવાળી ભીંતા વિષે માહિતી ઇત્યાદિ બાબતા પહામચરિયમાં તે તે વિષયા પરત્વે જે જે માહિતા આપી છે તે કરતાં જરા ઓછી છે અને તેથી જ પઉમચરિય કલ્પસૂત્ર કરતાં અર્વાચીન છે. બીજાં એક સચાટ દર્શાત લઇએ. કલ્પસૂત્રમાં મહાવીરપ્રભુના દર્શન કરવા લોકા ઉત્સક છે તે સમયન કલ્પસૂત્રનું વર્ણન અને ત્યારપછી પઉમ-ચરિયના ઉપર ઉદ્દેશમાંએલાં વર્ષોના અને ત્યારપછી અશ્વેદ્રીષ, કાલિદાસ, બાખ વિગેરેનાં ઉપર્યુક્ત વર્ણીના લઇએ તા જણાય છે કે પઉમચરિયનું સ્થાન મધ્યમાં જ આવે છે. પઉમચરિયના પછીના ગ્રાંથામાં તેનું આવેલું યુ વર્ણન છે. વળી કલ્પતાત્રમાં જે થાડા ધાત્વાદેશા આવેલા છે તે પઉમ-ચરિયાન્તર્ગત ધાત્વાદેશા કરતાં પ્રમાણમાં બહુ જ અલ્પ છે. આ બધું એ જ સૂચર્વ છે કે કલ્પસત્ર પઉમચરિય કરતા પ્રાચીન છે. પઉમચરિય ઉપર આગમાની પણ ઊંડી અસર પડી છે. દા. ત. નરકના વર્ણીના પણ જૂના ધાર્મિક પુરતકામા આપ્યા છે તેવાં જ છે. હવે તત્ત્વાર્થસત્ર જોઇએ. ઉમારવાતિ ઉચ્ચનાગરી શાખાના હતા. તત્ત્વાર્થના (સ્વાપન ભાષ્ય ખાદ કરતાં ) જાનામાં જાના ટીકાકાર પૂજ્યપાદ આશરે પાંચમાં અગર છઠ્ઠા સૈકામા થઇ ગયા. ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર, કહ્યાદસુત્રા (કે જે ચ્યાશરે ઇ. સ. પછી ૧ લા સૈકાના અરસામાં લખાયા **ઢા**વાનું મનાય છે. ) કરતાં વધારે પ્રાચીન છે. તત્ત્વાર્થસત્રનાં અમુક સત્રા ઉત્તરાધ્યયનની છાયા જેવાં જ છે અને કણાદસત્રી સાથે સરખાવી શકાય તેમ છે. દા. ત. ૬૦૫, ગુણ, કાલ વિગેરેના સત્રો. વળી યામસત્ર ભાષ્ય અને તત્ત્વાર્થ-ભાષ્ય ઘણી જગ્યાએ!એ સરખાવી શકાય તેમ છે. ન્યાયદર્શનનું વાત્સ્યાયન ભાષ્ય અને ઉમા-સ્વાતિનું ઉપર્યું કત ભાષ્ય અમુક સ્થલાએ લગભગ સરખું જ છે. દા. ત. અર્થાપત્તિ, અભાવ, સંભવ વિચેર ખાખતા. ઉમારવાતિ વિજ્ઞાનવાદીઓને 'તન્ત્રાન્તરીય ' એમ કહી સંબાધે છે. આ બધી બાબતા ઉપરથી આપણે કહી શકીએ કે ઉમારવાતિ આશરે ઇ. સ. પછીના ૧લા સૈકાના અરસામાં શકે ગયા ક્ષતા. ( વધુ વિગત માટે ભાંએ પં. સખલાલજમંપાદિત તત્ત્વાર્થસત્ર ). પઉમચરિય અને તત્ત્વાર્થીધ-

#### શ્રી. શ્રાંતિલાલ છગનલાલ ઉપાધ્યાય

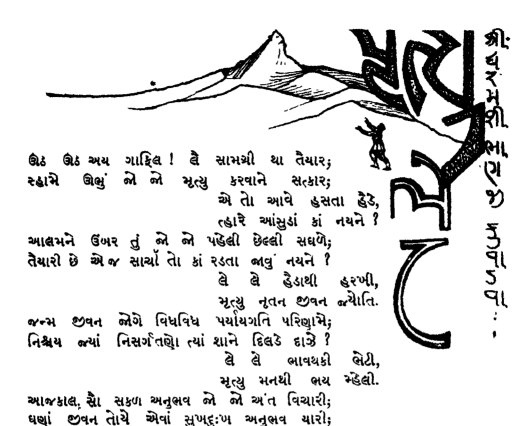
ગમસત્રભાષ્યમાં ઘણી જગ્યાએ સરખામણી કરાય તેમ છે. દા. ત. ભાગભૂમિનું વર્શ્યન, શ્રાવક અને શ્રમશુધર્મનું વર્શ્યન, સાકાર અને નિરાકાર ધર્મ, જીદા જીદા કલ્પા, જમ્મદ્રીપના પર્વતા, નદીએા, દ્રભ્યના જીદા જીદા ભાગા અને તેના (જીવ અને અજીવના) પેટા ભાગા અને તેના (સંસારી જીવના) પેટા ભાગા, લાકપ્રકળનું વર્શ્યન, કાલગશ્રુનાનું વર્શ્યન એ બધા દાખલાઓ સરખાવી શકાય તેમ છે.

પાદિલસાચાર્ય પણ વિક્રમના પહેલા શતકમાં જ થઇ ગયા. તેમની તરંગવતીમાં પણ ઘણા દેશી શબ્દો હોવા જોઇએ એમ વીરબદ કે વીરબદના શિષ્ય ગણિ તેમિચંદ્રે રચેલા તેના સાર ઉપરથી જણાય છે. દુર્ભાગ્યવસાત્ તરંગવતી અત્યારે અપ્રાપ્ય છે પણ નેમિચંદ્રે તેના સંક્ષિપ્ત સાર લખ્યો છે. પઉમચરિયમાં જે દેશી શબ્દો આવે છે અને તેમિચંદ્રે જે લખ્યું છે તે ઉપરથી તત્કાલીને અને તત્પૂર્વીય પ્રાકૃત સાહિસ વિષેના આ લેખકના નમ્રોફ્રાગારાને પુષ્ટિ મળે છે. પાદિલસની નિર્વાણકલિકામાં પણ પ્રહો અને નક્ષત્રોના સારા ઉદ્યેખ થયા છે. ( જાઓ નિર્વાણકલિકા અહેતના વર્ણાદિક્રમ વિગેરે ). આ ઉપરથી પઉમથરિયમા આવતી તેવી માહિની વિષેના લેખકના વિચારાને પુષ્ટિ મળે છે આ ઉપરથી કહેવાનું તાત્પર્ય એટલુ જ કે વિમલસ્રિર, ઉમાસ્વાતિ, પાદિલસ એ ત્રણ ય એકબીજાથી બહુ જ ટુંકા અંતરમા થવા હતા.

પઉમચરિયમાં અમુક પ્રસંગા કામશાસ્ત્રાનુસાર જ વર્ણવ્યા છે. દા. તા હનુમાનના સુરતકીડાના પ્રમંગ, દશાનનની વિરહવદના, મધુપિંગલના અતિસુન્દરી સાંથેના પ્રેમપ્રસંગની શસ્ત્ર આત અને વિકાસ, ભવનપાલી દેવીના નૃત્ય પ્રસંગ અમુક શારીરિક હાવભાવનું વર્ણન, આશક અને માશુકની મનાવદના વિગેરે વિગેરે બાળતા બનાવે છે કે કામશાસ્ત્રથી વિમલસૃરિ પરિચિત હાવા જોઇએ. છુદ્દચરિત્રના કર્તા અશ્વધાય પછુ વિમલસૃરિ પછી તરતજ થયા હાવા જોઇએ. પઉમચરિયમાં ઉદ્દેખાયલા હાવભાવ તે જાણતા હાવા જોઇએ. રામ, રાવણ, લવ અને કુશ વિગેરે વિગેરે વિશિષ્ટ નરવરાના દર્શનાકાંક્ષાવાળી સ્ત્રીઓનાં વર્ણના પઉમચરિયમાં ત્રણ ચાર જગ્યાઓએ સારાં કર્યા છે પણ અશ્વધાયનું તેવા પ્રસંગનું ફક્ત એક જ વર્ણન, કાલિદાસનાં રહ્યુવંશ અને કુમારમંભવમા તેવાં વર્ણના, બાણભદૃનું તેવું એક વર્ણન, પઉમચરિયના વર્ણનાને હાંકી દે છે. પઉમચરિયનું ક્રીડાગ્રહમાંની ક્રીડાઓનું વર્ણન અશ્વધાય અને કુમારદાસે બીજી રીતે બહુ જ સુંદર કર્યું છે. કાલિદાસ, દિક્નાગ, કુમારદાસ, ભવભૃતિ, જયદેવ વિગેરે કવિઓએ રામકથાને અપનાવતાં આપણને સાહિત્યના અમરપ્રસંગા (Flashes of immortality) કેવા અને કેટલા આપ્યા છે તે તા જાણીનું જ છે. દશકુમારચરિત્રમાં પણ પઉમચરિયમાં ટૂં કાણમા આવતી લણી વાતા વિસ્તારપૂર્વક લખવામાં આવી છે.

આ બધી વિગતા રજી કરી આ લેખક એ જ તમ્ર અભિપ્રાય ઉચ્ચારે છે કે વિમલસૂરિએ આપેલા વીરસંવત પાઢ પઉમચરિયના રચનાકાલ માટે ખરા જ છે. જેમ પઉમચરિયના રચનાકાલ વિષેના આ લેખકના મંતભ્યમાં અનેક વિચારમન્થનાન્તે ફેરફારા થયા અને અન્તે કવિની સાથે આ લેખક સમ્મત થયા તેમ અન્ય વાચકા પણ થાય એ જ હાર્દિક અભિલાષા.





ત્હને શી દીર્ઘ રહી ઇચ્છા? રડવું શાને ? જે છે અંતે સાચું કાં ના કરવું? રડનારાં દીસે ના રહેતાં તો પછી કાં દિલ ડરવું?

> કાં ના ભાવથકી ભળવું ? શાને વ્યર્થ હૃદય ડરવું ?

વદે જગ લઘુ જીવન મીઠાં,

કર સ્વાગત શાંતિથી વ્હાલા! આદર અતિથિભાવે; એ તુજ કારણ તુજ આંગણીએ નવિન જીવનરસ લાવે;

લે લે ભાઈ! હવે ભેટી, છાડીને ઉરતણી ઉદાસી.

હા લોડું હા લોડું વ્હાલા! આવ આવ આ મૃત્યુ! આજ કાલ સાચુ છેવટ તા કચમ અતર દુ:ખ વેઠું?

લે લે ભાવથકો ભેડું, હવે ઉર—ડંખ નહિ વેડું. [ શ્રી ધૂમકેતું એ પ્રસિદ્ધ ગલ્પકાર, નિબંધ-લંખક અને વિવેચક છે. તેમનાં પુસ્તકા તહ્યુખા, બાગ ૧ થી ૩, અવશ્યેષ, જલબિન્દુ વગેરે સારી ખ્યાનિ પામ્યાં છે. અવાંચીન લેખકામાં નાની વાર્તાઓના લખનાર તરીકે તેઓ અજોડ છે. તેઓ તત્ત્વત્તાનીની દષ્ટિથી વાર્તાઓમાં પહ્યુ અનેક તત્ત્વકણા આપે છે. નિબન્ધકાર ઉપરાંત વિવેચક તરીકે નવીન અને સક્ષ્મ દષ્ટિબિંદુઓ રજ્યુ કરી તેમણે પોતાનું અનેકવિધ સામધ્ય બતાવી આપ્યું છે. આ લેખ ટૂંકો છે છતાં તેમાંથી મહણ કરવા જેવું જૈનોને જરૂર મળશે.—સ'પાદક.]



જીવનમાં અહિંસાને સ્થાન છે, એના એક વ્યાપક અર્થ એવા છે કે પ્રાણીમાત્ર પ્રત્યે સહાનુભૂતિથી જોવાનું ધર્મ વ્રત માણસ સ્વીકારે છે. એ ઉપરાંત અહિંસાની પણ અધમ, મધ્યમ ને ઉત્તમ એવી ત્રણ કાેટી હાેઇ શકે. જીવમાત્રની હિંસાથી દ્વર રહેવું એ એક પ્રકારની અહિંસા–પણુ એ અધમ કાેટીની. એથી ઉચી કાેટી એ કે કાયિક અહિંસા ઉપરાંત વાણી અને મનથી પણ અહિંસા સેવવી; પણ સર્વોત્તમ અહિંસા તો એ છે કે જેમાં મતુષ્યના પ્રેમધર્મ વિશ્વના પ્રેમધર્મની સાથે સંવાદી બની જાય છે.

એવા પ્રેમધર્મ એ જ અહિંસાનું ખરું રહસ્ય છે. એવા વિશ્વવ્યાપી પ્રેમધર્મ સ્વીકાર્યા વિના કાઇ પણ મનુષ્ય પાતાને, માત્ર જીવમાત્રની હિંસાથી દ્વર રહે છે એટલા કારણ, સાચા અહિંસક ગણી શકે નહિ. ખરી વાત એ છે કે અહિંસા એ પ્રેમ-સરણીનું છે સામાં છેલ્લું પણ અનિવાર્ય પગથિયું છે. એ પગથિયા ઉપર ચડતાં ચડતાં છેવટે મનુષ્ય ' अधिंसा परमो धर्मः '-એવી વિશ્વવ્યાપી પ્રેમધર્મની ભૂમિકા મેળવે છે. એ ભૂમિકાને મેળવવાનું મંથન કર્યા વિના કેવળ પહેલા પગથિયા ઉપર જ મનુષ્ય સ્થિર થઇ જાય તા એના વિકાસ રૂંધાઇ જાય છે.

મહિંસામાં એક બીજો પણ અર્થ છે. અહિંસા નિયમવે મનુષ્ય વિશ્વ સાથેના પોતાના સંખંધાના વધાર ઝીણવટથી અભ્યાસ કરી શકે છે. એ અભ્યાસને પરિણામે એ જોઇ શકે છે કે જેને એ વ્યવહાર માને છે તે ખરી રીત હિંસા છે. એ હિંસાથી બચવા માટે એણે પ્રયત્ન કરવા હાય તા એણે એના વ્યવહારના અર્થ પણ કેરવવા રહ્યો. વ્યાજ લેવું એ વ્યવહાર છે; ભાઇએ ભાગ પડતાં ભાઇની વિધવાને રાવરાવી મૂકવી એ વ્યવહાર છે. કદાચ એ જ હાંશિયારી કે ચાલાકી છે; પરંતુ એ સર્વ એપાઇવત્તા હિંસાના જ પ્રકારા છે. પોતાને અહિસક કહેનારા માણસ આવા હિસક સંબધા વિષ ઊંડા વિચાર કરી જાલનિર્ણય કર્યા વિના રહી શકે જ નહિ. એ ઊંડા વિચાર એને એવા નિર્ણય પર લાવશે કે જરૂરિયાત કરતાં વધારે સંગ્રહ કરવાની લાલસામાં જ હિંસા માત્રનું મૂળ રહ્યું છે. અને તેથી વ્યવહારનું શુહિકરણ કર્યા વિના અહિંસામાર્ગનું સાચું પાલન કરવાના કેલ્ડ માણસ દાવા કરે તો એ તદ્દન જાઠાણું છે.

વ્યવહારનું શુહિકરણ, માનવ માનવ સાથેના—અને બીજા સઘળા સંખધામાં પ્રેમધર્મને મહત્ત્વને સ્થાન આપી, બીજા બધા લાભને ગાણુ સ્થાન આપશે. અહિસામાં વિશ્વવ્યાપી ધર્મ બનવાનું બળ રહ્યું છે તે આવી સાચી ઉપાસના હાય ત્યારે જ શક્ય બને છે. ધર્મનાં છે સ્વરૂપા આચાર—અને વિચાર—એ બન્ને ત્રાજવાને સ્થિર ને સમ રાખવા માટે માનવ-દેહ દાંડીરૂપ ગણાવા જોઇએ. માનવદેહની એ જ વિશિષ્ટતા છે. અહિંસા એ હરેક અનુ-ધ્યના ને હરેક પળના ધર્મ છે. પછી એની ઝીણવટભરેલી સમાલાચના કર્યા વિના કે સમજ્યા વિના કેવળ શખ્દાર્થને જ વળગી રહી, એના નકારાત્મક ભાગને પ્રધાન રૂપ આપવામાં આવે તો એના ખરેખરા મહત્ત્વના અર્થ—વિશ્વવ્યાપી પ્રેપ્ર—એ ગાણુ અની જઈ અહિંસા—ધર્મની ભવ્યતાને ખંડિત કરે છે. એટલા માટે અહિંસા શખ્દ ખૂબ વ્યાપક અર્થમાં અને નિત્યજીવનના વણાટમાં લેવાની જરૂરિયાત છે ત્યારે જ એ શખ્દમાં જે વિશ્વવ્યાપી સંજ-વન બળ રહ્યું છે તે બહાર પ્રગટ થાય અને આ વિશ્વને પ્રેમમય કરી મૃકે.

[ લેખક સુનિ જૈન ઇનિહાસ, ધાર્મિક સાહિત્યમાં ઘણા સારા રસ લે છે અને તેને લગતા વિવિધ લેખા જૈન પત્રામાં પ્રકટ કરાવે છે. પ્રમાશનયતત્ત્વાલાક. સિહહૈમવ્યા-

કરણ આદિ પ્રથાનું સંશાધન તેમણે કર્યું છે. પાતાના વિહારમાં જે જે ગામ, શહેર આવે તેમાં જૈન મંદિરા, ભંડારા વગેરમાંના પ્રાચીન અવશેષા રહ્યા હાય તેની શાધમાં રહી, ઉપલબ્ધ થતું જાય તેની નોંધ કરી લઇને તેનું પ્રકડીકરણ પ્રસંગ આવ્યે તે મુનિ કરતા જાય છે. એ પ્રમાણે નાગદા ગામ પર લેખ લખેલ છે. આનું અનુકરણ સર્વ જૈન મુનિએ કરે તા સાહિત્ય અને ઇતિહાસની સામગ્રીમાં કેટલા બધા વધારા થાય! હજીયે તેઓ ચેતશે અને જીણુંશાર્ણ થવા અવશેષાના ઉદ્ઘાર કરશે-સંપાદક.]

કાળનું ચક્ર ખહુજ જખ્ખર અને અપ્રતિહત છે તેની કૃપાથી માટાં માટાં પરિવર્તના થાય છે. એક કાલે જે સમુદ્ધ હાય તે બીજે સમયે કંગાલ બને છે. માટાનું નાનું, જલનું સ્થલ, સ્થલનું જલ, શહેરનું સ્મશાન બને છે. કિતિહાસના પૃષ્ઠોમાં જે માટાં શહેરા—નગરાના ઉત્તમ ઉદ્લેખા લખાય છે તે શહેરામાં કેટલું પરિવર્ત્તન થયું છે? આજે તો તેનું નામાનિશાન જ નથી રહ્યું, કાં તે એક અતિ ક્ષુદ્ધ ગામડાઓનાં રૂપમાં પરિવર્ત્તિત થયા છે. જે કાલે તે શહેરા હતાં ત્યાં અનેક બનાવા, સત્કાર્યો અને પરાક્રમા થયાં હતાં તે જાણવાનું સાધન અત્યારે પુસ્તકા અને શિલાલેખા છે. એવા શહેરામાં 'નાગદ્ધદ' નામના નગર વિષે અહીં લખવા વિચાર છે.

પ્રાચીન ઉલ્લેખાથી જણાય છે કે આ ગામનું જૂનું સંસ્કૃત નામ 'નાગેદ્રદ' હતું. 'દ્રુદ ' શળ્દના સંસ્કૃતમાં અર્થ જલાશય–તલાવ થાય છે. સંભવ છે નામ કે આ નગર પાસે માેટું જલાશય (તલાવ) હાય, જેનું કુદરતી સાૈન્દર્ય આકર્ષક હાય. કેમકે મેવાડમાં સ્થલે સ્થલે એવાં માેટાં તલાવા જયસાગર, રાજસાગર, ઉદ્દયસાગર, ફતેહસાગર આદિ છે કે જે મનુષ્યકૃત સમુદ્રની ઉપ-માને ધારણ કરે છે અને દુનિયાના તલાવામાં માેટું સ્થાન રાખે છે. દેશી ભાષાના તથા

## નાગહાદ નગર અને ત્યાંના શિક્ષાલેખા

માકુતભાષાના પ્રેંથામાં અને કેટલાક શિલાલેખામાં આતું નામ 'નાગદ્રહ ' પણ મળે છે. તે નામ જીદુ નથી, પરન્તુ પ્રાકૃત ભાષાનું નામ સમજવું; કેમકે સંસ્કૃત 'હ્રદ ' શખ્દનું પ્રાકૃતમાં 'દ્રહ '<sup>૧</sup> થાય છે.

ધીરે ધીરે દેશી ઉચ્ચારણમાં અપભ્રંશ થઇ 'દ્રહ' ના 'દા 'થયા, એટલે કે લાક-ભાષામાં 'નાગદ્રહ' તું 'નાગદા' તરીકે આ ગામ પ્રસિદ્ધ થયું. અત્યારે પણ તે જ નામથી એાળખાય છે.

અત્યાર જે સ્થળે મેવાડનું મુખ્ય શહેર ઉદયપુર છે ત્યાંથી પાકી સડકે ઉત્તર દિશામાં ૧૩ માઇલ ઉપર આ ગામ એક નાનકડા ગામડાના રૂપમાં છે.

આ 'નાગહાદ' કાંશું ને કયારે વસાવ્યું ? તેના પત્તો લાગ્યા નથી, પણ વિક્રમ સં. ૧૧૯૨ પહેલાનું આ ગામ એટલે કે ૮૦૦ વર્ષનું રજાતુનું છે એમ પ્રાચીનતા 'વાઘેલા ' તલાવની પાસે ડુંગરની તલેટીમાં આવેલ પાર્ધાનાથના મંદિરમાં પળાસણુ નીચેના લેખથી જણાય છે. એક કાલે 'નાગહાદ 'નગર મેવાડની રાજધાની હતું. સેંકડા વર્ષા મુધી આ સાભાગ્ય ઉક્ત નગરને મળ્યું હાય એમ લાંગે છે. આ નગર પહેલાં સમૃહ, વિખ્યાત અને ધાર્મિક, વીર અને કલાકાર લાેકાથી શાભિત હતું. 'અદબદજ ' નામથી પ્રસિદ્ધ શ્રી શાંતિનાથ ભગવાનના પળાસણુની નીચેના લેખમાં આ ગામનું નામ 'દેવકુલપાટક' લખ્યું છે આનાથી તેા એમ જણાય છે કે આ ગામ<sup>3</sup> 'દેવકુલપાટક' (દેલવાડા) સુધી લાંબું હતું અને વિ. ૧૪૯૪ માં એટલે કે કુંભારાણુના વખતમાં આ બધા ભાગનું નામ 'દેવકુલપાટક' હતું. મહારાણું માકલ અને તેમના પુત્ર મહારાણું 'કુંભા'ના સમય સુધી તા આ નગર ખૂળ જાહાજલાલીવાળું હતું, એમ તે સમયનાં અનેક મંદિરા, તલાવા, વાવડીયાના ઉત્કીર્ણ લેખાથી જણાય છે. અહીંના રાણાએ મુસલમાન બાદશાહા સામે ગ્રુમવામાં અગ્રેસર હતા.

१ ' हदे हदी: ' हदशब्दे हकारदकारयोर्व्यत्ययो भवति । सिद्धेह्रेभयं ६ ०था ५२७. ८-४-१२०.

ર પ્રાચીન જૈન ગ્રંથામાં 'નાગદ્ધદ 'ના અનેક ઉલ્લેખા મળે છે જેથી તે એક જૈન નીર્થ હતું એમ લાગે છે જેમક:—

<sup>&</sup>quot; देलवाडडं ' नागद्राहा ' चीत्रोड " भेधानी तीर्थभाक्षा ७६

<sup>&</sup>quot; चकार नागहदपार्श्वतीर्थ.. .... " श्री भुनिसुंहरकृत गुर्वावसी ३८

<sup>&#</sup>x27; नागद्रहि नमी लीलविलाम '' शांक्षविकयमृत तीर्थभावा.

<sup>&</sup>quot; नागद्रहि पामं तृं नमी छूटि " श्री जिनतिसक्षकृत तीर्थभाक्षा.

<sup>3</sup> આ ગામ 'નાગદા' (નાગહુદ) થી ઉત્તરમાં ચાર માર્ગલ છે આનાં પ્રાચીન નામ 'દેવકુલ-પાટક' 'દેઉલવાડા ' 'દેલઉલા ' વિગેરે છે. અત્યારે આનું નામ 'દેલવાડા ' છે. અહીં ૪ જૈનમંદિર છે. અહીંના પ્રાચીન શિલાલેખાના મંત્રહ કરી પૃજ્યપાદ ગુરુદેવ શ્રીવિજયંધમધ્યિ મહારાજે 'દેવકુલ-પાટક' નામનું મૌલિક પુસ્તક લખ્યું છે, તેમા દેલવાડા વિષે સારા પ્રકાશ પાડચો છે.

## મુનિશ્રી હિમાંશુવિજયજી

પ્રાચીન મંદિરા 'મેવાડ' એ ધર્મ દેશ છે. તેના રાણા ધર્મરક્ષક રહ્યા છે તે કાર**ણ** અને સ્થાના જ મેવાડ ભૂમિ (દેશ) તરમા જેટલાં વર્ષો સુધી સીસાદીયા વંશના રાણાઓના હાથમાં રહી છે. હજ પણ છે.

મેવાડ રાજ્યમાં દરેક ધર્મ અને ધર્મવાળાઓને સારી સરખી ઇમદાદ મળી છે. તેથી મેવાડમાં ધર્મ-ધર્મસ્થાન અને ધર્મભાવનાઓના સારા વિકાસ સધાયા છે, તેથી જ તા અનેક સંગ્રામા અને રાજખટપટની જંમ સંખ્યાબંધ ધાર્મિક ઉત્સવા, પ્રતિષ્ઠા-મહાત્સવા પશુ આ 'નાગ્રહ્દ 'નગરે જેયાં છે. વીર, ધીર, ગંભીર સંતાનાં એશે દર્શન કર્યાં છે. રાજ-નૈતિક, ધાર્મિક અને સામાજિક અનેક ખનાવાના સાક્ષીભૂત એવા પર્યત-શિખરા, તલાવા, મૃંદિરા અને જમીન માનપશે એ ભૂતકાલના ઇતિહાસ હજી ય યાત્રિકાને સંભળાવે છે. સ્થલે સ્થલે જમીન ઉપર કે પહાડ ઉપરનાં સુંદર શિલ્પવાળા ગગનચુંબી જૈન મંદિરાએ મેવાડના રાજા અને પ્રજાજનાની ચડતી-પડતી જોઈ છે, તડકા-છાયા સદ્યાં છે.

કહેવાય છે કે એક વખત અહીં ૩૫૦ જૈનમંદિરાની ઝાલર (ઘંટ) સંધ્યા વખત વાગતી, હજારા ધર્મપ્રિય લોક દેવમૂર્ત્તિનાં દર્શન કરી આત્માને પ્રસન્ન કરતા; પણ આજે તા ૩૫૦માંથી અહીં ફકત એક જ જૈનમંદિરમાં મૂર્ત્તિઓ રહી છે અને મહિના-ઓમાં કાઇક જૈન યાત્રી આવે છે. આ મંદિરમાં શ્રી શાંતિનાથ ભગવાનની પદ્માસનમાં બેઠેલી ૯ ફુટ ઉંચી શ્યામ પાષાણની સુંદર મૂર્ત્તિ છે. મૂર્તિની રચના ધ્યાન ખેંચનારી છે. નીચે માટું પળાસણ પણ સુંદર છે. પહેલાં આજીબાજી પરિકર અવશ્ય હશે પણ તે ગમે તે કારણે નષ્ટ થઇ ગયું છે.

આ મૂર્ત્તિ નીચે એક માટો શિલાલેખ છે તં સ્પષ્ટ વાંચી શકાય છે. તેની નકલ અમે ઉતારી છે, પણ ગુરુદેવ શ્રીવિજયધર્મ સૂરિ મહારાજના ' દેવકુલ પાટક ' પુસ્તકમાં તે લેખ છપાઇ ગયા હાવાથી અહીં હું આપતા નથી. તેના ભાવ આ પ્રમાણે છે:-"સં. ૧૪૯૪ના મહા સુદિ ૧૧ ગુરુવારે મહારાણા કું ભાના રાજ્યમાં એાસવાલ જાતિના ' નવલસ્ '' ( નવલખા ) શાખામાં થએલ સારંગ નામના શ્રાવકે આ મૂર્ત્તિ ભરાવી છે અને ખરતર-ગ-જના શ્રી જિનસાગરસૃરિએ આ મૂર્ત્તિની પ્રતિષ્ઠા કરી છે."

આ મંદિરમાં રહેલ શાંતિનાથની મૂર્ત્તિને અત્યારે 'અદબદ છ' કહે છે. તેનું કારણ આ લાગે છે કે મૂર્ત્તિ બહુ માટી-સુંદર છે તેમ મૂર્ત્તિ નીચેના શિલાલેખમાં પણ લાખ્યું છે કે 'નિરુપમ મદ્દ્યુતં' અર્થાત્ આ બિબ 'અદ્દ ભુત ' છે. આ બે કારણાથી

४ डेभड़े आ भूर्ति नीचेना शिक्षाक्षे भभां "श्रीज्ञातिजिनवरिवंबं सपरिकरं कारितं । अभ्युं छे.

પ, નવલખા ગામના લોકાએ પદરમી સદીમાં દેલવાડી વિગેર અનેક સ્થલે મેવાડમાં મૂર્ત્તિએ ભરાવી છે, તથા ખરતરગચ્છના જિનરાજસૂરિ, જિનવર્ધ તસારિ, જિનચંદ્રસૂરિ અને જિનસાગરસૂરિએ ધણી પ્રતિષ્ઠાએ કરી છે. ભુએ. "દેવકુલપાટક" પૃ. ૨૫ લેખ નં. ૧૮

આ મૂર્ત્તિની 'અકબુતજ ' તરીકે પ્રસિદ્ધિ થઇ. અને તેનું મેવાડી ભાષામાં અશુદ્ધ રૂપ થઇ 'અદબદજ' તરીકે નામ થયું હાય એમ મને લાગે છે. આ મંદિર વિશાળ હતું. જર્જુ થવાથી પાટણવાળા શ્રીયુત 'લહલુભાઇ' નામના શ્રાવકે ( કે જેમણે અથાગ પરિચય અને અઢળક ધનથી મેવાડનાં સેંકડા જૈનમંદિરાની સ્થિતિ સુધારી—સુધરાવી મહાન્ પુષ્ય-યશ મેળવ્યાં છે. મેવાડના જૈના આ ધર્મપ્રેમી શ્રાવકના ઉપકાર કદી વિસરી શકશે નહિ) અહીંના જર્જ્યોદ્ધાર કરાવ્યા છે. યાત્રિકો માટે આ તીર્થસ્થળ છે. ઉંચી ટેકરી ઉપર મહિર આવેલું છે, પણ રેલના રસ્તા ઉપર નહિ હાવાથી તેની પ્રસિદ્ધિ બહુ નથી થઇ

આ મંદિરની પાસે જ જમણી બાજાએ એક બીજાં પણ શ્વે. જૈન મંદિર છે. તે બહુ જ માહું તેમ શ્રી કેસરીયાજના મંદિરની પદ્ધતિનું છે, પણ અત્યારે તે આપું મંદિર શૂન્ય-જીર્ણશીર્જ છે, તેમાં મૂર્ત્તિ નથી.

તે સિવાય અહીં બુદી જાદી જાદી ટેકરીઓ ઉપર અને જમીન ઉપર નીચે અનેક મ દિરા તૃડીફૂડી અવ-સ્થામાં શૂન્ય પડ્યાં છે, જેમાં જૈન અને હિન્દુ શિલ્પના ઉંચા નમૂના છે, ભાતભાતની કારી-ગરી–નકશી છે કેટલેક સ્થળે શિલાલેખા પણ છે.

આ ગામની પાસે લગભગ અર્ધી માઇલ દૂર હિન્દુઓનું એક લીર્થ છે, જેને 'એક-લિંગ્રજ ' કહે છે.



મુનિશ્રી હિમાંશુવિજયછ

મૂર્ત્તિ છે. (લિંગ નથી). आवी भूर्त्तिओ। जवसे જ મળે છે. ચોની પ્રતિષ્ઠા મહારાણા રાયમલે કરી છે. તે વિષે સા <sup>શ્</sup>લાકની પ્રશસ્તિ પણ મંદિરના દક્ષિણ દિશાના દ્વાર ઉપર છે. અહીં સાધ ગાસાંઇ રહે છે. આ મંદિરની શિલ્પકળા જોતાં તે પહેલાંનું જૈન મ દિર હાય એમ લાગે છે. હુજ પણ કેટલીક દેરીઓ ઉપર મંગળ भूर्ति छे ते कैन वीर्थ-કરની મૂર્ત્તિ છે એમ

મેવાડના રાણાઓ આ તીર્થને અહુમાનથી મેં નજરે જેયું છે. શ્રીમાન્ ગારીશાંકર છ. જુવે છે. આમાં ચતુર્મુખ મહાદેવજીની એાઝા લખે છે કે તે 'લકુલીશ 'યા લકુ-

## મુનિશ્રી હિમાંશુવિજયજી

ટીશની મૂર્ત્તિ છે, જે શિવના અવતાર હતા. અત્યારે એકલિંગજી રાજના દેવસ્થાનખાતાનું છે. તેની આવક તીર્થ ખાતામાં જમા થાય છે. આ ગામમાં તૂટેલાં મંદિરા છે, જે પહેલાંના જૈનમંદિરા પણ હાય!

સદીઓથી પૂર જાહાજલાલીમાં રહેલું પ્રસ્તુત નગર દૈવયાગે એક ગામડાના રૂપમાં પરિશુત થયું. ચડતી અને પડતી, છાયા અને તડકા, દિવસ અને રાત, નગરના ધ્વાંસ સુખ અને દુ:ખ અનુક્રમે આવે છે તેમ આ 'નાગહદ 'ની ચડતી પછી પડતી આવી. દિદ્વીના સુલતાન 'સમસુદૃનિ અલ્તમશ ' બાદ-શાહે મેવાડ ઉપર ચઢાઇ કરી આ રાજધાની જેવા નગરને તાંડી નાખ્યું. તે પછી આ નગર સેંકડા મંદિર–મહેલ મકાનાના સ્મશાન જેવું બન્યું. અત્યારે આનું નામ 'નાગદા ' છે. ફક્ત નામનું જ તે ગામ છે. હલકટ જાતનાં ફક્ત ચાર પાંચ ઘર અહીં રહ્યાં છે. ખેઉર, જંગલ અને પર્વત ચ્પચાપ પ્રાચીન જાહાજલાલીનાં વૃત્તાન્તા સંભળાવે છે! પક્ષીઓ મધ્યકાલની કીર્ત્તિની યશાગાયાઓ ગાય છે!

આ ગામની આસપાસ અનેક જૈન-વૈદિક મંદિર, તળાવ, વાવડીઓમાંથી સંખ્યાળાંધ શિલાલેખા અને બીજી વસ્તુઓ મળી શંક; પણ ઉદયપુર જેવા જાૂના જમાનાના સ્ટેટને આ વસ્તુઓની કિમત કયાં છે? થાડી સ્થિરતા દરમિયાન મને જે શિલાલેખા મળ્યા છે તે અહીં આપી દઇ સંતાષ માનું છું.

# નાગહૃદ ( નાગદા ) ના જૈન શિલાલેખા

- (१) सं. ११५२ वर्षे चैत्रविद ४ रवी देवश्रीपार्श्वनाथश्रीस्तलसंघशाचार्यचन्द्रभायाः..॥
- (२) सं. १३५६ वर्षे श्रावण वदि १३ णारेसा तेजलसुत संघपति पासदेव संघसमस्त णेनसाहद्रत श्रीपारसनार्थ ॥
- (३) ॐ सं. १४२५ वर्षे ज्येष्ठ १४ बुधवारे ऊकेशवंशे नवलक्षागोत्रे साधुश्रीरामदेव-पुत्रेण माल्हणदेविपुत्र.....कास्केण निजनार्था। जिनशासनप्रभाविकाया हेमादेशाविकाया पुण्यार्थे श्रीसप्ततिशतं जिनानां कारितं.....तत्पट्टे श्रीजिनसागरसूरिभिः॥

( આ ત્રીજો લેખ પાષાણુના ટૂટેલા ૧૭૦ જિનપટ્ટક ઉપરનાે છે )

અત્યારે અદબદજી નામથી પ્રસિદ્ધ શાંતિનાથનું જે શ્વે. મંદિર છે તેમાં મૂલનાયકની નીચે એક માટા શિલાલેખ સં. ૧૪૯૪ ના છે. તેના ભાવાર્થ હું પહેલાં આપી ગયા છું. આ મંદિરના સભામંડપમાં થાંભલા ઉપરના એક લેખ આ પ્રમાણે છે:—

ક સહુ પહેલા એ લેખાઃ વાધેલા નળાવની જમણી તરફ એક પર્વત છે તેની તળેટીમાં એક પાર્ધનાથ ભગવાનનું જીર્ણ મંદિર છે. ત્યાં પળાસણ ઉપર ત્રણ ટાંકા છે. તેની પડખે ખાદેલા છે.

## નાગહદ નગર અને ત્યાંના શ્રિલાલેખા

- (४) संवत् १८७९ वर्षे वैशाखसुदि ११ सोमे साहाजीशी जेटमळजी ताराचंदजी कोटारीजातश्री.....साहजीशी उदेचंदजी.....
- (૫) અમે જ્યારે ઉદયપુરમાં ચામાસું રહ્યા હતા ત્યારે ત્યાંની વિકટારીયા લાયબ્રેરી અને મ્યુઝિયમ જોવા ગયા હતા. ત્યાં મ્યુઝિયમમાં એક આદિનાથ લગવાનનું પરિકર છે. તેની નીચે આ પ્રમાણે લેખ મને વંચાયા:—

ॐ नागह्रदपुरे राणा श्रीकुंभकर्णराज्ये श्रीआदिनाथविवस्य परिकरः कारितः । प्रति-ष्ठितः श्रीखरतरगच्छश्रीमतिवर्धनसूरिभिः । उत्क्रीर्णवान् सूत्रधार धरणाकेन श्रीः ॥

# ટૂં કં અવલાેકન

અહીં પાંચ શિલાલેખા આપ્યા છે જેમાંથી એકમાં સંવત્ નથી; બાકી બધામાં છે. પાંચમા શિલાલેખ પણ કુંભારાણાના સમયના છે કેમક તમાં તેનું નામ છે. કુંભારાણાના રાજ્યસમય વિ. સં. ૧૪૯૧ થી ૧૫૨૦ સુધીના છે. આ પાંચમાં વિ. ૧૧૯૨ થી ૧૮૭૬ સુધીના લેખા છે.

પહેલાંના છે લેંખા અત્યારે જંનાગદા (નાગહિદ) ગામડું છે અને જ્યાં પાર્શ્વના-થતું જૈન મંદિર હતું ત્યાંના છે. તેની સામે માટું તળાવ છે. તે કુંભકર્ણ રાણાના પિતા માકલ રાણાના ભાઇ વાઘસિહના નામથી બન્યું છે; તેથી વાઘેલાતળાવ કહેવાય છે.

ત્રીજ લેખમાં નવલક્ષ ગાત્રનું નામ છે આ ગાત્રના લોકાએ ગાદમી સદીથી ઓગ-ણીસમી સદી સુધી ઠેકાણે ઠેકાણે જૈન મંદિર બધાવ્યાં હાય એમ મળલા કેટલાક શિલા-લેખાથી જણાય છે. વિ. ૧૪૨૫ ના લેખમાં જિનસાગરસ્રિનું નામ છે અને વિ. ૧૪૯૪ ના અદબદજીના લેખ ઉપર પણ છે તે સાચુ લાગતું નથી, યા તા કદાચ તે નામના જુદાં જુદા આચાર્યી હશે.

ચાયા લેખ સં. ૧૮૭૯ ના છે તેમાં કાઠારી ગાત્રના શાહ જાઓનાં નામ છે. 'સાહ જ' એ સાધુના અપભ્રંશ હોવા જોઇએ મેવાડ-મારવાડમાં તા એ પદવી-માનસૂચક વિશેષ્ણ છે જેમ ખ્યાવરમાં સાહ છ ઉદેચ દજી. આ લેખથી એમ જણાય છે કે આગણીસંક્રી સદી સુધી અહીંના મદિર તરફ લોકાનું આકર્ષણ સારુ હતું.

પાંચમાં લેખ કુંભારાણાના સમયના છે. તે જેન ધર્મ ઉપર વધુ પ્રેમ રાખતા હાય એમ લાગે છે. તેમના સમયમાં મેવાડ મારવાડમાં સંખ્યાળધ મંદિરા બન્યાં છે.

७ ઉદયપુર ગામની બહાર જે ચાગાનના મંદિરમાં **પદ્મના ભ**ની મૂર્નિ વિ. સં. ૧૮૧૪ ની છે તે પણ નવલખા ગાત્રવાળાએ!એ લરાવી છે.



[લેખક મહાશય એક પ્રતિષ્ઠિત દેશસેવક, સમાજસુધારક અને સાહિત્યક છે. અમદાવાદ 'ગૂજરાત સાહિત્ય સભાના એક મહદ્દ અંગ છે. શ્રી રામકૃષ્ણ પરમહંસની જન્મશતાષ્ટિદ પૂર્ણ થયાના આ વર્ષમા તે નિમિત્તનો ઉત્સવ ઉજવવા માટે ચાલુ આપ્યું વર્ષ રખાયું છે અને તે માટેની સમિતિએ પણ સર્વ ધર્મોની પરિષદ્દ હિન્દમાં મેળવવાની સૂચના કરી છે, જ્યારે લેખકશ્રી તે પરિષદ્દ ગૂજરાતમાં મળે એમ ઇચ્છી તે માટે કાર્ય કરવા જૈન ધર્મના આચાર્યો વધારે યાંગ્ય છે એમ આ ટ્રંકા લેખમાં ખતાવે છે. એ વાત અમને ખહુ ગમે છે, એમાં અમારી હાર્દિક સહાનુમિત છે, પરન્તુ જૈન ધર્માચાર્યો એ ઉપાડી લઇ સ્યાદ્ધવાદની સહિષ્ણતા અને અવિરોધવૃત્તિ જગત્ સમક્ષ એ દારા ખતાવશે હો એ પ્રશ્ન રહે છે. તેઓ પ્રથમ અરસ્પરસ અનુકૃળતા કરી પછી જ આ પ્રશ્નનો ઉકલ કરી શકે અમે ઇચ્છીએ છીએ કે એ ધન્ય સમય સત્વર આવે.—સંપાદક. ]

(b)

અકબર ળાદશાહે, સર્વધમ પરિષદ્ ભરી હતી અને યુગે-યુગે આપણા દેશે સાંસ્કૃતિ-ઓના સમન્વય કરીને રાષ્ટ્રજીવનને અમર રાખવા જે સફળ પ્રયત્ના કરેલા તેની પુનરાવૃત્તિ બહુ જ ઉત્તમ રીત સાધી હતી. આરંગઝેળ જ માત્ર એમની પછી ન થયા હાત અને દારા સુકાશ, જેણે ઉપનિષદ્નાં ભાષાંતર કરાવ્યાં હતાં તે મુગલસમ્રાટ બન્યા હાત તા આજ હિન્દું મુસલમાનના જે દુ.ખદાયક ભેદા જોઇએ છીએ તે આપણા દેશમાં ન હાત.

સ્વામી વિવેકાન દે ચીકાંગા પરિષદ્માં કહ્યું હતું કે અકળર બાદશાહ પછીના સર્વધર્મ-પરિષદ્ ભરવાના બીજો પ્રયત્ન અમેરીકાંએ કર્યો હતા અને પછી તો કાઇ ને કાેઇ સ્થળે આવી પરિષદ્દા ભરાતી રહી છે અને એને પરિણામે સાંપ્રદાયિકતાંએા તૂટતી જાય છે અને ધર્મજીવનમાં

## ગુજરાતમાં સર્વધર્મ પરિષદ્ની જરૂર

નકામી વસ્તુઓ કઇ અને મુદ્દાની કઇ એ તારવાઇ રહી છે. જો કાેઇ ધર્મે જવતું હાય અને પ્રજાઓને મહાન્ અનાવવાનું જે એમનું બિરુદ છે તે સાચવતું હાેય તો જાની માન્યતાએ અને રૃદિચુસ્તતાઓમાં જમાનાને ચાગ્ય ફેરફાર કચે જ છૂટકાે છે. ફાધર ઇન્ગે જેવાએ વિજ્ઞાનની શાધા પછી ખ્રીસ્તી ધર્મે પણ જાના સિદ્ધાંતામાં કેવા કેવા ફેરફાર કરવા જોઇએ અને બુદ્ધિ સ્વાતંત્ર્ય પરથી એનાં રહસ્યા સમજવામાં નવા પ્રકાશ કેવી રીતે મદદ કરી શકે છે તે સમજવી ખ્રીસ્તી ધર્મના મહાન્ સેવા કરી છે એ, અને એમના જેવા સુધારકાનો એ દાવા છે કે ખ્રીસ્તી ધર્મ પણ સનાતન રહી શક્વાની તાકાત ધરાવે છે. આપણે તાે હિન્દુ ધર્મને સનાતન કહીએ જ છીએ અને રશિયા ધર્મ માત્ર સામે, આજકાલ જે અળવા કરી રહ્યું છે તેના તત્ત્વજ્ઞાનમાં માનનારા વિદ્વાના પણ કખ્લ કરે છે કે રશિયાના ધર્મ સામેના



ડાક્ટર હરિપ્રસાદ લજરાય દેસાઇ.

વાંધા, સનાતન હિન્દુ ધમના મૂળભૂત સિદ્ધાંતા સામે ટકી શકે એવા નથી. આમાં જૈનધર્મને તા હુ જુદા ગણતા જ નથી. બાહ, જૈન, શીખ એ બધા ધર્મી તા સનાતન ધર્મની માત્ર જાદી જુદી દૃષ્ટિએ જ છે; પરન્તુ એમાં દિષ્ટિ કરતાં વિશેષ મહત્ત્વ એ છે કે એ માત્ર માન્યતાએ। નથી પરન્તુ આચરવાની વસ્તુઓ અની છે અને આ વિશાળ દેશના ભિન્ન લિસ રુચિના લોકોના પ્રકૃતિ-ધર્મને અનુકળ વિકાસ સાધ-વામાં અને સંઘળળ વધારવામાં તત ધર્મ અને બીજા સંપ્રદા-યાએ પણ અનુપમ સેવા કરી છે.

વર્ત્ત માન, તેમ છતાં આપણે મન ખહુ જ મહત્ત્વના કાળ છે અને વર્ત્ત મનમાં, આપણા ધર્મો અને સંપ્રદાયાએ સમભાવ કેળવી તુલનાત્મક દિષ્ટિથી એકળીજાની નજદીક આવવાની વધારે જરૂર છે. ક્યાં જેતાં, ઇસ્લામ ધર્મ સુદ્રાંએ

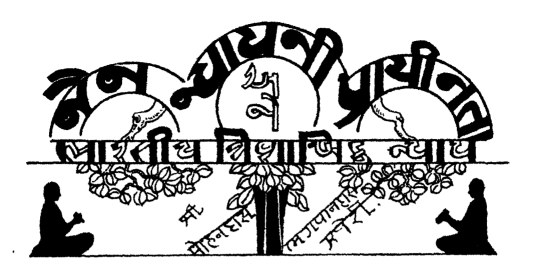
#### ડાં. હરિપ્રસાદ વજરાય દેશાઈ

એકઠા મળી કયાં કયાં આપણા અધામાં સરખાપણું છે તે હવે આપણે તારવવું જોઇએ. પ્રજાની લાયકી વધે તે માટે ધમાં છે; નાલાયકી વધે તે માટે નથી. વિશ્વખંધુત્વ કે પ્રજાઓના સંધના આદર્શીની ભલે અવગણના થતી. મારી ભિક્ષા માત્ર આપણા પ્રિય સ્વદેશની લાયકી વધારવા પુરતી જ છે અને હાલમાં પાછા ધર્મના જ કારણથી આપણામાં ભેદભાવ પડાવવાના દુષ્ટ પ્રયતના થઇ રહ્યા છે તેવે વખતે વિશાળ દરિવાળા વીતરાગી મુનિઓને અને આચાયોને મારી વિનંતિ છે કે હવે સર્વ ધર્મોની પરિષદ્ ભરવાના પ્રયત્ના ગૂજરાતમાં કરા ગૂજરાતમાં આ માટે સુભાગ્યે વિદ્યાના છે, કાર્યકુશળતા છે, ધનસ પત્તિ છે.

આવી પરિષદા મારફત જગતમાં રહેતી જ્ઞાનગંગા આપણે ઘર-આંગણે લાવી શકાશે. આધુનિક વિજ્ઞાન, રાજકારણ, કેળવણી, માનસશાસ્ત્ર, સમાજશાસ્ત્ર, લગ્નજીવન, સુપ્રજનન ઇત્યાદિ પ્રશ્નોના ઉકેલમાં પ્રાચીન જ્ઞાનસ પત્તિ સાથે અર્વાચીન અનુભવાનુ મિશ્રણ થઇ શકશે.

શ્રીયુત રાધાકૃષ્ણે, હિન્દુ તત્ત્વજ્ઞાનના ઇતિહાસમાં આપણા તત્ત્વજ્ઞાનની ઉત્તમતા સિદ્ધ કર્યા પછી નિસાસા નાખીને કહ્યું છે કે: "પરન્તુ મને કાઇ પૃછે કે તમારુ તત્ત્વજ્ઞાન આટલું અધું ઉત્તમ છે તો એણે અણીની વખત તમારી પ્રજાને કેમ ના ળચાવી? તા એના જવાબ હું આપી શકુ એમ નથી" અને એમ કહ્યા પછી એમણે હાલ ચાલતી દેશસંવામાં અને મહાત્માજીના કર્મયાગમાં શ્રદ્ધા ખતાવી છે. એ જ સેવા વધારે ફલવતી ખને, એ જ કર્મયાગ સર્વવ્યાપક થાય તે માટે હું ઉપલી પરિષદની માગણી કરું છું અને સ્યાદ્વાદમાં જે જેનધર્મ અદિતીય પ્રસિદ્ધિ મેળવી છે તે સ્યાદ્વાદના આચાર્યા જ આવી પરિષદ્તી શરૂઆત કરવા સૌથી વધારે લાયક છે એમ માનુ છું.

સાચા ધર્મ ગુરુમા શાસ્ત્રરહસ્યનાન, પવિત્ર આચરણ અને શહ હેત એ ત્રણ મુણ હોવા જોઇએ. કેટલાક લોકા કહે છે કેઃ મુકના આચાર અને ગુપ્ત વર્ત્તનો વિચાર આપણ શા માટે કરવા જોઇએ / આપણે તા માત્ર તે જે ઉપદેશ આપે તેના જ વિચાર કરવા જાઇએ, પરત તેમનું એ કથન યથાસ્થિત નથી. આત્માની શહિ થયા વિના પરમાત્માના દર્શન કિંવા દિવ્યજ્ઞાન-અતોદ્રિય જ્ઞાનની એક કાડી માત્ર પણ પ્રાપ્તિ થવાના સંભવ નથી. જેનામાં આધ્યાત્મિક શક્તિ ન હોય તે બીજાના ઉદ્ધાર શી રીતે કરી શકે / ગુરૂના મનમાં પરમાર્થ ત્રાનની એવી બલવતી લહરીએ। આવવી જોઇએ કે. ( ચંદ્રીદય થતા જ સમુદ્રમા ભરતી આવે છે તેમ ) પ્રેમના વેગથી તેન અંત:કરણ શિષ્યના અંત:કરણને પકડી શકે. શિષ્યમાં રહેલી ભુદ્ધિમત્તા અને તેના ગુણાને કેવળ ઉત્તેજન આપવું એટલુ જ ગુરુતું કર્તાન વ્ય નથી, પણ તેના આત્માની થાડીધણી પણ ઉન્નતિ તા કરવી જ એ તેનું પ્રધાન કર્ત્ત વ્ય છે. સત્ય અને ગુણવિશિષ્ટ એવા એક પ્રકારતે৷ પ્રવાદ ગુરુના મનમાથી નીકળીતે શિષ્યના મનમાં જતા હાય છે માટે ગુરૂ પવિત્ર જ હાેવા જોઇએ. વિવેકાનન્દ્ર



િલેખક જૈન ન્યાયમાં ખૂબ રસ ધરાવે છે. તેમના પ્રયાસથી જૈન એન્સુકેશન બાંડ દ્વારા લેવાતી ધાર્મિક પરીક્ષાના પઠનક્રમમાં પ્રમાણનયતત્ત્વાલાક આદિ દાખલ થયેલ છે, કે જે પુસ્તક પર પાને ખૂજરાતી ડીકા લખી હતી તે છેલ્લા ભાગ સિવાયની 'જૈનસુગ' નામના ભૂતપૂર્વ માસિકમાં પ્રકટ થઇ છે. બાકીના ભાગ લખેલ તૈયાર છે, પણ તે છપાય ત્યારે ખરા. તેની પ્રસ્તાવના માટે તૈયાર કરેલ જૂના અપ્રકટ નિબધ અત્ર પ્રકાશ પામે છે. લેખકનું સંસ્કૃત ભાષાનું જ્ઞાન સારું છે. મંત્રશાસ્ત્રમાં પણ વિશેષ જ્ઞાન ધરાવે છે. પાદલિપ્તસ્રિના નિર્વાણકલિકાનું તેમણે સંશોધન કરેલું છે અને સદ્દ્રગત શ્રી લજપતરાયના કૃતિહાસમાં જૈન ધર્મ સબધે ભ્રમા દૂર કરવા માટે તેના ઉત્તર લખવામાં લેખકશ્રીએ જબરા ફાળા આપ્યા છે કે જે Historical facts about Jainism એ નામથી જૈન એસાસીએશન ઑક ઇડિયા તરફથી પ્રકટ થયેલ છે.

આ લેખમાં જૈન ન્યાયની પ્રાચીનતાના પ્રમાણા આપવા સાથે અન્ય ખ ન્યાય શાખા નામે વૈદિક અને ખોહ ન્યાયના પ્રવર્તા કોના ઇતિહાસ આપેલ છે. યુક્તિવાળું કથન દરેક સ્થળ માન્ય થાય. **યુક્તિમદ્ વચનં યસ્ય તસ્ય कાર્યઃ પરિપ્રદ્વ:** એ શ્રી હરિભદ્રસરિતું કથન દરેક અભ્યાસક, વિચારવાનને સ્વીકાર્ય છે, તેથી યુક્તિવાદમાં જૈનોના કાળા જે હાય તે શાધી, વિચારી, તેને બહાર લાવી તેનું પઠન-પાઠન થવું ઘટે છે એ લેખકે આ લેખમાં કુશળતાથી બતાવ્યું છે.—સ પાદક.]

સામાન્ય માન્યતા એવી છે કે ગૈાતમઋષિએ અથવા મહર્ષિ અક્ષપાદે ન્યાયસુત્રા રચ્યાં ત્યારથી ન્યાયદર્શનની શરૂઆત થર્મ એટલું જ નહિ પણ ન્યાયની અર્થાત્ હેતુવિદ્યાની પણ ત્યારથી જ શરૂઆત થઇ. આ માન્યતા, જેમ બીજી ઘણી માન્યતાઓ ઊભી થાય છે તેમ જ ઊભી થઇ છે. ઐતિહાસિક સાધન અને ગવેષષાના અભાવે એવી ઘણી માન્યતાઓ ચર્ચાથી પણ પર ગણાય છે. આ માન્યતા ઊભી થવામાં કેટલાંક કારણા એ પણ છે કે વર્તમાન સમયમાં વૈદિક ન્યાય સિવાયના ન્યાયબ શાના અપ્રચાર અને ભારતવર્ષમાં શૈાહોની નષ્ટપ્રાય દશા અને

જૈનાતું ગાણત્વ છે. વળી ન્યાયસૂત્રના સુંદર એ જીદી જ વાત છે. પ્રાચીન કાળમાં ચાદ પરિષ્કારથી યુગા સુધી વિદ્રાના પર પડેલા વિદ્યા જ મુખ્ય પ્રણાતી:-ચાર વેદ્દ, છ વેદાંગ,

પ્રભાવ ન્યાયવિ-ઘાનાં મૂળની શાે. ધમાં તત્પર થતાં કાઇ પણ મનુ-<sup>હ્</sup>યની બુદ્ધિને માહ પમાંડે છે અને એમ માની લેવાને લલચાવે છે કે न्यायस्त्रेत्राक न्या-યનું મૂળ છે. વળી દરેક દર્શનમાં, યુક્તિવાદખ ડનમં-ડેન અથે<sup>દ</sup> ન્યાય-સૂત્રામાં આવિષ્કત નિયમાં વિચા-રણાની ગહુનતા. સૂક્ષ્મતા, તલસ્પ-ર્શિતા અને યથેષ્ટ निश्चित निरूपण માટે ઘણા જ સરસ અને કાર્યસાધક લાગવાથી જુજ



શ્રી માહનલાલ ભગવાનદાસ ઝવેરી સાલિસિટર.

રેરફાર સાથે સ્વીકારાયા, એટલું જ નૃહિ પણ ન્યાયની પરિભાષા પણ જેમની તેમ સ્વીકારાઇ. એ કારણથી પણ ઉક્ત માન્યતા દઢ દઇ.

ભારતવર્ષમાં "હેતુવિદ્યા-આન્વીક્ષિકી" એ નામથી ન્યાય પુરાતન કાળથી જાણીતા છે; પરંતુ એ તો કખૂલવું જ પડશે કે જે વિકાસ ન્યાયસ્ત્રમાં માલ્મ પડે છે તેવા વિકાસ તો પહેલાં ન હતા જ. છતાં એ કથન એક વાત છે અને હેતુવિદ્યા હતી જ નહિ એ કહેવું નીમાંસા આન્વી-ક્ષિકી, ધર્મશાસ્ત્ર-અને પુરાણ, આ **વ્યવસ્થા** સ્મ્રતિ-કાળ પછીની છે એ તા દખીતું છે: પરંતુ પુરાણા સામેલ હાવાને કારણે જ તે ખહ પ્રાચીન એટલે મેં. સ. પૂર્વ ત્રીજા ચાયા સૈકા જેટલી પ્રાચીન ન હાે! શંક એમ તા ખાસ નશી; કારણ કે પ્રાચીનમાં પ્રાચીન પુરાણા ઇ. સ. પૂર્વ ત્રીજા સૈકામાં તા મુકાય છે. તેથી આન્વીક્ષિકી પ્રાચી-નકાળમાં વિદ્યાન આવશ્યક અંગ

ગણાતું એ તા નક્કી છે. વિશેષમાં મનુસ્મૃતિ, મહાભારત, રામાયણ તેમ જ કોટિલીય અર્ધ-શાસ્ત્રમાં આન્ત્રીક્ષિકીના ઉલ્લેખ હોવાથી ઇ. સ. પૂર્વ ચાયા સૈકામાં તા આન્વી-ક્ષિકીનું અસ્તિત્વ સિદ્ધ થાય છે. આ રહ્યા તે ઉલ્લેખ--

'' त्रैविद्येभ्यस्त्रयी विद्यां दण्डनीति च शाश्वतीम् । आन्वीक्षिकीं चात्मविद्यां वार्तोरम्भांश्च छोकतः ॥"

मनुस्मृति ७, ४३.

## कीन न्यायनी प्रायीनता अने क्षारतीय त्रिशाणिक न्याय

મનુસ્મૃતિના ટીકાકાર કુલ્લૂકભટ આમ ટીકા કરે છે:-

- '' तथा आन्वीक्षिकीं तर्कविद्यां भूतप्रवृत्तिप्रयुत्तयुपयोगिनीं ब्रह्मविद्यां चाभ्युदय-व्यसनयोईर्षविषादप्रशमनदेतुं शिक्षेत ॥ "
  - " अहमासं पण्डितको हैतुको वेदनिन्दकः। आन्वीक्षिकी तर्कविद्यामनुरक्तो निरर्थकाम्॥" महाभारत, शांतिपर्व, १८०, ४७.
  - " धर्मशाक्षेषु मुख्येषु विद्यमानेषु दुर्बुधाः । बुद्धिमान्वीक्षिकी प्राप्य निरर्थं प्रवदन्ति ते ॥" रामायण, अयोध्याकांड १००-३९.

દીકાકાર રામ કહે છે કે આન્વીક્ષિકી–તર્કવિદ્યા સંગંધી આ કથન શ્રુતિવિરુદ્ધ વાદા-બ્રિપ્રાયથી વાદીઓ, પ્રમાણુબૂત ધર્મશાસ્ત્રા હાવા છતાં શુષ્ક તર્કવિદ્યાથી ઉપજતી ખુદ્ધિવર્ડે નિરર્ધક વાદવિવાદ કરે છે તેને અનુલક્ષીને છે.

" धर्मोधर्मी त्रय्याम्, अर्थानर्थी वार्तायाम्, नयानयौ दण्डनीत्याम्, बलाबले चैता-साम् हेतुभिरन्वीक्षमाणा लोकस्योपकरोति, व्यमनेऽभ्युदये च बुद्धिमवस्थापयति । प्रज्ञा-वाक्यवैशारद्यं च करोति ॥

> प्रदीपस्सर्वेविद्यानामुपायम्सर्वेकर्मणाम । आश्रयस्मर्वेधर्माणां शश्रदान्त्रीक्षिकी मना ॥ " कौटिलीयमर्थशास्त्रम्.

મહામતિ શ્રી સિદ્ધસન દિવાકર પાતાના ન્યાયાવતારમાં પ્રમાણ અને તેની વ્યવસ્થાને પ્રસિદ્ધ તથા અનાદિ તરીકે વર્ણવે છે:—

> " प्रसिद्धानि प्रमाणानि व्यवहारश्च तत्कृतः । प्रमाणलक्षणस्योक्ती झायते न प्रयोजनम् ॥ २ ॥ प्रसिद्धानां प्रमाणानां लक्षणोक्ती प्रयोजनम् । नद्व्यामोहनिवृत्तिः स्याद् व्यामृहमनमामिह ॥ ३ ॥ प्रमाणादिव्यवस्थेयमनादिनिधनात्मिका । सर्वसंव्यवहर्नृणां प्रमिद्धापि प्रकीर्तिना ॥ ३२ ॥ "

જેન પરંપરા પ્રમાણે શ્રી સિદ્ધગ્રેન વિક્રમના સમકાલીન મનાય છે. આધુનિક કેટલાક પુરાનત્ત્રવિદેષ તેમને શ્રી મલ્લવાદીના સમકાલીન માને છે, એટલે ઇસ્વીસન ચાથા સૈકામાં થયેલ માને છે.

આન્વીક્ષિકીના અર્થ પ્રારભમા તા માત્ર સત્યશાધન માટે અન્વેષ્ણુની પદ્ધતિ એટલા જ હાવા જોઇએ. પછી આન્તીક્ષિકી શબ્દ લાક-વ્યવહાર કે જેમાં દુનિયા અને તેમાંની પ્રત્યક્ષ દેખાલી અધી વસ્તુઓ સાચી માનવામાં આવે છે તેની કાર્ય કરવાની પહિતના અર્થમાં રહે થયો. રાજસભાઓમાં વ્યવહાર-વિવાદના નિર્ણય અપાતા તેથી આ પહિતિનો ત્યાં વિશેષ ઉપયોગ થવાથી તે રાજના અમાત્યાદિને તથા વ્યવહાર-વિવાદ કરનારાઓને અને પછી સર્વ લોકમાં જાણીલી થઇ. આ વાત ઉપર ટાંકેલા ન્યાયાવતારના ૩૨ માં ક્લોકથી સ્પષ્ટ થાય છે. બીજી તરફ મીમાંસા કે જેનું મુખ્ય કાર્ય વેદાના અર્થના નિર્ણય કરવાનું હતું તેમાં પણ આ પહિતિ યેજાઇ. તેઓ આ નિર્ણય કરવાની પહિતિને ન્યાય કહેતા અને તેથી આન્વીક્ષિકીને બદલે ન્યાય શખ્દના પ્રયાગ શરૂ થયો. મીમાંસંકાના કેટલાયે શ્રંથો 'ન્યાય ' શખ્દયુક્ત છે, જેવા કે:-ન્યાયમાલાવિસ્તર, ન્યાયરત્નાકર, ન્યાયપ્રકાશ. પછી આન્વીક્ષિકી એટલે પહિતિસરની દાર્શનિક ચર્ચા એવા અર્થ રહે થયો. આ હેતુવિદ્યાના ઉપયોગ આયુર્વેદમાં પણ થયો અને ચરકે પણ આન્વીક્ષિકીના ઉલ્લેખ કર્યો. દ્રંકામાં કહીએ તો વેદાર્થનિર્ણયમાં તમજ વ્યવહારમાં આના ઉપયોગ થવાથી આ હેતુવિદ્યા સાર્વજનિક થઈ, જે કે અધ્યાત્મ-શાસ્ત્રો, ધર્મશાસ્ત્રો વગેરેએ એનું સ્થાન ગાણ છે એમ વાર વાર કહ્યું આમ તેના ગાણત્વ સંખ ધી અભિપ્રાયા લખવા પડતા, એનું કારણ એ જ હતું કે લોકામાં બહુ આદરને પામી હોવાથી તેના સર્વત્ર ઉપયોગ થવા માંછ્યા હતા આથી એ ચાહકસ છે કે વેદકાળ પછી આન્વીક્ષિકીના સમુદ્ભવ થયા અને ધીમે ધીમે શ્રુતિ–સ્મૃતિની તે પ્રતિસ્પર્ધા બની.

ન્યાયસૂત્ર પૂર્વેના વૈદિક ન્યાય-વિચારકામાં અપ્ટાવક, દત્તાત્રિય, પુનર્વસુ, આત્રેય અને સુલભા નામની વિદુર્ષીનાં નામા પૂર્વકાલીન ઉપનિષદ્ આદિ સાહિત્યમાં ઉપલબ્ધ થાય છે. History of Indian Logic pp. 9–17. ન્યાયસૂત્ર માટે પણ ઐતિહાસિક ગવષકાના એવા મત છે તેના ભિન્ન ભિન્ન સમયે ભિન્ન ભિન્ન કર્તાના હાથે સસ્કરણ થયાં હાય એમ લાગે છે. ગાતમે પ્રમાણ, પ્રમેય અને વાદ ઉપર લખ્યુ હશે, અને અક્ષપાંદે અવયવ અને અન્યમતપરીક્ષાના વિષય ઉમેયા હશે History of Indian Logic pp. 49-50. ન્યાય- વિચારણામાં ન્યાયસ્ત્રનું રથાન વ્યાકરણ સાહિત્યમાં પાણિનીના વ્યાકરણ જેવું છે.

પાણિનીનું વ્યાકરણ તેની પૂર્વના વૈયાકરણાના અનુભવના સાર જેવું છે અને એક મહાન્ વૈયાકરણની સુંદર સંમાહક શક્તિ અને અમિતમ વિવેચન તથા નિરૂપણશક્તિના મતાપે જેમ ચિરકાલીન ખ્યાતિ મેળવી શક્યુ છે, તેમ અનેક નૈયાયિકાની યુગાની વિચારણાને પરિણામે એક સમર્થ નૈયાયિકને હાથે ત્રિયાત થયેલ ન્યાયસ્ત્ર પણ તેવી જ સ્થાયી કીર્તિ મેળવી શક્યું છે; પરંતુ આથી કંઇ તે નૈયાયિક વિચારણાનુ મૂળ હાવાનું કરી શકતું નથી.

આન્વોક્ષિકી વિદ્યાના પ્રકીર્ણ વિષયા જુદે જુદે સ્થળે પ્રરૂપાયેલા પ્રાચીન શ્રંથામાં મળી આવે છે, પરંતુ તેને પદ્ધતિગદ્ધ કરનાર તરીકે તા ગાતમ અર્થાત્ મેઘાતિથિ ગાતમના નામ-નિદે શ મહાકવિ ભાસના 'પ્રતિમા' નાટકમાં (અંક પ મા. પૃ. ૭૯) તથા પદ્મપુરાશ, રકન્દપુરાશ, મત્સ્યપુરાશ વગેરમાં કરવામાં આવ્યા છે એના સમય ઇસ્વી સન પૂર્વે પપ૦ આસપાસ ડા. સતીશ્રચંદ્ર વિદ્યાભૂષણ ઢરાવે છે.

## कैन न्यायनी प्राचीनता अने आरतीय त्रिशाणिक न्याय

હવે પ્રશ્ન એ થાય છે કે જો ન્યાયસૂત્રની પૂર્વના યુગામાં નૈયાયિક વિચાર**ણા હતી તો** તેમાં જૈન નૈયાયિકાના કાળા છે? હાય તો તેના પુરાવા કેટલા છે? ઉત્તરમાં તેના પુરાવા ઘણા છે. એક તો ન્યાયસૂત્રના ભાષ્યમા ટેકાયેલા છે. ન્યાયસ્ત્રના ભાષ્યકાર વાત્સ્યાયન ઋષિ પહેલા અધ્યાયના પહેલા પાદના ખત્રીશમા સૂત્ર પર વિવેચન કરતાં લખે છે કે ગાતમ ઋષિએ ઉક્ત સ્ત્રમાં પ ચાવયવી વાકયપ્રયાગ બીજા નૈયાયિકાના દશાવયવી વાકયપ્રયાગ સામે પ્રરૂપ્યા છે.

વાત્સ્યાયનઋષિ એ સૂત્ર લઇ આમ વિવેચન કરે છે.—

# प्रतिज्ञाहेतूदाहरणोपनयनिगमनान्यवयवाः ॥ ३२ ॥

दशावयवानेके नैयायिका वाक्ये सञ्चक्षते. जिज्ञासा, संशयः, शक्यप्राप्तिः, प्रयोजनं, संशयव्युदास इति । ते कस्मान्नोच्यन्त इति ? × × × प्रकरणे तु जिज्ञासादयः समर्थाः अवधारणीयार्थोपकाराः । अर्थमायकाभावातु प्रतिज्ञाऽऽदयः साध्यवाक्यस्य भागाः एकदेशा-अवयवा इति ॥ ३२ ॥ —वान्स्यायन न्यायभाष्य-P. 36 Calcutta Edition.

વાત્સ્યાયનઋષિ સૂત્રકારને અનુકૃળ અર્ધ કરી કહે છે કે બીજા પાંચ અવયવ અર્ધને ઉપ-કારક છે પરંતુ સાધ્યવાક્યના અંગા તા પ્રતિજ્ઞાદિ પાંચ જ છે.

હવે પ્રશ્ન એ થાય છે કે દશાવયવી વાકયમયાંગ કરનારા નૈયાયિકા કાે હુ હશે ? સદ્દગત ડાં. સતીશચંદ્ર વિદ્યાભૃષણ "ભારતીય મધ્યકાલીન ન્યાયના ઇતિહાસ " (History of the Mediaeval School of Indian Logic) નામના ગ્રથમાં લખે છે કે-' દશવૈકાલિક નિર્શુક્તિમાં શ્રુતકેવલી ભગવાન ભદ્રભાઢુ, જે ઇ. સ. પૂર્વે ૪૩૩ થી ૩૫૫ સુધી વિદ્યમાન હતા, તેમણે જૈનમતના કેટલાક સિદ્ધાં 1નું સત્ય દર્શાવવા દશાવયવી વાકયના પ્રયાગ કર્યો છે, પરંતુ તમના આશય કંઇ ન્યાયગ્રાસની રચનાના ન હતા. તેમણે પ્રયોજેલા દશ અવયવ આ પ્રમાણે છે:-૧ પ્રતિજ્ઞા, ૨ પ્રતિજ્ઞાવિભક્તિ, ૩ હેતુ, ૪ હેતુવિભક્તિ, ૫ વિપક્ષ, ६ વિપક્ષ-પ્રતિષેધ, ૭ દર્શાન, ૮ આશંકા, ૯ આશંકાપ્રતિષેધ, ૧૦ નિગમન.

આમાંના આશંકા અને આશંકાપ્રતિપેધનુ ન્યાયભાષ્યમાં દર્શાવેલા સંશય અને સંશય-ન્યુદાસ સાથે સમીકરણ ચાકખી રીત થઇ શકે છે શક્યપ્રાપ્તિ અને પ્રયોજનને બદલે વિપક્ષ-પ્રતિષધ તથા હેતુવિબક્તિ, તથા જિન્નાસાને બદલે પ્રતિજ્ઞાવિબક્તિ-એ મતભેદને અંગે ભિન્ન પ્રયોગ હોય, એથી એટલુ ચાક્કસ ઠર છે કે ન્યાયસૂત્રો રચાયાં ત્યારપહેલાં ન્યાય સંખંધી ઘણા ઊઢાપાહ થઇ ચૂકયા હતા અને ભિન્ન ભિન્ન રીત દશાવયવી વાકયપ્રયોગ થતા હતા તેને બદલે ન્યાયસૂત્રકારે પંચાવયવી વાકયપ્રયાગ કર્યા જંકાબીના મત પ્રમાણે ન્યાયભાષાકાર વાત્સ્યાયનઋષિ ઇ. સ. ૩૦૦ ની આસપાસ થયા હતા. એટલે એમના વખતમાં જે દશાવયવી વાકય યાજનારાઓએ ફેરફાર કરેલા તે તેમણે ભાષ્યમાં નોંધ્યા છે, અર્થાત્ ભદ્રખાહુકૃત પ્રયોગ્યમાં વખત જતાં એટલા ફેરફાર થયા હશે, એમ સહજે અનુમાન થાય છે.

#### શ્રી. માહનલાલ ભગવાનદાસ ઝવેરી

આથી એમ અનુમાન થાય છે કે દશાવયવી વાકયપ્રયોગ કરનારા જૈન નૈયાયિકા ન્યાય-સ્ત્રકાર પૂર્વ થઇ ગયા હતા. સફગત ડાં. સત્તીશચંદ્ર વિદ્યાભૂષણનું એમ કહેવું છે કે ભગવાન્ ભદ્રભાહુએ કંઇ ન્યાયશાસ્ત્રની રચના કરતાં ઉક્ર્તપ્રયોગ કર્યો નથી—એ વાત ઠીક છે, પરંતુ તેમણે દશવૈકાલિક નિર્યુ ક્તિમાં ભિન્ન ભિન્ન સ્થળે ન્યાયશાસ્ત્રનું એવું તલસ્પર્શી જ્ઞાન દેખાડ્યું છે કે તેમના સમયમાં જેનન્યાય પદ્ધનિળદ્ધ થયા હતા એવુ અનુમાન થાય છે વળી ડાં. વિદ્યાભૂષણે પાતે જ નાંધ્યું છે કે સ્ત્યગડાંગ નિર્યુ ક્તિમાં જૈનન્યાયના મુખ્ય અંગ સ્યાદાદની પણ ભગવાન્ ભદ્રબાહુએ સ્ત્રચના કરી છે. વાચક પાત જ સ્વત ત્ર રીત વિચાર કરી શકે માટે દશવૈકાલિક નિર્યુ ક્તિના દશાવયવી વાકયપ્રયાગના ઉદલેખનું નીચ અવતરણ કર્યું છે.

ते उ पर्देश विभेत्ती हेउँ विभर्त्ती विवेक्खपिडसेईं। विदेशों आसंका तप्पेडिसेहो निर्गमणं च ॥ १३७॥

ત્યાર પછી એ નિર્યુક નિર્મા દરેક અવયવનું ઉદાહરણ આપ્યું છે

વળી પંચાવયવી વાક્યમયાં ગાના પણ તમણે નિર્જુક્તિ ગાથા પર માં ઉલ્લેખ કર્યો છે. વળી નિર્જુક્તિ ગાથા ૯૨ થી ૧૩૬ માં પ્રતિજ્ઞાવિશુદ્ધિ, હેતુશુદ્ધિ, ઉદાહરણશુદ્ધિ, ઉપનયશુદ્ધિ તથા નિગમનશુદ્ધિ એવા પાંચ વધુ અવયવા ઉમેરી તમણે બીજા પ્રકારના દશાવયવી વાક્યમયાં દર્શાવ્યો છે. હેતુના વ્યાપક, સ્થાપક, વ્યસંક તથા લૂષક એવા ચાર પ્રકાર સાદાહરણ દર્શાવ્યા છે.

अहवावि इमो हेऊ विन्नेओ तित्थमो चडविअप्पो। जावग थावग वंसग द्धसग हेड चडतथो उ॥ ८६॥ निर्युक्ति

ઉદાહરણુના પણ ચરિત તથા કલ્પિત એમ ભેદ પાડી દરેકના આહરણ, ત**દ્દેશ, તદ્દાપ** ને ઉપન્યાસ એવા ચાર પ્રકાર કહ્યા છે.

> चरिअं च कप्पिअं वा दुविहं तत्तो चडिवहेकेकं। आहरणे तहेसे तहोसे चेबुवन्नासे ॥ ५३॥ निर्युक्ति

शाननय तथा क्रियानय तेमक सर्वनयना पश् निर्शु कितमां उद्क्षेण छः—
णायमि गिण्हियन्वे अगिण्हियन्वंमि चेव अत्थंमि ।
जङ्यन्वमेव इइ जो उवएसो मो नओ नामं ॥ १४९ ॥ निर्युक्ति
सन्वेसि पि नयाणं बहुविहवत्तन्वयं निसामेत्ता ।
तं सन्वनयविसद्धं जं चरणगुणद्विओ साहू ॥ १५० ॥ निर्युक्ति

એ ઉપરથી જૈનન્યાયનું સ્વરૂપ શ્રી ભદ્રળાહુસ્વામીના સમયમાં અંકિત થઇ ચૂક્યું હતું એમ ઠરે છે.

## कैन न्यायनी प्राचीनता अने कारतीय त्रिशाणिक न्याय

વળી ભારતીય તત્ત્વજ્ઞાનના ઇતિહાસ (History of Indian Philosophy) ના લેખક ડાં. દાસગુમનું 'પણ માનલું છે કે વાત્સ્યાયન ભાષ્યકારના દશાવયવી વાકયયોજક નૈયાયિકાના ઉદ્દેશખ જેન નૈયાયિકાને ઉદ્દેશીને છે અને તેનાં પ્રમાણમાં તેઓ પણ ઉક્ત દશવૈકાલિક નિર્યુક્તિના દશાવયવી વાકયપ્રયાગ દેખાઢે છે. ( નુઓ પૃ. ૧૮૬). ડાં. દાસ- ગુમના ઉક્ત ઉદ્દેભ અગ્રેજમાં જ નીચે આપું છું.

"When Vatsyayana in his Nyayasutrabhasya 1, 1, 32 says, that Gautama introduced the doctrine of five propositions as against the doctrine of ten propositions held by other logicians he probably had this Jain view in his mind."

**હવે** न्यायसूत्रने। सभय विवारीओ:—

પ્રેા જેકાળીના મત પ્રમાણ, કૈાટિલ્ય માત્ર આન્વીક્ષિકીના જ ઉદલેખ કરતા હાવાથી, તેના સમયમાં એટલે ઇ. સ. પૂર્વે ૩૦૦માં ન્યાયસ્ત્રનું અસ્તિત્વ ન હતુ, પર તુ ડૉ. દાસગુપ્ત કહે છે કે ન્યાયસ્ત્રમાં જો કે ઘણાં ક્ષેપક સ્ત્રોના સમાવશ થયેલા છે, પર તુ કેવલ ન્યાય સંખંધના સ્ત્રો પ્રાચીન છે અને તે ઇ. સ. પૂર્વે ૪૦૦ થી ૩૦૦ માં રચાયાં હતાં. પાતાના આ કથનના સમર્થનમાં ગાલ્ડસ્ટકરના મત તંઓ ટાંકે છે કે પત જિલ (ઇ. સ. પૂર્વે ૧૪૦) અને કાત્યાયન (ઇ. સ. પૂર્વે ૪૦૦) ન્યાયસ્ત્રના માહિતગાર હતા, પર તુ તેઓ આગળ એમ લખે છે કે ન્યાયસ્ત્રના કેવળ ન્યાય વિભાગની પૂર્વે પણ અન્ય દર્શનના વિચારકાની એ જ વિષય પર ન્યાયની વિચારણા હતી અને તેના સનર્થનમાં ઉજા પંચાવયવી વાકય સંખધી સ્ત્ર પરના ન્યાય-ભાષ્યકારના ઉદલેખ તેઓ ટાંકે છે અને ટિપ્પણમાં કહે છે કે:-તે એશક જૈનમતને ઉદ્દેશીને છે. (જીઓ પૃ. ૨૮૦) અને એ રીત ડૉ. દાસગુપ્ત પણ અદ્ર-ખાહુકૃત ન્યાયવિચારણાને ગાતમસ્ત્રના પ્રાચીન ન્યાય વિભાગથી પણ પ્રાચીન માને છે. આ ઉપરથી જૈન ન્યાયની પ્રાચીનતા તેમ જ સ્વતંત્રના સિદ્ધ થાય છે.

વધુમાં નીચે આપેલા ઉલ્લેખા પરથી માલૂમ પડશે કે ભગવાન ભદ્રળાહુસ્વામી ઓછા અવયવના વાક્યના પ્રયાગથી પણ માહિતગાર હતા અને જિનેશ્વર ભગવાનનાં વચનકથન માત્રથી સિદ્ધ છે એમ કહી આગમપ્રમાણન સ્ચવતા હાય એમ લાગે \* છે ઉક્ત ઉલ્લેખા આ પ્રમાણે છે:-

जिणवयणं सिद्धं चेव भण्णए कत्थइ उदाहरणं । आसज्ज उसोयारं हेउऽवि किहं चि भण्णेज्जा ॥ ४९ ॥ कत्थइ पंचावयवं दसहा वा सब्बहा न पिंडसिद्धं । न य पुण सब्बं भण्णइ हंदी सविआरमक्खायं ॥ ५० ॥

<sup>\*</sup>તેઓ પંચાવયવી વાકયના પણ ૨૫ષ્ટ ઉલ્લેખ કરે છે. તેમનું તાત્પર્ય એ છે કે પ્રયોજન, અધિકારી વગેરે જોઇ ઓછા કે વધારે અવયવના વાકયના પ્રયોગ કરવા.

#### શ્રી. માહનલાલ ભગવાનદાસ ઝવેરી

નિર્યુ ક્તિમાં જૈનન્યાયનુ નિરૂપણ આપણે જોયું. હવે આપણે તપાસીએ કે આગમામાં જૈન ન્યાયનું નિરૂપણ કર્ય કર્ય સ્થળે અને કેટલુ છે પ્રાચીન આગમામાં ઠાણાંગ અને ભગન્વતીમાં ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારના પ્રમાણના ઉલ્લેખ છે અને ત્યારપછીના આગમામાં અનુયાગદ્ધાર તથા નંદિસ્ત્રમાં પણ પ્રમાણના વિવિધ ભેદોનુ વર્ણન છે. ઠાણાંગ, અનુયાગ તથા નંદિમ નયનું વિવરણ છે. વાંચકા સ્વયં તે વિચારી શકે માટે ઉક્ત ઉદ્લેખા નીચે આપ્યા છે.

दुविहे नाणे पन्नते तं जहा--पन्नक्खे चेव परोक्खे चेव। पन्नक्खे नाणे दुविहे पन्नते तं० केवलनाणे चेव णोकेवलनाणे चेव २ ४ णोकेवलणाणे दुविहे पं० तं० ओहिणाणे चेव मणपज्जवणाणे चेव १२ ४ परोक्खेणाणे दुविहे पन्नते तं० आमिणिबोहिणाणे चेव सुयणाणे चेव १७ आमिणिबोहियणाणे दुविहे पं० तं० सुयनिस्मिए चेव असुयनिस्मिए चेव १८, सुयनिस्मिए दुविहे पं० तं० अत्थोग्गहे चेव वंजणोग्गहे चेव १९, असुयनिस्मितेऽपि एवमेव २० सुग्रनाणे दुविहे पं० तं० अंगपविद्वे चेव अंगबाहिरे चेव २१, अंगबाहिरे दुविहे पं० तं० आवस्मयवहरित्ते चेव २२, आवस्मयवित्रित्ते दुविहे पं० तं० कालिए चेव उकालिए चेव ॥ २३॥

જેનન્યાયમાં જ્ઞાનને જ પ્રમાણ માન્યુ છે, (પૃ. કર डाणांग-समिति आवृत्ति) અને આમાં જ્ઞાનના પ્રત્યક્ષ અને પરાક્ષ છે ભેદ કરી પ્રત્યક્ષના કેવલજ્ઞાન અને નોકેવલજ્ઞાન (= મનઃ-પર્યવ અને અવધિ) અમ છે લેદ તથા પરાક્ષના આભિનિષ્ણાધિક=મિત અને શ્રુતજ્ઞાન એમ છે લેદ દર્શાવ્યા છે.

ઠાણાંગના નીચેના ળીજા ઉલ્લેખમાં પ્રત્યક્ષ, અનુમાન, ઉપમાન અને આગમ એવા પ્રમાણના ચાર ભેદો વર્ણવ્યા છે. અહિંયા હેતુ શબ્દ પ્રમાણના અર્થમાં યોજાયો છે, અને આગળ અનુમાનના અર્થમાં યોજાયો છે. કારણ એ અર્થ સાથે ભિન્ન ભિન્ન ત્રણ અર્થમાં હેતુ શબ્દના પ્રયોગ આગમમાં થયો છે.

अथवा हेऊ चडिवहे पं० तं०-पश्चक्ले अणुमाणे ओवस्मे आगमे, अथवा हेऊ चड-विवहे पं० तं०--अत्थित्तं अत्थि सो हेड १, अत्थित्तं णत्थि सो हेऊ २, णत्थित्तं अत्थि सो हेऊ ३, णत्थित्तं णत्थि सो हेऊ ४ (सू० ३३८) पृ० २५३ ठाणांग-समिति आषृत्ति

ઠાણાંગમાં નયોનું વર્ણન પણ છે:-

सत्तमुळनया पं० तं०-नेगमे संगहे ववहारे उज्जुसत्ते सहे सममिरूढे एवंभूते (सू. ५५२) पृ.३९०

ઠાણાંગમાં સ્થાન ૪, ઉદ્દેશ ૨, પૃ ૨૩૩ પર સત્યના ચાર નિક્ષેપ વર્ણું બ્યા છે:--

चडिंबहे सचे पं० तं०-णामसचे ठवणसचे दन्वसचे भावसचे ( सू० ३०८ ) શ્રી ભગવતી સત્રમાં નીંચે દર્શાવ્યા પ્રમાણે ચાર લેકવાળા પ્રમાણનું નિરૂપણ છે:---

# कीन न्यायनी प्राचीनता अने कारतीय त्रिशाणिक न्याय

से कि तं पमाणे ?, २ पमाणे चउठिवहे पण्णने, तं जहा-प्यक्खे अणुमाणे ओवम्मे आगमे, जहा अणुओगदारे तहा णेयव्वं पमाणं जाव तेण परं नो अत्तागमे नो अणंतरागमे परंपरागमे । (सू० १९३) व्याख्याप्रक्रित पृ० २२१-२ (सिमिति)

નીચે દર્શાવ્યા પ્રમાણે નંદીસ્ત્રમાં જ્ઞાનના પ્રત્યક્ષ તથા પરાક્ષ એવા **એ પ્રકાર તથા** પ્રત્યક્ષ, અનુમાન, ઉપમાન અને આગમ એવા ચાર પ્રકાર વર્ણવ્યા છે.

नंदीसूत्र (सिमिति) पृ. ६५ नाणं पंचिवहं पञ्चनं, नं जहा—आमिणिबोहिअनाणं सुअनाणं ओहिनाणं मणपज्जवनाणं केवलनाणं ( मू० १ )

पृ० ७१-तं समासओ दुविहं पण्णतं, तं जहा-पश्चक्खं च परोक्खं च ( सू० २ )

पृ० ७५-७६ से कि तं पश्चक्यं ? पश्चक्खं दुविहं पण्णत्तं, तं जहा-इंदियपश्चक्खं नोइंदियपश्चक्खं च। (सू० ३) से कि तं इंदिअपश्चक्यं ? इंदिअपश्चक्यं पंचविहं पण्णत्तं तं जहा-सोइंदिअपश्चक्यं चिंग्यदिअपश्चक्यं घाणिदिअपश्चक्यं जिडिंभदिअपश्चक्यं फासिदिअपश्चक्यं, से तं इंदिअपश्चक्यं। (सू० ४) से कि तं नोइंदिअपश्चक्यं ? नोइं-दिअपश्चक्यं तिविहं पण्णत्तं, तं जहा-ओहिनाणपश्चक्यं मणपज्जवणाणपश्चक्यं केवलनाण-पश्चक्यं (सू० ५) × से तं पश्चक्यनाणं। (सू० २३)

पृ० १४०-से किं नं परोक्खनाणं ?, परोक्खनाणं दुविहं पश्चनं, तं जहा-आमिणि-बोहिअनाणपरोक्षं च सुअनाणपरोक्ष्यं च, जत्थ आमिणियोहियनाणं तत्थ सुयनाणं जत्थ सुअनाणं तत्थामिणियोहियनाणं, दोऽवि एयाई अण्णमण्णमणुगयाई, तह्वि पुणइत्थ आयरिआ नाण्णत्त पण्णवयंति—अमिनिबुज्झइत्ति आमिणियोहिअनाणं सुणेइत्ति सुअं, मइ पुन्वं जेण सुअं न मइ सुअपुन्विआ। (सू० २४)

पृ० १४३-अविसेसिआ मई मइनाण च मइअन्नाणं च, विसेसिआ सम्महिहिस्स मई मइनाणं मिच्छदिहिस्स मई मइअन्नाणं, अविसेसिअं सुयं सुयअन्नाणं च, विसेसिअं सुयं सम्महिहिस्स सुयं सुअनाणं मिच्छहिहिस्स सुअं सुयअन्नाणं। (सू० २५)

पृ० १४४-से किं तं आमिणिबोहिअनाणं ? आभिणिबोहियनाणं दुविहं पन्नसं, तं जहा-सुयनिस्सियं च असुयनिस्मियं च । से किं तं असुअनिस्सिअं ?, असुअनिस्सिअं च च विवहं पन्नसं, तं जहा-उप्पत्तिआ ? वेणइआ २ कम्मया ३ परिणामिया ४ । बुद्धी चड-विवहा बुत्ता, पंचमा नोवलब्भइ ॥ ५९ ॥ (सू० २६)

से कि तं सुक्षनिस्मिअं?, २ चउव्विहं पण्णत्तं, तं जहा—उगाह १ ईहा २ अवाओ ३ धारणा ४ (सू० २६ ) इत्यादि ।

પર્યાયાસ્તિક અને દ્રવ્યાર્થિક નયના વ્યવચ્છિત્તિતય તથા અવ્યવચ્છિત્તિનય એ નામથી ન'દીસૂત્રમાં ઉલ્લેખ છે:—

" इबेइयं दुवालसंगं गणिपिडगं वुच्छित्ति नयद्वयाए माइअं मपज्जवसिअं, अवुच्छि-त्तिनयद्वयाए अणाइअं अपज्जवसिअं।"

અનુયાગદ્ધાર સૂત્રમાં જ્ઞાનના પ્રત્યક્ષ, અનુમાન, ઉપમાન તથા આગમ એવા ચાર પ્રકાર વર્ણુ ત્યા છે વળી મૂળ આગમામાં જૈનન્યાયનું સાથી વિશેષ વર્ણુન અનુયાગદ્ધાર સૂત્રમાં છે. પ્રમાણના અધિકાર તેના ભિન્નભિન્ન અર્ધમાં અને ખાસ કરીને ન્યાયશાસ્ત્રમાં પ્રયાભયલા અર્ધમાં વિસ્તારથી ચચ્ચી છે તે ઉપરાંત નય અને નિર્ણયાના અધિકાર પણ વિસ્તારથી વર્ણુ વ્યા છે. હાલમાં સામાન્ય રીતે નિર્ણયાના ચાર મુખ્ય પ્રકાર જાણીતા છે પર તુ અનુયાગદ્ધાર સૂત્રમાં તેના અનેક પ્રભેદા દેખાવ્યા છે. ટૂંકમાં કહીએ તા સૂત્ર ૧૩૦ થી માંડી ગ્રથના છેવટ સુધી ન્યાયશાસ્ત્રના જ અધિકાર છે. એ બધાં સૂત્ર અંત્રે આપવાં એ વધારે પડતી જગ્યા રાકવા જેવુ છે, માટે પ્રમાણ, નય અને નિર્ણયાના સંખંધમાં ખાસ ઉપયાગી જ સૂત્રાનાં અવતરણ નીચે આપું છું:—

से किं तं पमाणेणं ?, २ चउव्विहे पण्णत्ते, तं जहा—नामप्पमाणे ठवणप्पमाणे दव्य-प्पमाणे भावप्पमाणे । × × × पृट १४४

से कि तं जीवगुणप्पमाणे ?, २ तिविहे पण्णते, तं जहा-णाणगुणप्पमाणे दंसणगुणप्पमाणे चिरतगुणप्पमाणे । से कि तं णाणगुणप्पमाणे ?, २ चडिवहे पण्णते, तं जहाप्रवस्ते अणुमाणे ओवम्मे आगमे । से कि तं प्रवस्ते ?, २ दुविहे पण्णते, तं जहा-इंदिअप्रवस्ते अ णोइंदिअपश्वस्ते अ । से कि तं इंदिअपश्वस्ते ?, २ पंचिवहे पण्णते, तं
जहा-सोइंदिअपश्वस्ते चक्खुरिंदियपश्चस्ते घाणिदिअपश्वस्ते जिन्भिदिअपश्वस्ते फार्सिदिअपश्वस्ते, से तं इंदिअपश्वस्ते । से कि तं णोइंदियपश्चस्ते ?. २ तिविहे पण्णते, तं
जहा-ओहिणाणपश्चस्ते मणपञ्झवनाणपश्चस्ते केवलणाणपश्चस्ते, से तं णोइंदियपश्चस्ते , से
तं पश्चस्ते । से कि तं अणुमाणे ? २ तिविहे पण्णते, तं जहा-पुञ्चवं सेसवं दिष्टसाहम्मवं।

## જૈન ન્યાયની પ્રાચીનતા અને ભારતીય ત્રિશાખિક ન્યાય

પછી પૂર્વવત્, શેષવત્ અને દૃષ્ટસાધમ્ય વત્ અનુમાનનાં ઉદાહરણા આપ્યાં છે.

# से तं अणुमाणे।

से कि तं ओवस्मे ?, २ दुविहे पण्णत्ते, तं जहा—साहस्मोवणीए अ वेहस्मोवणीए अ । से कि तं साहस्मोवणीए ?, २ तिविहे पण्णत्ते, तं जहा—किंचिसाहस्मोवणीए पायसाहस्मोवणीए सञ्जसाहस्मोवणीए ।  $\times$   $\times$   $\times$ 

से किं तं वेहम्मोवणीए ? २ तिविहे पण्णत्ते, तं जहा-किंचिवेहम्मे पायवेहम्मे सञ्बवेहम्मे । १ १ १ × से तं ओवम्मे ।

से किं तं आगमे ?, २ दुविहे पण्णत्ते-लोइए अ लोउत्तरिए अ । 🗸 🔀

से तं आगमे, से तं णाणगुणव्यमाणे । 📈 🔍

से किं तं नयप्पमाणे <sup>१</sup>, २ तिविहे पण्णत्ते. तं जहा-पत्थगदिद्वंतेणं वसहिद्दितंण पएमदिद्वंतेण (पृ० २२२) ४ ४ से तं नयप्पमाणे ।

से कि तं संखप्पमाणे ? अट्टविहे पण्णत्ते, तं जहा-नामसंखा, ठवणसंखा, दृश्वसंखा, ओवम्मसंखा, परिमाणसंखा, जाणणासंखा, गणणासंखा, भावसंखा। पृ० २३० ४ ×

से तं भावप्पमाणे। से तं पमाणे। पमाणेनि पयं समत्तं। (सू० १४६) प्र० २४१

से किं तं निक्खेंवे ?, २ तिविहे पण्णत्ते, तं जहा—ओहनिष्फण्णे नामनिष्फण्णे सुत्ता-ठावगनिष्फण्णे । से किं तं ओहनिष्फण्णे ? २ चउठिवहे पण्णत्ते, तं जहा—अञ्झयणे अञ्झीणे आए खवणा । से कि तं अञ्झयणे ?, २ चउठिवहे पण्णत्ते, तं जहा—णामञ्झयणे ठवणस्मयणे दव्वञ्झयणे भावञ्झयणे, णामहवणाओ पुठ्वं विष्णिआओ ।  $\times$   $\times$  से तं निक्खेंवे (सू० १५० ए० २५७)

से कि तं णए ?, सत्तमूळणया पण्णत्ता, तं जहा—णेगमे, संगहे, ववहारे, उज्जित्तुए, सहे, समिमकृढे, एवंभूए, तत्थ-णेगेणि माणेहिं मिणइ ति णेगमस्स य निरुत्ती । सेसाणं पि नयाणं लक्खणमिणमो सुणह वोच्छं ॥ १२६ ॥ संगहिआ पिंडिअत्धं संगहवयणं समासओ विति । वश्च विणिच्छिअत्थं ववहारो सञ्बद्वेसुं ॥ १३७ ॥ पच्चुप्पन्नग्गाही उज्जुसुओ णयविही मुणेअञ्बो । इच्छइ विसेसियतरं पच्चुप्पणं णओ सहो ॥ १३८ ॥ वत्थूओ संकमणं होइ अवत्थू नए समिमकृढे । वंजणअत्थतदुभयं एवंभूओ विसेसेइ ॥ १३९ ॥ णायंमि

गिण्हिअब्बे अगिण्हिअब्बंमि चेव अत्थंमि । जइअब्बमेव इइ जो उवएसो सो नओ नाम ॥ १४०॥ × × से तं नए। (सू० १५२) प्र० २६७

अत्थित्ति किरियवादी वयंति णित्थि अकिरियवादीय | अण्णाणी अण्णाणं विणइत्ता वेणइयवादी || ११८ || पृ० २०७ असियसयं किरियाणं अक्किरियाणं च होइ चुल्लसीती | अम्राणिय सत्तद्वी वेणइयाणं च बत्तीसा || ११९ || पृ० २०९ सूत्रकृतांग (सिमिति)

ઉપર આપેલાં આગમાનાં વિવિધ અવતરણાથી સિદ્ધ થાય છે કે જૈન ન્યાયનાં મુખ્ય અંગા પ્રમાણ, નય તથા નિક્ષેપ એ સર્વનું આગમામા નિરૂપણ છે. આપણે બેયું તેમ તેમાં પ્રમાણ, નય તથા નિક્ષેપનું તા સ્પષ્ટ વર્ણન છે, પર તુ સપ્તભ'ગીરૂપ સ્યાઠાદનુ જે ગર્ભિત રીતે વર્જુન છે તે હવે દર્શાવીશું. ઠાણાંગમાં અજ્ઞાનવાદીઓના ૧૭ ભેદના ઉલ્લેખ આવે છે તેમ જ સ્યાગડાગ નિર્શુક્તિમાં પણ તેના ઉલ્લેખ છે. એ ૧૭ ની સંખ્યા અ પ્રમાણે ગણાય છે. જીવાદ નવ પદાર્થ સપ્તભંગીના સાત ભ ગવડે અંગ્રંય છે એ પ્રમાણે ભિન્ન ભિન્ન ૧૩ પ્રકાર થયા, અને તેમાં ભાવની અસ્તિતા, નાસ્તિતા, અસ્તિનાસ્તિતા તથા અવક્તવ્યતાથી બીજા ચાર પ્રકાર ઉમેરાતાં ૧૭ ભેદ થાય છે. તથી ૧૭ ભેદના ઉલ્લેખમાં સપ્તભંગી ગર્ભિત રીતે સ્ત્રુચવાર્ષ છે વળી વિશેષ ૧૫૪ ઉલ્લેખ શ્રી ભગવતીસ્ત્રમાં ભગવાનની ઉત્તર-શૈલીમાં માલૂમ પડે છે. એ પ્રમાણે જૈનન્યાયનાં સવે અ ગાનુ વધતુ—આંછું વિવરણ જૈનાગંમામા હોવાથી જૈનન્યાયની પ્રાચીનતા સિદ્ધ થાય છે. વળી પ્રાે. જેકાળી પણ જૈનસ્ત્ર ભાગ ૨ જાની પ્રસ્તાવનામાં પૃ. ૨૭–૨૮ પર લખે છે કે:—"દાખલા તરીકે હું ધારું છું કે સજયના અગ્નેયવાદ સામે શ્રી મહાવીરે સ્યાદાદ સ્થાપ્યો (પ્રરૂપ્યા) )"

ડા. સતીશચંદ્ર, જોધપુરના જેનસાહિત્ય સંમેલનમાં કરેલા ભાષણમાં સ્યાદ્રાદ વિષે કહે છે કે:–ઐાદ્ધાના ચતુષ્કાેટિક ન્યાય સામે શ્રી મહાવીરે સપ્તભગી સ્યાદ્રાદ પ્રરૂપ્યાે.

Dr. Satischandra Vidyabhushana in his presidential address at the Jain Literary Conference of Jodhpur said about origin of स्वाहाद:-" It is known to all that the Brahmanic philosopher Kanada the founder of the Vaiseshika philosophy laid down six categories all included under the head "It is or Existence." Later commentators added another category called Non-Existence or 'it is not.' The Buddhists astonished the world by declaring that Nirvana or S'unyatva was that which transcended four conditions, viz. Existence, Non-Existence; both and neither (Asti, Nasti, Ubhaya, Anubhaya in Chatushkoti vinirmuktam

#### कैन न्यायनी प्राचीनता अने कारतीय त्रिशाणिक न्याय

S'unyatvam) But the Jain doctrine of 'Syadvad' had laid down even conditions which we believe include all possible alterations." P. 21, Pt. 1, Report, Jain Sahitya Sammelan 1916.

# नासन्न सन्न सदसन्न चाप्यनुभयात्मकम् । चतुष्कोटिविनिर्भुक्तं तत्त्वं माध्यमिका विदुः ॥ (स्याद्वादमंजरी पृ० २३८ ) रा. जै. शास्त्रमाला आवृत्ति

પ્રારંભમાં દર્શાવવામાં આવ્યુ તેમ ન્યાયસૂત્રની અસર દરેક દર્શન પર થઇ અને ખાસ કરીને વાદવિવાદ તથા ખંડન-મંડન માટે તા તેની જ પરિભાષા અને નિયમા સ્વીકારાયા. આથી કંઇ એમ સમજવાનું નથી કે એ જ વિષયમાં અન્ય બ્રન્થાએ કે બ્રન્થકારાએ ત્યાર-પછી પણ અસર કરી નથી.

દરેક યુગના યુગપ્રવર્તક ચન્થે દરેક દર્શન પર અને ખાસ કરીને ન્યાયની વિચારણામાં ખહુ જ અસર કરી છે. જૈન દર્શનમા દાર્શનિક પદ્ધતિએ રચાયલા યુગપ્રવર્તક ચંચ તરીકે સાથી પહેલાં " ન્યાયાવતાર " આવે છે. આ ચથ પ્રસિદ્ધ વાદી સિદ્ધસન દિવાકરની કૃતિ છે.

એમના પંડિતમાન્ય થય તા સન્મતિના છે, અને તેના પર શ્વેતાંબર મહ્લવાદીએ અને દિગંબર સુમતિએ ટીકાં રૂરી હતી, પરતુ દાલ તે ટીકાં બા ઉપલબ્ધ નથી હાલમાં તા તર્કે પંચાનન અભયદેવસૂરિની તત્ત્વંબાધવિધાયની અપરનામ વાદમદાર્બુ વ ટીકા ઉપલબ્ધ છે, જે સર્વ દર્શનના તે સમય સુધીના શ્રથાની સમાલાગ્રના તથા સંત્રહર્ય છે, પરતુ આ ટીકા તેમ જ પૂર્વેની ટીકાઓ કાં તા બહુ ગહન હાવાની કે બીજા ગમે તે કારખુન લઇને પછીના શ્રન્થકારા પર મૂળકૃતિના ઉચ્ચ ગુંગાના પ્રમાણમા ધારીએ તેટડી અસર પાડી શકી નથી. એક અપેક્ષાએ તો એ ટીકાઓએ મૂળ શ્ર ધરતને સુવર્ણના આધિકચ્ચી ઢાંકી દીધું, પરંતુ ન્યાયાનવતારની અસર તો પછીના શ્વતાંમર તેમ જ દિગ બર નૈયાયિકા પર તેમ જ બાહ અને વૈદિક નૈયાયિકા પર પણ ઓછા—વધતા પ્રમાયમાં પડી છે દિગંબરીય ' આસમીમાંસા '' પણ એવી જ પ્રસિદ્ધિને પામી છે અને એ ઉપર અષ્ટશતી, અષ્ટસહસ્ત્રી, અષ્ટસહસ્ત્રી ટીકા—વિવરણ વગેર રચાયાં.

એ જ પ્રમાણે પ્રસિદ્ધ ભાદવાદી દિલ્નાગના "પ્રમાણસમુચ્ચય "એ પણ યુગ-પ્રવર્તક શ્રંથ હતો અને તેના પર સંખ્યાળ ધ દીકાઓ રચાઇ હતી એ શ્રંથની અસર એ શ્રંથકરના સમકાલીન તથા પદ્માદ્ભાવી શ્રથા પર બહુ માટા પ્રમાણમા પડી હતી એ જ દિલ્નાગના "ન્યાયપ્રવેશ" પર શ્રીહરિબદ્રસ્ર્રિએ પણ દીકા રચી છે. એ બન્ને મૂળ અને દીકા જૈન ભાંડારમાંથી જ ઉપલબ્ધ થયાં અને ગાયકવાડ ઑરિયેન્ટલ સિરિઝમાં મુદ્રિત થયેલ છે. બીજા દર્શનોની જેમ જૈનદર્શન પણ તે સમયમાં ભાદન્યાય-વિચારણાની અસર નીચે આવ્યું.

આપણું જોઇ ગયા તમ આગમ સાહિત્યના ઉદ્દેભવની સાથે જ જૈન ન્યાયના પણ ઉદ્દેભવ થયા અને વધુ સમય જતાં વિકાસ પણ થતા રહ્યા વૈદિક દર્શના કરતાં જૈન દર્શનમાં ન્યાયને

#### શ્રી. માહનલાલ બગવાનદાસ ઝવેરી

ઘણું મહત્ત્વનું સ્થાન મળ્યુ, અને તે એટલે સુધી કે આવી ઉક્તિએા પત્રુ <mark>આગમનાં લક્ષણ</mark> પરત્વે મળે છે:—

> तापच्छेदकेषः शुद्धं वचनं त्वागमं विदुः। तापो ह्याप्तप्रणीतत्वमाप्तो रागादिसंक्षयात्॥

> > शांत्याचार्यकृत प्रमाणवार्तिक परि० ४-ऋो० १

यस्त्वाप्तप्रणीत आगमः स प्रमाणमेव । कपच्छेदतापलक्षणोपाधित्रयिवशुद्धत्वात् ॥ स्याद्वादमंजरी पृ० २३६ ।

હરિભદ્રસૂરિકૃત પંચવસ્તુકના ચાથા દ્વારમા કષાદિનુ સ્વરૂપ આમ વર્ણું છે.

्पाणवहाईआणं पावद्वाणाण जो उ पिंढसेहो । झाणज्झयणाईणं जो य विही एम धम्मकसो ॥ १॥ बज्झाणुद्वाणेणं जेण ण बाहिकाए तयं णियमा । संभवद्द य पिसुद्धं सो पुण धम्मिम्म छेउत्ति ॥ २॥ जीवाइभाववाओ बंधाइपमाहगो इहं तावो । एएहिं परिसुद्धो धम्मो धम्मत्तणसुवेइ ॥ ३॥ स्याद्वाद्मंजरी पृ० ३४५

આમ જૈન ન્યાયનાં મૂળ પ્રાચીનકાળથી જ આગમમાં હોવા છતાં ભિન્ન ભિન્ન દર્શનના યુગપ્રવર્તક ન્યાયમાંથની વિચારણાં, પરિભાષા તથા શૈલીની અસર જેન ન્યાયમાંથા પર પણ થઇ છે અને તે કાંઇપણ જીવત વિચારક દર્શન માટે અનિવાર્ય છે; કારણ કે તે સિવાય તત્ત્વ- જ્ઞાનમાં પ્રગતિ થવા સંભવ કે અવકાશ રહતા નથી. ઊલડું જૈન દર્શનનું એ તો એક ઉપ- યોગી લક્ષણ છે કે માલિક સિદ્ધાંતાથી અવિરુદ્ધ ઉપયોગી સારભૂત તત્ત્વોનું વિવેચનપૂર્વક ચહ્યુ કરવું અને તથી જ તે ચાતરફનાં સંઘર્ષણ છતાં ટકી શક્યું છે. આનાં ઉદાહરણા શાધકદિથી એનારને ઘણાં મળી આવે છે. પહેલાં તા માત્ર પ્રમાણની પૃથક ચર્ચા એ બાદ્ધ અને જૈન મંથામાં જ ઘણા સમય સુધી મળે છે ઠેઠ ગંગરા ઉપાધ્યાયના યુગપ્રવર્તક વૈદિક ન્યાયના પૃર્ણ પ્રતિનિધિ—શ્રથ તત્ત્વચિતામણિ તથા બાસર્વજ્ઞના ન્યાયસારના રચનાકાળ સુધી વૈદિક નૈયાયિકા કેવળ પ્રમાણની ચર્ચા કરતા માલ્મ પડતા નથી એ સભવ છે કે ળાદ્ધ નૈયા યિકાએ પ્રમાણની સ્વતંત્ર ચર્ચા કરવાની પહેલ કરી હાય. પ્રમાણની આમ સ્વતંત્ર ચર્ચા શરૂ થતાં એક રીતે એઇએ તા ન્યાય એ માત્ર વૈદિકોના જ, એ સ્થિતિ રહી નહિ અને ન્યાય-વિચારણા જૈન, બાદ્ધ અને વૈદિક વિચારકાના બુદ્ધિપ્રવાહની ત્રિવેણીરૂપે વહવા લાગી. \*આમ ભારતીય ન્યાયની ઘણી સુંદર રીતે એકતા સધાઇ અને પરસ્પરના આફ્રેપ પ્રત્યાક્ષેપમાંથી ભારતીય ન્યાયની ઘણી સુંદર રીતે એકતા સધાઇ અને પરસ્પરના આફ્રેપ પ્રત્યાક્ષેપમાંથી

<sup>\*</sup> આ કારણે ભારતીય ત્રિશાખિક ન્યાય એમ વ્યા લેખનુ અપર મથાળું કર્યું છે.—**સંપાદક** 

સર્વ માન્ય લક્ષણે પરિભાષા નિયમા આદિ ઘડાયા; અને આજે આપણે સમન્વયની દિષ્ટિએ તપાસીએ તો ત્રણે માર્ગના ન્યાયત્ર થાના એકત્રિત અલ્યાસ સિવાય લારતીય ન્યાયના અલ્યાસકને ત્રુટિઓ જ નજરે આવે એમ ખાત્રી થાય છે. એ ત્રિશાખિક ન્યાયવૃક્ષ નહિ તા છિજ્ઞભિન્ન સ્થિતિમાં જ નજરે આવે છે.

કયા દર્શનના કયા બ્રન્થે અન્ય દર્શનના કયા બ્રથ કે વિચારક પર કેટલી અસર કરી એનું ચાક્કસ માપ કાઢવું મુશ્કેલ છે, તો પણ સામાન્ય દિષ્ટિએ જેન ન્યાય પર અન્ય બ્રંથાની કેવી અસર પડી તથા તેની અન્ય બ્રથા પર કેટલી પડી એના સામાન્ય ઉદલેખ થઇ શકે. આગમમાં વર્ણવેલા પ્રમાણના ચાર પ્રકાર પ્રાચીન નૈયાયિક વિચારણા અનુસાર છે અને ઉપલબ્ધ ન્યાયસ્ત્રના ચાર પ્રકારને મળતા આવે છે આ પ્રાચીન અસ્કુટ વૈદિક ન્યાયની કે સર્વન સામાન્ય વિચારકાની અસર તરીકે એમળખાવી શકાય અનુમાનના પૂર્વવત્, શેષવત્ તથા દષ્ટસાધમ્યવત્ એવા ત્રણ પ્રકાર જે અનુયાગઢારસ્ત્રત્રમાં વર્ણવ્યા છે તે ન્યાયસ્ત્રમાં વર્ણવેલા અનુમાનના ત્રણ પ્રકારને મળતા આવે છે આમાં પણ સામાન્ય સર્વદર્શનના નૈયાયિકાની કાર્ષ એક સાધારણ વિચારણાનાં મૂળ કે વૈદિક ન્યાયના અવિકસિત મૃળ આળખી શકાય.

જૈન નૈયાયિકાએ પ્રાર ભમા સવેમાન્ય પદ્ધતિના સ્વીકાર કર્યો હશે એમ ન્યાયાવતારના નીચે આપેલા શ્લોકા પરથી સિદ્ધ થાય છે:—

प्रसिद्धानि प्रमाणानि व्यवहारश्च तत्कृतः । प्रमाणलक्षणस्योक्तो ज्ञायते न प्रयोजनम् ॥ न्या०२॥ प्रमाणादिव्यवस्थेयमनादिनिधनात्मिका । सर्वसंव्यवहर्तृणां प्रसिद्धापि प्रकीर्तिता ॥न्या०३२॥

જૈનાએ પ્રમાણને પ્રત્યક્ષ અને પરાક્ષ એવા બે પ્રકારમાં જુદી જુદી પદ્ધતિએ વિલક્ત કર્યું તમાં ભાૈદ્ધ અસર હાવાનું અનુમાન થાય છે. વળી પ્રત્યક્ષના વ્યાવહારિક અને પારમા-ર્થિક એવા બે ભેદ કરી લાેકસ'ગ્રહ પણ કરવામાં આવ્યા બાેહ ન્યાય મચા પર પણ જૈનાએ ટીકાએ રચી અને ઉમાસ્વાતિ, મદ્મવાદી, જિતભદ્રગણિ ક્ષમાશ્રમણ, હરિભદ્રસૂરિ તમના શિષ્યોએ ગાહન્યાયના તલસ્પર્શી અભ્યાસ કરેલા હાવાનાં પ્રમાણા મળે છે. ન્યાય-પ્રવેશ પરની શ્રી હરિભદ્રસરિની ટીકાના ઉપર ઉકલેખ થઇ ચકરોા છે બીજો દાખલા મદ્ધ-વાદીની છાહ ન્યાયત્ર થ ન્યાયબિદુ ટીકા ઉપરનું ટિપ્પનક છે આ મહ્યવાદી તે મહ્યવાદી ખીજા સમજવા, કારણ કે ન્યાયળિંદ્ર ટીકા ધર્મીત્તરે ઇ સ. ૮૪૭ લગભગ રચી છે એવં ઇતિહાસગ્રાનું માનવુ છે આમ ભાદ ન્યાયઅંથા પર केनाએ દીકા રચી એટલે केना €तंत्र રીતે ન્યાયના વિકાસ માટે કંઇ કરતા ન હતા એમ માની લેવાનું નથી. પહેલા મદ્મવાદીએ દ્વાદશારનયચક્રતું ગમાં તથા હરિલદ્રસૂરિએ અનેકાંતજયપતાકા, શાસ્ત્રવાર્તાસમુચ્યય આદિમાં **ળાહોતું** તેમ જ અન્ય દર્શનાનું બહુ સારી રીતે ખંડન કરી પાતાની માન્યના સિદ્ધ કરી હતી. દિગ ખરાએ સ્વત ત્ર ન્યાય શ્રે થા કે ઇક વહેલાં રચ્યા હતા અને ન્યાયબિ દુ આદિ શ્રે થામાં ધર્મકીર્તિ આદિ ભાઢ નૈયાયિકાએ જૈન તત્ત્વની સમાલાેચના કરી ખંડન પણ કર્યું હતું. **જાએ પૃ. ૧૨**૬-૧૨૮. હાલમાં જેન ભંડારમાંથી ઉપલબ્ધ થયલા શાંતિરક્ષિતના "તત્ત્વસંગ્રહ" નામના ખાલ શ્રંથ તથા ત પરની કમલશીલની દીકામાં પણ જૈન પદાર્થીનું ખંડન છે, નુઓ કારિકા ૩૧૧-૩૨૭. ૧૭૦૯-૧૭૮૫ અને પૃ. ૩૭૯, ૩૮૨, ૩૮૩, ૪૮૯, ૪૯૬. આમ પરસ્પર ખંડન-મંડન તથા આક્ષેપ-પ્રત્યાદ્રાંષ કરતાં ભારતીય ન્યાયના સમન્વય અને વિકાસ થયા.

ડા. સતીશચંદ્ર વિદ્યાભૂષણ મધ્યકાલીન ન્યાયના પિતા તરીકે દિલ્નાગને વર્ણુ છે. તેની તથા તેની પછી થયેલા ધર્મકીર્તિ આદિની અસર ન્યાયવિચારણા પર ઘણી પડી હતી. વાત્સ્યાયન ભાષ્ય પર વાર્તિક અને વાર્તિકતાત્પર્થ દીકા આદિ રચાયાં એ ભાહ નૈયાયિકાના આક્ષેપના પરિહાર કરવા અર્થે જ રચાયા હતા. દિગળરા જેન ન્યાય પર થતા આક્ષેપોના પરિહાર કરવા કંઇક વહેલા કટિગહ થયા, જુઓ ન્યાયબિ દુ દીકા પૃ. ૧૨૬, તેથી શ્વેતાંબરા સામે " પરલક્ષ્માપજીવી " એટલે ભાહ થયામાંના લક્ષણ પર આધાર રાખનારા એવા આક્ષેપ કરવા માંક્યા, તે ઉપરથી શ્રી જિનેશ્વરસૂરિ તથા તમના ખંધુ બુહિસાગરસૂરિએ પ્રમાણ પર તથા વ્યાકરણ પર જેન શૈલીએ શ્વેતાંબર આશ્વાય પ્રમાણે સ્વત ત્ર શ્રંથા રચ્યા. શ્રી જિનેશ્વરસૂરિ પાતાના " प्रमालक्ष्म " નામના પ્રમાણ સંથાં તથા તેની દીકામાં આમ લખે છે.

तैरवधीरिते यतुं प्रवृत्तिरावयोरिह । तत्र दुर्जनवाक्यानि प्रवृत्तेः सिश्ववन्धनम् । शब्दलक्ष्म प्रमालक्ष्म यदेतेषांन विद्यते । नादिमन्नस्ततो ह्येते परलक्ष्मोपजीविनः ॥ ४०३-४०४॥

टीका:-शब्दलक्ष्म व्याकरणम्, श्वेतिमिक्ष्णां स्वीयं न विद्यते, तथा प्रमालक्ष्मापि प्रमालक्षणमपि, येषां स्वीयं न विद्यते। नादिमन्तो नैवादावेव एते सम्भूताः, किन्तु कुतोऽपि निमित्तादवीचीना एते जाता इति। ततो ह्यते, तस्मादित्युपसंहारः हि हेतुपदसूचकः। किम्भूतास्ते इत्याह परलक्ष्मोपजीविनः बौद्धादिलक्षणमुपजीवितुं शीला एतदिति हेतुपदम्। उक्तं च " छव्वामसएहिं न उत्तरेहिं तह्या मिद्धिं गयस्स वीरस्स। कवलीयाणं दिही बलहि-पुरीए समुपन्ना "॥ तस्मान्नायं मोक्षावहः पन्था इति, तथा च किञ्जातमित्याह। श्रीबुद्धि-सागराचार्येवृतिव्यांकरणं कृतम्। अस्माभिस्तु प्रमालक्ष्म वृद्धिमायातु साम्प्रतम्॥ ४०५॥

ઉપર જે દિગં ખર ન્યાયના શ્ર શા વહેલાં રચાયા હાવાનું કહ્યું તે પદ્ધતિસરની વિસ્તૃત પ્રમાણુ ચર્ચાને ઉદ્દેશીને છે. વાદી અકલં કદેવે લઘીયસ્ત્રયા સ્વાપ્ત ટીકા સહિત તથા સિદ્ધિ વિનિશ્ચય અને ન્યાયવિનિશ્ચય શ્ર શા રચ્યા, જે દરેક પર ભિન્ન ભિન્ન દિગ ખર આચારે વિસ્તૃત ટીકા રચી એ ટીકાકારા ક્રમે પ્રભાચંદ્ર, અનં તવીર્ય તથા વાદિરાજ હતા વળી માણુક થનં દીએ લઘીયસ્ત્રયીના આધારે પરીક્ષાનુખ સ્ત્રની રચના કરી હતી જે પર પ્રભાચંદ્ર પ્રમેચકમલમાર્ન ડ રચ્યા. અકલં કે વળી સમંતભદ્રની આમમીમાંસા પર અષ્ટશતી અને તે પર વિદ્યાન દે અષ્ટસહસ્તો રચી. (વિ. સં. ૧૮ મા સૈકામાં શ્વેતાં ખર ઉપાધ્યાય શ્રી યશા-વિજયે અષ્ટસહસ્તી વિવરણ તેની ઉપર રચ્યું છે.) આમ શ્વેતાં ખર શ્રંથામાં માત્ર પ્રાચીન કાળના ન્યાયાવતાર જ પ્રમાણની ચર્ચા કરતા હાવાથી અને માત્ર પ્રમાણની ત્યારપછીના લગભગ વિ. સંવત્ ૧૦૦૦ સુધીના શ્વેતાં બરીય શ્ર શ્વામાં ચર્ચાન હાવાથી ઉક્ત આક્ષેપા દિગં ખરા કરતા. પરિણામે શાંત્યાચાર્યનું પ્રમાણવાર્તિક સ્વાપત્ર ટીકા સહિત, શ્રી જિનેશ્વર-

સૂરિનું ઉક્ત પ્રમાલક્ષ્મ સ્વાપન્ન ઠીકા સહિત અને બન્નેની પહેલાં સમ્મતિતર્ક પર તર્ક-પંચાનન અભયદેવસૂરિના વાદમહાર્જુવ રચાયા. વાદિદેવસૂરિએ ત્યારપછી દિગં બરાને શુજ-રાતની રાજધાની પાટણમાં સિદ્ધરાજની રાજસભામાં પરાસ્ત કર્યા અને પ્રમાણનયતત્ત્વા-લાકાદ અને તે પર ખૃહત્કાય સ્યાદાદરત્નાકર રચી એ દિગં બર આક્ષેપના સચાટ પ્રત્યાક્ષેપ કર્યા. આ બધું થાડા સમયમાં બની શક્યું એનું કારણ, જિનેશ્વરસૂરિની ઉક્ત પ્રમાલક્ષ્મ પરની ઠીકામાં જ છે. શ્રીમદ્ધવાદીના નયચક અને હરિભદ્રસૂરિની અનેકાંતજય-પતાકા, શાસ્ત્રવાર્તાસમુચ્ચય આદિ થયા સ્યાદ્ધ પરપદ્ધ બડનરૂપે રચેલા તૈયાર વિદ્યમાન હતા, તેથી જ સ્વપક્ષસિદ્ધ સાક્ષાત્ શીઘતાથી થઇ શકી. વળી હેમચદ્રાચાર્યે પણ સર્વ ન્યાય પ્રથીનાં દોહનરૂપ પ્રમાણુમીમાંસા સઠીકની રચના કરી અને શ્વેતાંબરીય જૈન ન્યાયના ઉત્કર્ષ સાધ્યો. તે દરમિયાન સિદ્ધરાજની જ સભામાં જૈન આચાર્ય યુગલ આનં દસૂરિએ અને અમરચંદ્રસૂરિએ વ્યાદ્ધશિશુ અને સિંહશિશુનાં બિરુદા વાદમાં પાતાની લખ્ધલક્ષ્યતા અને ઉશ્વતાથી પ્રાપ્ત કર્યા એ જ મહાવાદી યુગલના વ્યાપ્ત લક્ષણને ઉલ્લેખ ગંગેશાપાધ્યાય પાતાના પ્રસિદ્ધ તત્ત્વચિંતામાં શુ થયાં સિંહવ્યાદ્રી લક્ષણને નામે કરે છે, એમ સફગત ડાં. સતીશચંદ્ર વિદ્યાભૂષણ પાતાના મધ્યકાલીન ન્યાયના ઇતિહાસમાં જણાવે છે. (જીએ પૃ. ૪૮).

ન્યાયાવતાર પછી શતકા વીત્યાબાદ પ્રમાણનયતત્ત્વાલાક વાદિદેવસરિએ રચ્યાે. એનાં ઉપર વાદિદેવસુરિના શિષ્ય રત્નપ્રભસુરિએ રત્નાકરાવતારિકા નામની લઘુ ટીકા અને વાદિદેવ-સૂરિની સ્વાપત્ત સ્યાહાદરતનાકર નામની કિવદંતી પ્રમાણે ૮૪૦૦૦ હૈલાક પ્રમાણ ખુહત્ ટીકા રચાઇ જૈન ગ્રહ્યાવલિમાં રત્નાકરાવતારિકા પર બે ટિપ્પણ રાજશેખરસરિકત તથા જ્ઞાનભૂષણકૃત રચાયાના ઉદલેખ છે, પણ બન્ન હજા અમુદ્રિત છે. સ્યાદાદરત્નાકરની પુનાની આવૃત્તિમાં વચ્ચે વચ્ચે ઝુટક ભાગ બાદ જતાં આશરે ૨૦૦૦૦ <sup>હ</sup>લાક પ્રમાણ શ્રંથ ઉપલબ્ધ થયા છે. આ પ્રમાણનયતત્ત્વાલાક ગ્રંથ તે સમય ગુધીની સમગ્ર ન્યાયગર્ચાના દાહનરૂપે જૈન દૃષ્ટ્રિએ રચાયા છે. એ ગ્રથ તથા અની ટીકાએમાં સમગ્ર વૈદિક, ભાજી તથા દિગંભર તેમ જ શ્વેતાંબર સાહિત્યની છાયા છે. ખાસ કરીને જયન્ત લદ્રની ન્યાયમ જરી, બાહ ન્યાય-પ્રવેશ, ન્યાયબિંદ, તત્ત્વસ ગ્રહ આદિ દીકાએા સહિત, આમમીમાંસા અષ્ટરાતી અષ્ટસહસ્ત્રો સહિત, પરીક્ષામુખ પ્રમેયકમલમાર્ત ડ સહિત, સિદ્ધિવિનિશ્વય, અને સમ્મતિની અભયદેવસૂરિ-વાળી ટીકા, ઉક્ત મૂળ તથા ટીકા ગ્રથામાં પ્રતિબિબિત છે-એ જ ગુણ પ્રમાણનયતત્ત્રાલાકની મહત્તા છે. જૈન ન્યાયના સર્વે સગ્રહ3પે નવીન અલ્યાસકને સંક્ષેપમાં પણ સંપૂર્ણ તત્ત્વજ્ઞાન આપવાના ઉદ્દેશથી ઉક્રત ચાંચ રચાયા છે. દિગાંગર પરીક્ષામુખસૂત્રની ઘણી રીતે આ અધમાં પૂર્ત્તિ છે. આ બધા ગુણાને લીધે જૈનાના મધ્યકાલીન સમયના પૂર્ણરૂપે પ્રતિનિધિત્વવાળા એ પ્રાંથ છે અને ખાહન્યાયમાં જેટલું પ્રમાણસમુચ્ચયનું સ્થાન મહત્ત્વનું છે તેટલું જ જૈનન્યાયમાં પ્રમાણનયતત્ત્વાલાકનું મહત્ત્વનું સ્થાન છે. વાદિ શ્રી દેવસુરિતા પાંડિત્યની આ ગ્રાથ પર અતુષમ છાપ છે. જૈન-યાયમાં ત્યારપછી શ્રી હેમચંદ્રાચાર્યના પ્રમાણમીમાંસા, મલ્લિયેણકત સ્યાદ્વાદમંજરી આદિ થેથા આવે છે આમ સૈકાના નિચાડરૂપે તા ઉપાધ્યાય શ્રી યશાવિજય-જીના જ ગ્રથા આવે છે. શ્વેતાંળરાએ ન્યાયમાં ઉત્કર્ભ સાધ્યા, ત્યારપછી દિગાળરા કેટલાક

વદેશદરામાં શ્રી આત્માન ક જન્મ ગતાબિક મહાત્મવ પ્રસંગે લેવાએલ સુપ

## શ્રી. માહનલાલ ભગવાનદાસ ત્રવેરી

અંશે ન્યાયમાં પાછા પડ્યા અને દિગંબર વિદ્યાનંદની અષ્ટસહસ્ત્રી પર ઉત્તમ નવ્યન્યાયના પરિષ્કારવાળું વિવરણ લખવાનું માન શ્વેતાંબર ઉપાધ્યાય શ્રી યશાવિજયજીને છે. વૈદિક ન્યાયમાં તે સમયમાં નવ્યન્યાય ફુલ્યાફાલ્યા અને માત્ર ન્યાયની ચર્ચા કરવાવાળા બ્રંથા તથા સારરૂપ પ્રકરણ બ્રંથા રચાયા. એ પ્રમાણે ત્રણે શાખા એાના પરસ્પર સંઘર્ષણને પરિણામે ભારતીય ત્રિશાળિક ન્યાય ઉદ્દેભવ પામ્યા.

ન્યાય સંખંધી આ દીર્ધ વિચારણાને અંતે એક વાત જે તરી આવે છે તે એ છે કે જેનાના ભૂતકાળ ઘણા ઉજ્જવલ હતા અને વર્તમાનકાળમાં યાગ્ય પ્રયાસ થાય તા ભાવિ પણ ઉજ્જવલ અને. જેનાએ જે પંચવિધ જ્ઞાનને અતિ પવિત્ર અને પૂજનિક માન્યું છે તેથી અભિન્ન પ્રમાણને માન્યું છે. તેઓ જેવી રીતે જ્ઞાન પ્રત્યેના આદર અને બહુમાન, પરાપ્ર્વના પ્રણાલિકા પ્રમાણે પૂજન તથા પંચમીતપ વિગેરથી વ્યક્ત કરે છે, તેમ વિશેષકાર્યન્સાધક રીતે જ્ઞાનની અને બીજી રીતે કહા તા પ્રમાણશાસ્ત્રના અભ્યાસથી તે પ્રત્યેના આદર અને બહુમાન વ્યક્ત કરે એ જ ઇષ્ટ છે. જેનન્યાયનું અધ્યયન-અધ્યાપન હાલમાં જૈનામાં થાઉ જ સ્થળે થાય છે, પરંતુ વર્તમાન યુગ જો એ સમજે કે જેન દર્શન વિવિધ દર્શનાના મધ્યમાં જે અડગ રીતે ટકી શક્યું છે તેનું મુખ્ય કારણ જેન ન્યાય અને તેનું મુખ્ય અંગ સ્યાદાદ છે તા આ યુક્તિવાદના જમાનામાં તે જૈન જનતા જેન ન્યાયની પ્રાચીન અધ્યયન-અધ્યાપન પદ્ધતિનું પુનરુજજીવન કરીને જૈન દર્શનમાં પુરાતન તેજ: પ્રદીપ્ત કરશે.

યુદ્ધ દાવાનળે દાઝચા તપેલા પૃથિવીતલે અમી વર્ષાવતી શીળી કાેની આ પગલી પડે! કાેના સુણીને સુર આંસુભીના ગળી જતી વિશ્વની ઘાર હિંસા ઊલેચવા પાપ યુગા–યુગાનાં શું ઉતરી મૂર્ત્તિમતી અહિંસા.

— કમાશ કરકૃત વિશ્વશાંતિ

# RCIA

**エドベン5000 い**へ

[ આ વિષય પર સ્વર્ગસ્થ સાક્ષર બંધુ શ્રી મન: મુખલાલ કીરત્ચંદ મહેતાએ લખેલા લેખ આચાર્ય શ્રી વિજયાનં દસ્તિના સ્વર્ગવાસ પછી ચાથા વર્ષમા શ્રી જૈન ધર્મ પ્રકાશના અષાડ સં. ૧૯૫૬ ના અંકમાં પ્રકટ થયા છે, તે આચાર્યશ્રીના સ્વામીવાત્સલ્ય પરના અલિપ્રાયનુ સબળ સમર્થન કરે છે, એ વાત શ્રી જૈન ધર્મ પ્રકાશના શ્રાવણ સં. ૧૯૫૬ ના અંકમા પૃ. ૭૩–૭૬ મા ચર્ચાપત્રી (હાલ સ્વર્ગસ્થ) રા. દુર્લભ કલ્યાણ પારેખ મહુવાવાસી પાતાના ચર્ચાપત્રમા શ્રી આત્મારામજીના શબ્દો દાંકી સિદ્ધ કરે છે. આથી તે જૂના લેખ અત્ર પુન: પ્રકટ કરવામાં આવે છે. વળી અત્યારના સમયમા પણ તેનું મૂલ્ય જરા ય એાલ્કું નથી.—સંપાદક.]

# स्वधर्म यः प्रष्णाति नमस्तस्मै सर्वदा।

જે સ્વધમ<sup>c</sup>તું, આત્મધર્મનું પાષણ કરે છે, તેની **લક્તિ કરે** છે, તેને સદા નમસ્કાર હેા !

સ્યાદ્વાદ અપરનામ અનેકાન્તમાર્ગ જ સર્વત્ર જયવંત હોય તો તેમાં કંઇ નવાઇ નથી. નિરપેક્ષ એકાન્તવાદ લેતાં વસ્તુના સ્વરૂપનિરૂપણમાં વિરોધ માવે અને પરિણામે સર્વજ્ઞતામાં પણ ન્યૂનતા જણાય, એમ લાગતાં સર્વજ્ઞ વીતરાગાએ સાપેક્ષ અનેકાન્તમાર્ગ ઉપદેશ્યા છે; આમ આપણે ધર્મરુચિવંત થઇ, સ્યાદ્વાદની કંઇક ઓળખ કરી, સદ્દમ રીતે વિચારીએ તો સહજ જણાય છે. સર્વજ્ઞ વીતરાગ પરમાત્માપ્રણીત હોતાં એ સ્યાદ્વાદ સર્વત્ર વિજયવંત છે એમ કહેવું લેશમાત્ર અસત્ય નથી. એ અનેકાન્તમાર્ગને અવલંખી જિનવરેન્દ્રોએ ધર્મતત્ત્વના અનેક લેદ કહ્યા છે, તેમાં મુખ્ય (૧) વ્યવહાર-ધર્મ અને (૨) નિશ્ચયધર્મ એવા બે વિભાગ છે. વ્યવહારધર્મમાં દયા મુખ્ય છે. અદિસા પરમો ધર્મ:—સર્વાંશે દયા એ જિનના બોધ છે, અને એ દયામય વ્યવહારધર્મ નિશ્ચયધર્મનું બીજ છે. એ દયાના આઠ લેદ છે, એ શાસ્ત્રાંતરથી જાણવા અવશ્યના છે.

આત્માને વિભાવમાંથી ખસેડી સ્વમાવમાં આશુવા, આત્માને આત્મસ્વભાવે એાળ-ખવા, સંસાર ઉપાધિમય છે,-એ મારા નથી, એ વિગેરે નિશ્ચય કરવા એ નિશ્ચયધર્મ કહેવાય છે. એતું વિશેષ સ્વરૂપ સત્શાસ્ત્રીથી જાણુવં જોઇએ છે.

# શ્રી.. મનઃસુખલાલ કીરત્ચંદ મહેતા

અ ઉપર્યુક્ત કેવલિ-પ્રણીત ધર્મ સમ્યક્ત્વરુચિ જીવને યથાર્થ પરિશુમે છે. એ સમ્યક્ત્વ મુક્તિયુરી-માર્ગના દરવાજો છે; મુક્તિરૂપી પ્રાસાદનું પ્રથમ પગિથયું છે; મુક્તિરૂપી આ પરશુવાને વેશવાળ સમાન છે. એના પશુ બે લોદ છે: (૧) વ્યવહાર-સમ્યક્ત્વ અને (૨) નિશ્ચયસમ્યક્ત્વ.

સફદેવ, સફગુરુ, સફધર્મને જાણી તેનું ઓળખાણ કરવું એને 'વ્યવહારસમ્યક્ત્વ' કહે છે, 'સફદેવ' તે રાગ-દ્રેષાદિ અષ્ટાદશ દ્રષણ રહિત શ્રી અરિહંત, વીતરાબ, પરમાત્મા, 'સફગુરુ' તે નિષ્પરિત્રહી, તિ:સ્પૃહી અને 'સફધર્મ' તે અર્હન્તપ્રણીત દયામય વ્યવહારધર્મ અને આત્મત્વપ્રાપક નિશ્ચયધર્મ—એ ત્રણનું યથાર્થ ઓળખાણ કરી તેની દઢ શ્રદ્ધા કરવી એ વ્યવહારસમ્યક્ત્વ નિશ્ચયસમ્યક્ત્વનું કારણ છે

હું દેહાદિ સર્વથી ન્યારા છુ, સમ્યળ્જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્ર તથા અનંત તપ અને તીર્ય એ મારા ગુણા છે, હું એ-મય છું, ળાકી દેહાદિ સર્વ મારાથી ભિન્ન છે તેને હું મારાં માની બેઠા છું, પણ વસ્તુત: મારાં નથી,—એવા નિશ્ચય કરી જવાજવના ભેદ સમજવા, જડ ચૈત-યના ભેદ જાણવા એ નિશ્ચયસમ્યકૃત્વ કહેવાય છે. આવા સમ્યક્ત્વ ઉપર રુચિ ધરનાર જ કેવલિ—પ્રણીત ધર્મને યથાર્થ જાણી શકે છે. એવાં સમકિતવંતનાં કેટલાંક ભૂષણા છે. જેમ તન—મનના અપૂર્વ સાંદર્યથી યુક્ત સદ્દગુણી વિલાસિની (સ્ત્રી) ઉત્તમ વસ્તાલંકારથી શાભે છે, તમ એ ભૂષણાથી સમકિતદૃષ્ટ જ્વાનું સમ્યકૃત્વ ઝળહળી રહે છે. આ ભૂષણા આઠ છે:—(૧) નિ:શંકતા, નિર્ભયપણું (૨) નિરાકાંક્ષા (૩) નિર્વિતિગિ છા (૪) અમૃદ્ધતા (૫) પરગુણપ્રકાશન, પરદ્ભષણાપગૃહન (૧) સ્થિરિકરણતા (૭) સ્વામીવાત્સદય (૮) પ્રભાવના—આ આઠ ગુણા વિસ્તારભયથી તથા વિષયાંતર-દેષથી અત્ર વિસ્તારપૂર્વક સમજાવ્યા નધી. એ આઠમાં સ્વામીવાત્સદય એ એક ભૂષણ છે અને આપણા વિષય પણ સ્વામીવાત્સદય છે.

એ સ્વામીવાત્સલ્ય એટલે શુ ી-એ યથાર્થ જાણવુ જરૂરનું છે. શ્રાવક-શ્રાવિકાના સમુદાયને એકત્ર ભાજન આપવું એવા અર્થ હાલ લાકિક સમજ પ્રમાણે 'સ્વામીવાત્સલ્ય' યા 'સ્વામીવચ્છળ'ના થઇ રહ્યાં છે. નાકારસી કે કાઇ ઠેકાણે 'ગચ્છ' એવું ઉપનામ પણ એને મળી ચૂક્યું છે, પણ એવા એકાન્ત સાંકડા અર્થને જવા દઇ એ સમક્તિના ભૂષણને વિસ્તારપૂર્વક યથાર્થ જાણવું ઘટે છે.

સ્વામીવાત્સલ્યની વ્યાખ્યા કરીએ તો અતિ ઉદારવૃત્તિવાળા બહાળા રૂપના અર્થ એમાંથી નીકળે છે. સ્વધર્મને પાળનાર, દયામય સર્વજ્ઞ-પ્રણીત ધર્મને આચરનાર અથવા આત્મધર્મમાં રાચનાર એ વસ્તુત: 'સ્વામી'ભાઇ અથવા 'સ્વધર્મી'ભાઇ કહેવાય છે, તેનું 'વાત્સલ્ય' કરવું અર્થાત્ એના ઉપર હરેક પ્રકારે પ્રીતિ દ્રાખવવી, તેની યથાશક્તિ ભક્તિ કરવી, તેના ધર્મસાધનમાં આડાં આવતાં વિશ્લો દ્વર કરવાં, વિદ્યાસાધના યથાશક્તિ પૂરાં પાડવાં, સ્વધર્મી ભાઇનાં તથા પાતાનાં હિતાથે -ઉપયોગાથે ધર્મશાળાઓ આંધવી-અંધા-વવી-અનુમાદવી (ત્રિવિધ), પુસ્તક ભંડારા કરવા-કરાવવા-શાધાવવા-એ આદિ કરવું એને જ્ઞાનીઓ સ્વામીવાત્સલ્ય કહે છે. એ સ્વામીવાત્સલ્યના દ્રવ્ય અને ભાવ એવા બે લેદ પાડી શકાય છે; અને તે પણ તન, મન અને ધન એમાંના એક, બે અથવા ત્રણેથી સાધી શકાય છે. કાઇ તનથી નિરાગી ન હાય તમજ ધનવાન્ ન હાય તો તે મનથી સ્વધર્મ-વત્સલની અનુમાદના કરી, પ્રમાદભાવના ભાવે છે. એને પણ સ્વધર્મ ભક્તિનું ફળ પ્રાપ્ત થાય છે. કાઇ ધનવાન્ ન હાય તો મનથી અનુમાદના ભાવી સ્વધર્મી ભાઇની ભક્તિમાં તનનું વીર્ય થયાશક્તિ ફારવે છે. કાઇ એ ત્રણે વાનાંથી ભક્તિ કરી શકે છે.

હાલ વખત સ્વામીવાત્સક્યના માત્ર સંઘ જમાડવા એવા જે સાંકડા અર્થ થઇ ગયા છે એ અજ્ઞાનજનિત છે. લાકિકપર પરાવશ ભાઇએ દેખાદેખીથી અનુકરણ કર્યા કરે છે; ખાકી સ્વામીવાત્સક્ય એ સમક્તિને દીપાવનાર એક ભૂષણ છે એવું જ્ઞાન થાય તા પછી એ ભૂષણ એક રૂપમાં કે બીજા રૂપમાં સ્થાયી રહે જ; અને એ જાણનાર સમક્તિ પાતાના ધર્મભાઇનું હરકાઇ પ્રકારે વાત્સહય કરે જ કરે; પણ ધર્મની અજ્ઞાનતા, તેથી થતી તેની અનાદરતા, અનાદરતા છતાં કુલપર પરાના ચાલ્યા આવતા ઉપરછલા માની એઠેલા ધર્મના અભિમાનને લઇને, તે પર પરા પ્રમાણે ચાલી, દેખાદેખીથી કિવા યશા-લાભથી, કિવા રસેંદ્રિયના વિષયલુષ્ધપણાથી માત્ર જમણવારરૂપે સ્વામીભક્તિ કરવી, યતનારહિતપણે રાંધી પીરસી અસંપ્યાના ત્રસ જીવની હાનિ કરવી, વિગય (વિકૃતિ–વિકાર કરી ઇન્દ્રિયોને ફોલ પમાંડ એવા પદાર્થ) આદિ દરકાર વિના જમાડવા, બીજી વધારે સારી રીતે સ્વામીવાત્સહય થઇ શકે છે કે નહિ એવા વિવેક વિના હજારાનું દ્રવ્ય ખર્ચી નાંખવું અને માત્ર ઉપર્શુકત રીતે સંઘ જમાડવાથી જ સંઘભક્તિ થઇ શકે છે, એમ કરવાથી જ ધર્મ પળાય છે, એથી જ સ્વધર્મ પાયાય છે એમ ધારવું તે માત્ર જૈન ભાઇએાની અજ્ઞાનતાની અહોળાશ સ્ત્ર્ય છે.

સ્વધર્મી ભાઇઓ-બાઇઓના સમુદાયને પ્રીતિભાજન ન આપવું એવા આ લેખના આશય નથી; કેમકે પ્રીતિભાજન સ્વધર્મ ભક્તિનું એક રૂપ છે અને એ સર્વથા યથાવિધિ કર્ત્તિ છે કેમકે સવિધિ કરવાથી ધર્મ પૃષ્ટિ થાય છે. કહેવાનું એમ છે કે એકલા જમુણ-વારમાં સ્વામીવાત્સલ્યના સમાવેશ નથી થતા. જમણવાર તા સ્વામીવત્સલતાનું તારતમ્ય યાંગે ગાણ રૂપ છે, બીજાં પ્રધાન રૂપા ખહુ છે, તેમજ યતના કે વિવેક રહિત કરેલ નવ-કારસહી પણ સ્વામીવાત્સલ્ય કહેવાશે નહિ. હાલ હષ્ટાન્ત તરીકે જાઓ, શ્રી પાલીતાણા અમદાવાદ, મુંળઇ કે અન્ય સ્થળે જ્યાં મોટા સંઘસમુદાય એકત્ર થઇને ભાજન કરે છે ત્યાં રાંધવામાં કે જમવા આદિમાં એઠ કચરામાં યતના બીલકુલ જોવામાં આવતી નથી, અસંખ્યાતા ત્રસ છવાની ત્યાં હાનિ થાય છે અને એ સ્વધર્મ પોષણ અર્થે કરેલ સ્વધર્મ-

ડૉ. ચીમનલાલ નેમચંદ શ્રોક્

M. B. B. S., D. O.

ડૉ. માહનલાલ હેમચૃત શાહ પ્રમુશ



ભક્તિથી સ્વધર્મ પાષણ ન થતાં ઊલડું સ્વધર્મ દ્વષણ થાય છે-જે સર્વ સંઘને લાગે છે. તા એ સ્વધર્મવાત્સલ્ય કે અવાત્સલ્ય ? અમે અહીં એ પ્રીતિભાજનને નિષેધતા નથી પણ યતનારહિતપણાના તથા બેદરકારીપણાના દેાષ કાઢીએ છીએ. એવા દેાષ દ્વર ન થાય ત્યાં લગી હાનિ સંભવે છે. લાભ મળે છે કે નહિ એ વિવાદાસ્પદ છે. કાઇ પ્રશ્ન કરે કે એ દાષ તા જમનારના છે તેમાં જમાડનારને શું ? જમાડનાર તા લક્તિલાવથી જમાઉ છે. અહીં સમાધાન એ છે કે જમાડનાર ધર્મ રુચિ ભાઇએ સ્વામીવાત્સલ્યના સાધનનાં વિવેક-પૂર્વક લોદ કરવા જોઇએ છે. તેણે સમજવું જોઇએ કે જમણથી જ સ્વામીભક્તિ થતી નથી. સ્વામીભક્તિનાં ઘણાં સાધનામાંથી એ પણ એક સાધન છે. તા તેના ઘણા પ્રકાર-માંથી કયા પ્રકારથી અધિકાધિક લાભ છે તે તેણે દેશ, કાળ આદિ એઇને વિવેકથી વિચા-રવું ઘટે છે, તેમજ ઘૃતાદિ વિગયની સંભાળ રાખવી ઘટે છે. સ્વામીવચ્છળ ઇંદ્રિયાને અહેકાવવા કિંવા રમેં દ્રિયને વશ થઇ અકરાંતીઆ થઇ ખાવા માટે નહિં અને તેથી ધર્મ હારવા માટે તાહ, પણ સમસ્વભાવીઓના એકત્ર ભાજનને પ્રસંગે એક બીજના ગુણ શ્રામ કરવા, એક બીજાની શુભ પ્રવૃત્તિનું અનુકરણ કરવા, વસ્તુત: અનાહારી આત્માની વિભાવજનિત આહાર-મૂ<sup>2</sup>ર્છા ઉતારવા અને અન્યાન્ય પ્રીતિ દાખવવા કરવામાં આવે છે. આ પ્રમાણે જાણવું ઘટે છે, એમાં વિવેક રાખવા ઘટે છે. યતના રાખવી ઘટે છે: નહિં તા જમનારને તા દાષ છે જ, પણ તેમાં ભક્ષ્તિ સમજનાર જમાડનારને પણ છે જ.

જમણવાર એ જ ધર્મ ભક્તિનું સાધન છે એમ સમજી ઘણા ભાઇએ પર્યુષણાદિ પર્વના દિવસામાં પારણા, અતરવારણાનાં જમણ કરવાના, તેના લાહા લેવાના વિચારમાં હાય છે. આ ખાડું છે અમ અત્ર કહેવું નથી, પણ એ લાહા ગાણતમ છે. ખરું કર્ત્તવ્ય જીદું છે. તેવા વખતમાં જ્યારે જ્યારે આત્મસાધન કરવાના તે અમૃહ્ય અવસર છે ત્યારે ઊલડું પશું પણુના દિવસામાં ગહુ આર લમાં રાકાવું એ ખરેખર માહ**નું** સામાન્ય સચવે છે. એ માહ-વિડંગના અજાણને મારે છે (માહરાજા કોને નથી નચા-વતા ! જ્ઞાનોને જ નથી નચાવતા, જ્ઞાનીથી એ ડરે છે; માટે ભાઇએ ! જ્ઞાન સેવા, એની ભક્તિ કરા, જ્ઞાનીની ભક્તિ કરા!) પરમયુલ્ય-પવિત્ર પશુર્પણ વ્યતીત થયે કાર્ક શ્રાવકને ( ? ) સદ્ગુરુ પૂછે કે " કયું શ્રાવક છ ! પર્યુ વહારાધના તા અવ્છી હુઇ ? " ત્યારે શ્રાવક્છ ઉત્તર આપે-- " મહારાજ! સત્તર આના કામ સુધરી ગયું લાંડુમાં શેરેશેર ઘી પાસું હતું; ગચ્છ સુધરી ગયા. " જુઓ ! શ્રાવકજીને મન શેરેશેર ઘીવાળા લચપચતા લાડુ જમાડવા એમાં જ પર્યુષણની આરાધના થઇ. આ શું ખતાવે છે? અજ્ઞાનતા! અજ્ઞાનતા!! અજ્ઞાનતા!!! અહાં અજ્ઞાન! તારું પ્રબળ જોર છે! તું હવે કેડ મેલ અને અનુપમ જિનશાસનને ઝળકવા દે. આ ઉપરથી પારણાના જમણવાર (સ્વામીવાતસલ્ય )ને અકત્તિ વ્ય સમજવું નહીં: કેમકે તે તા પર્યુષણને અંતે કર્ત્ત વ્ય છે, પરંતુ લાભ હાનિ જોયા વિના એકાંત જમણ્વારમાં જ સ્વધર્મ લક્તિ માની બેસવી એ ખરેખર દુરાશક અને

#### સ્વામીવાત્સલ્ય

અજ્ઞાનમૂલક છે; તેમ છતાં વિવેક અને યતનાપૂર્વક એ પ્રીતિભાજન થતું હાય તો તે સ્વામીવાત્સલ્ય છે.

પણ વસ્તુત: આધુનિક કાલની અપેક્ષાએ સ્વામીભક્તિના લાભ લેવા હાય, સ્વધર્મ— આત્મધર્મની પૃષ્ટિ કરવી હોય, તો નામ માત્ર ગણાતા જૈન ભાઇઓને ખરા જૈન બના-વવા માટે જ્ઞાનદાન આપવું, જ્ઞાન સંપાદનાથે ઉદારતાથી વિવેકપૂર્વક પૈસા સંબંધી મદદ આપવી, ધર્મ પાષ્ટ્રણનાં— ધર્મ સાધનનાં વિદ્યા ટાળવાં, એ આદિ કર્તાવ્ય છે; અને સમજી ભાઇઓએ વિચાર કરી એ પ્રમાણે ચાલવું ઘટે છે. જ્ઞાન પ્રાપ્ત થતાં મિશ્ચાત્વ દ્વર ખસે છે. સદ્દેવ, સદ્દુષ્ટ્ર અને સદ્ધર્મની દઢ શદ્ધા થાય છે અર્થાત્ સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત થાય છે અને સ્વામીવાત્સલ્યનું શાસ્ત્રોક્ત ફળ સાંભળનારને તો ખાત્રી થશે જ કે, એવું ફળ કાંઇ સહજમાં મળી શકે નહી, માટે જે સ્વામીવાત્સલ્યથી આત્મધર્મનું પાષ્ટ્રણ થાય, સમ્યક્ત્વ ઝળહળી રહે, મોક્ષમાર્ગ ખુલા થાય, એવી સ્વધર્મ ભક્તિ, ભાઇએ ! આપના હૃદયકમળમાં પ્રવેશ કરી ચિરસ્થાયી રહે !

શ્રી જૈનધર્મ પ્રકાશ, પુ. ૧૬, અં. ૪ ) ક્ષમાશ્રમણુચરણુસેવક, સં. ૧૯૫૬ના અષાડ શુ. ૧૫. પૃ. ૫૯–૬૩ મનસુખ વિ. કીરત્ચંદ મહેતા મારળી

I gave a begger from my little Store
Of well-earned gold. He spent the shining ore.
And came again and yet again still cold
And hungry as before.
I gave a thought and through that thought of mine
He found himself, the man supreme divine.
Fed, clothed and crowned with blessings manifold
And now he begs no more.

Ella Wheeler Wilcox,

ભાષાંતર—એક યાચક આવ્યા. મે તેને મારા મદુપાજિત સુવર્ણના નાના ભાંડા-રમાંથી દાન કર્યું. તે યાચંક તેને ખર્ચી નાખ્યુ અને કરી વાર અને વળી પુન: પુન: શીત જે દંડા અને પૂર્વની પેઠે બૂખ્યા તે ભૂખ્યા આવતા.

મે' તેને એક વિચાર–જ્ઞાનકહ્યુનું દાન કર્યું અને મારા તે વિચારદ્વારા તેણું પાતાના આત્માને ઓળખી લીધા કે પાતે ઉત્તમ દિવ્યનાયુક્ત માનવી છે. પાતે અન્ન, વસ્ત્ર મેળવી લીધાં ને પુષ્કળ પ્રકારના આશીર્વાદાયા મુક્કેટધારી થયા અને હવે તે ખિલકુલ બિક્ષા યાચતા નથી.

असेन क्षणिका रुप्तिः ज्ञानेनामृतमोजनम्।



[ પ્રતાચક્ષુ રહસ્યલક્ષી પહિતવર્ય શ્રી સુખલાલજીયી કર્યા સુરાજન અપરિચિત હશે ? તેમણે જૈન તેમ જ જૈનેતર દર્શ તાનુ સહાનુબ્રિતિપૂર્વ ક સહ્ય તુલના દંષ્ટિયા અધ્યયન તેમ જ અધ્યાપન કર્યું છે. તેમની પહિતિ અંતિહાસિક અને સત્યાન્વેષી છે સમગ્રતાયી ' સર્ચલાઇટ ' ફેંક્રી વિષ-યનું અનેકાંતદષ્ટિયા તાલન કરી સાદી હતાં મિતાક્ષરી અર્થગંબાર ભાષામાં સમજાવવાની અજબ કળા પોતે ધરાવે છે. આ લખમા 'વતાસ્ખર ( શ્વે મિત્તિપૂજક ) સંપ્રદાય શ્રી મહા-વીર પ્રભુની અનેકાંતદષ્ટિને બીજન જૈન સંપ્રદાય ( દિશંભર અને સ્થાનકવાસી ) કરતાં વધુ સાચવે છે એ વિવક્ષી માંપ્રદાયિક માહથી અસ્પર્શિત રહી સમજ્વવ્યું છે અને એક નવીન સત્ય રજા કર્યું છે.—સંપાદક. ]

શ્રીમદ્ વિજયાનંદ સ્રીશ્વર સ્થાનકવાસીસંમત મુહપત્તિઅંધન અને મૂર્તિઉત્થાપન એ અન્તેના ત્યાગ કર્યો. હું પાતે પણ એમ માનું છું કે મુહપત્તિનું એકાન્તિક અંધન એ વસ્તુત: શાસ્ત્રસંમત તેમ જ વ્યવહાર્ય નથી. એ જ રીત એમ પણ માનું છું કે આધ્યા-તિમક વિકાસક્રમમાં અધિકારીવિશેષ વાસ્તે મૂર્તિ-ઉપાસનાનું સમુચિત અને શાસ્ત્રીય સ્થાન છે. તેમ છતાં એ પ્રસિદ્ધ સૂરીશ્વરના સ્મારક અંકમાં એમના એ અંશની સ્મૃતિ નિમિત્તે આ લેખ લખી રહ્યો નથી, કારણ કે એક તા એ ચર્ચા હવે ખહુ રસપ્રદ રહી નથી; તેમ જ જૈનેતર અને એતિહાસિક વાચકાને એમાંથી કાંઇ વધારે જાણવા જેવું મળે એમ પણ આજે દેખાતું નથી. તથી ઉપરના મથાળા નીચે હું એક એવા મુદ્દાની સંક્ષેપમાં ચર્ચા કરવા ધારું છું કે જેની સાથે ઉક્ત સૂરીશ્વરના સંબંધ પણ હતા અને જે મુદ્દો સ્મિતિહાસિક દિષ્ટેએ ખાસ અગત્યના હાઇ સર્વ સાધારણ વાચકા વાસ્તે એક સરખા ઉપયોગી છે.

# વીરપર'પરાનું અખંડ પ્રતિનિધિત્વ



ધાર્મિક ભાવના જ્યારે સાંપ્રદાયિક રૂપ ધારેલું કરી લે છે ત્યારે તે બહુ આળી બની જાય છે, એમાં સત્યદર્શન અને નિર્ભયતાના અંશ દબાઇ જાય છે, તેથી સાંપ્રદાયિક કે વસ્તુત: ધાર્મિક કાઇ એક સુદ્દાની ચર્ચા, ઐતિહાસિક દૃષ્ટિએ કરવા જતાં પણ, કેટલાક વાચકાના મનમાં સાંપ્રદાયિક ભાવની ગંધ આવવાના સંભવ છે, એ મારા ધ્યાન બહાર નથી. વળી આજકાલ પ્રતિષ્ઠિત થયેલી એતિહાસિક દૃષ્ટિને નામે અગર તેની આડમાં સાંપ્રદાયિક ભાવનું પાષણ કરવાની પ્રવૃત્તિ, વિદ્વાન કે વિચારક ગણાતા લેખકામાં પણ જ્યાં ત્યાં દેખાય છે, એ બધાં ભયસ્થાના છતાં હું પ્રસ્તુત ચર્ચામાં ઉત્તરું છું તે એક જ ખાત્રીથી અને તે એ કે જેઓ અસાંપ્રદાયિક અગર સાંપ્રદાયિક ખરેખર વિચારકા હશે, જેઓ સાહિત્ય અને ઇતિહાસના

અભ્યાસી હશે તેમને મારી આ ચર્ચા કદી સાંપ્રદાયિક ભાવથી રંગાયેલી નહિં જ ભાસે.

જૈન પરંપરા જેને આ સ્થળે હું વીરપરંપરા કહું છું તેના અત્યારલગીમાં નાના માટા ફાંટા-ઉપફાંટા ગમે તેટલા હાયું પણ એ બધા સંક્ષેપમાં <sup>શ્</sup>વેતાંબર, દિગંખર અને સ્થાનકવાસી-એ ત્રણ જ કિરકામાં આવી જાય છે. ભગવાન મહાવીર પહેલાં પણ જૈન પરંપરાતું અસ્તિત્વ ઐતિહાસિક દૃષ્ટિએ સિદ્ધ છે તે પરંપરાને વીરપૂર્વ પરંપરાના નામથી સમુચિત સંશોધન, પરિવર્ત્તન, પરિવર્દ્ધન કરી પાતાની જીવન-સાધનાને પરિણામે એને જે રૂપ આપ્યું તે વીરપરંપરા. આ પરંપરાની ભવ્ય ઇમારત અનેક સદંશાં\_ઉપર ઊભી થયેલો છે અને તેને જ બળે તે અત્યારલગી એક યા બીજા રૂપમાં જીવિત છે. અહિં વિચારણીય મુદ્દો એ છે કે વીરપરંપરાના પ્રથમથી અત્યારલગીમાં જેટલા ફાંટા ઇતિ-હાસમાં આપણી નજરે પહે છે અને અત્યારે જે કે જેટલા ફાંટા આપણી સામે છે તે અધામાં વીરપર પરાતું પ્રતિનિધિત્વ એાછું કે વધતું એક યા બીજા રૂપમાં હોવા **છ**તાં તે બધા ફાંટામાંથી કયા ફાંટામાં કે કયા ફિરકામાં એનું પ્રતિનિધિત્વ વધારે અખંડપણે સચવાઈ રહ્યું છે ? વીરપર પરાના ત્રણે ફિરકાઓના શાઓનું તુલનાત્મક તેમ જ ઐતિહા-સિક મારું વાચન-ચિંતન અને એ ત્રણે ય ફિરકાએાના ઉપલબ્ધ આચાર-વિચારાનું મારું યથામતિ અવલાકન મને એમ કહે છે કે વીરપરંપરાતું અખંડ પ્રતિનિધિત્વ <sup>શ</sup>વેતા•ખર પરંપરામાં આકીની છે પરંપરાએ કરતાં વિશેષ પૂર્ણપણ અને વિશેષ યથાર્થપણ સચવાઇ

# પંડિત શ્રી સુખલાક્ષછ

**રહ્યું છે. મારા આ** મંતબ્યની પુષ્ટિમાં હું અત્રે માત્ર ટૂંકમાં આચાર, ઉપાસના અને શાસ્ત્ર⊸ એ ત્ર**ણ અંશા** ઉપર વિચારકાેનું ધ્યાન ખેંચીશ.

દિગંબર. શ્વેતામ્બર કે સ્થાનકવાસી કાઇ પણ ફિરકાની ધાર્મિક પ્રવૃત્તિ અને પ્રચા-રના ઇતિહાસ તપાસીશું તા આપણે એમ નહિ કહી શકીએ કે અમુક ફિરકાએ વીર-પરંપરાના પ્રાણુસ્વરૂપ અહિંસાના સિદ્ધાંતને માળા કર્યો છે કે તે સિદ્ધાંતના સમર્થન અને પ્રચારમાં પાતાથી બનતું કરવામાં જરા ય મચક આપી છે. આપણે એ સંગારવ કપલ કરવું જોઇએ કે અહિંસાના સમર્થન અને તેના વ્યાવહારિક પ્રગારમાં ત્રણ કિરકાના અનુ-યાયીઓએ પાતપાતાની હબે એક જ સરખા કાળા આપ્યા છે. તેથી અહિંસા સિદ્ધાન્તની દર્ષિએ મારા ઉપર્યુક્ત મંતવ્યનું સમર્થન હું નથી કરતા, પણ એ જ અહિંસા તત્ત્વના પ્રાણ અને ક્લેવર-સ્વરૂપ અનેકાંત સિદ્ધાન્તની દૃષ્ટિએ મેં પ્રસ્તુત પ્રશ્નની છાણવીણ કરી છે. એ તા હરકાઇ અભ્યાસી જાણે છે કે ત્રણે ફિરકાના દરેક અનુગામી અનેકાંત કે સ્યાદાદ વાસ્તે એક જ સરખું અલિમાન, મમત્વ કે આદર ધરાવે છે: તેમ છતાં પ્રસ્તત પ્રશ્ન પરત્વે જોવાનું પ્રાપ્ત એ થાય છે કે એ અનેકાંતદૃષ્ટિ કયા ફિરકાના આચારામાં. ઉપાસ-નામાં અગર શાસ્ત્રોમાં વધારે પૂર્ણ પણે સચવાયેલી છે અગર સચવાય છે. જ્યાં લગી વાદવિવાદ. દાર્શનિક ચર્ચાંએા, દાર્શનિક ખંડન-મડન અને કલ્પના-જાળના સંબંધ છે ત્યાં લગી તા અનેકાંતની ચર્ચા અને તેની પ્રતિષ્ઠા ત્રણે ફિરકાએમાં એક જ સરખી ઇષ્ટ અને માન્ય છે. દા. ત. જડ કે ચેતન, સ્થલ કે સૂક્ષ્મ કાઇ પણ વસ્તુના સ્વરૂપના પ્રશ્ન આવે તા ત્રણ ફિરકાના અભિગ્ન અનુયાયીઓ બીજા દાર્શનિકા સામે પાતાનું મંતવ્ય નિત્યાનિત્ય, લેદાલેદ, એકાનેક આદિ રૂપે એક જ સરખી રીતે અનેકાંતદ્દષ્ટિએ સ્થાપવાના; અથવા જગતકર્તાના પ્રશ્ન આવે કે કર્મ-પુનર્જન્મના પ્રશ્ન આવે તો પણ ત્રણે ફિરકાના અભિજ્ઞ અનુગામીઓ એક જ સરખી રીતે પાતાની અનેકાંતદિષ્ટ મૂકે. આ રીતે જૈનેતર દર્શના સાથેના વિચારપ્રદેશમાં વીરપરંપરાના દરેક અનુગામીનું કાર્ય અનેકાંતદર્ષ્ટિ-સ્થાપના પૂરતું ભિન્ન નથી, અધુરું નથી કે એાર્ધુ-વધતું પણ નથી. તેમ છતાં વીરપર પરાના એ ત્રણ ફિરકાઓમાં આચાર, ખાસ કરી મુનિ આચાર અને તેમાં ય મુનિ સંબંધી માત્ર વસાચારની બાબતમાં અનેકાંતદર્શિના ઉપયોગ કરી તપાસીશું તો આપણને સ્પષ્ટ જણાશે કે કુઇ પર પરામાં વીરપર પરાનું અખંડ પ્રતિનિધિત્વ સચવાઇ રહ્યું છે. ઉપાસના, ખાસ કરી મૂર્તિ-ઉપાસનાને લઇ અનેકાંતદૃષ્ટિએ તપાસીશું તાે પણ આપણને સમજારો કે કઇ પરંપરામાં અનેકાંતદ્વષ્ટિના વારસા જાણે કે અજાણે વધારે અખંડપણે સગ્રવાઈ રહ્યો છે. છેવટે આપણે શાસ્ત્રોના ત્રણે ય ફિરકાગત વારસાની દષ્ટિએ પણ પ્રસ્તુત પ્રશ્ન વિષે વિચારીશું.

(૧) આધ્યાત્મિક વિકાસની વિવિધ ભૂમિકાએમને સ્પર્શ કરતા જૈનત્વની સાધનાના સ્વતંત્ર વિચારથી તપાસતાં અગર ત્રણે ફિરકાના ઉપલબ્ધ સમગ્ર સાહિત્યનું એકંદર તેાલન

કરતાં એ તા સ્પષ્ટ દીવા જેવું દેખાય છે કે મુનિ-વસ્ત્રાચાર સંબંધી સચેલ અને અનેલ ખન્ને ધર્મામાંથી ભગવાન મહાવીર કે તેમના જેવા ઇતર સુનિઓના સમગ્ર જીવનમાં અગર તા તેમના જીવનના મહત્ત્વના ભાગમાં અચેલ ધર્મનું સ્થાન હતું. આ દૃષ્ટિએ નગ્નત્વ કે અચેલ ધર્મ જે દિગંબર પરંપરાના મુખ્ય અંશ છે તે સાચે જ ભગવાન વીરના જીવનના અને તેમની પરંપરાના પણ એક ઉપાદેય અંશ છે; પરંતુ પાતાના આધ્યાત્મિક સાધના-ક્ષેત્રમાં દરેક એાર્બું-વધતું ખળ ધરાવતા યથાય સાધકને સમાવેશવાની વીરની ઉદાર દર્ષિ અગર વ્યવહારું અનેકાંતદર્ષિના વિચાર કરીએ તા આપણને એ સ્પષ્ટ સમજાશે કે એ મહાવીર સર્વસાધક અધિકારી વાસ્તે ઐકાન્તિક નગ્નત્વના આગઢ રાખી ધર્મ-શાસનના લાક ગ્રાહ્ય પ્રચાર ઇચ્છી કે કરી ન જ શકે. તેમનું પાતાનું આધ્યાત્મિક અળ ને આદર્શ ગમે તેટલા પરાકાષ્ટ્રાએ પહોંચ્યા હાય છતાં તેમને જો પાતાનું ધર્મશાસન પ્રચારનું કે ચિરજીવિત રાખવું ઇષ્ટ હાય તા તેમણે પાતાની જાત પરત્વે ઉચ્ચતમ આદર્શ ને વ્યવહાર રાખીને પણ સહગામી કે અનુગામી બીજા સાધકા વાસ્ત (જો મૂળગુણમાં કે મૂલાગારમાં ઐક્યમત્ય હાય તા ) વસ, પાત્ર આદિ સ્થૂલ વસ્તુઓ વિષે મર્યાદિત છૂટ મુકે જ છટકા, અગર મધ્યમ-માર્ગિ નિયમન રાખે જ છટકા. મનુષ્ય સ્વભાવના, અનેકાન્ત-દક્ષિના અને ધર્મ પંથ-સમન્વયના અભ્યાસી વાસ્તે એ તત્ત્વ સમજવું સહેલું છે. જો આ દૃષ્ટિ ઠીક હાય તા આપણે એમ કહી શકીએ કે ભગવાન વીરે પાતાના ધર્મશાસનમાં અચેલ ધર્મને પ્રથમ સ્થાન આપીને પણ સાથાસાથ સચેલ ધર્મને મર્યાદિત સ્થાન આપેલું. દિગંબર પરંપરા જ્યારે ખરા મુનિની શરત તરીકે નમ્મત્વના એકાન્તિક દાવા કરે છે ત્યારે તે વીરના શાસનના એક અંશના અતિ આદર કરવા જતાં બીજા સચેલ ધર્મના અ શને અવગણી અનેકાંતદક્ષિના વ્યાઘાત કરે છે. તથી ઊલડું ધ્વેતાંબર કે સ્થાનકવાસી પરંપરા સચેલ ધર્મમાં માનવા છતાં, તેનું સમર્થન અને અનુસરણ કરવા છતાં અચેલ ધર્મની અવગણના, અનાદર કે ઉપેક્ષા કરતી નથી: ખલકે તે બન્ને પરંપરાએ દિશંભરત્વના પ્રાણરૂપ અચેલ ધર્મનું પ્રધાનપણું સ્વીકારીને જ અધિકારીવિશેષ પરત્વે સચેલ ધર્મની પણ અગત્યતા જુએ અને સ્થાપે છે. આ ઉપરથી આપણે ત્રણે કિરકાઓની દૃષ્ટિ તપાસીશ તો સ્પષ્ટ જણાશે કે વસાચારની આખતમાં દિગંબર પરંપરા અનેકાંતદ્રષ્ટિ સાચવી શકી નથી જ્યારે બાકીની બે પરંપરાએાએ વિચારણામાં પણ વસાચાર પરત્વે અનેકાંતય સાચવી છે અને અત્યારે પણ તેઓ તે દર્શને જ પાય છે. ત્રણે ફિરકાના ઉપલબ્ધ સાહિત્યમાં ઐતિહાસિક દર્ષિએ નિર્વિવાદપણ સાથી વધારે પ્રાચીન મનાતા શ્વેતાંખરીય અંગ સાહિત્યમાં અને તેમાં ય સાથી વધારે પ્રાચીનતાના અંશા ધરાવનાર આચારાંગ સ્ત્રમાં આપણે અચેલ અને સચેલ બન્ને ધર્મીનું વિધાન જોઇએ છીએ. આ બન્ને વિધાનામાં એક પ્રથમનું અને ખીજું પછીનું છે એમ માનવાને કશા જ પુરાવા નથી; તેથી ઊલડું અચેલ અને સચેલ ધર્મનાં બન્ને વિધાના મહાવીરકાલીન છે એમ માનવાને અનેક

પુરાવાઓ છે. આચારાંગમાંના ઉપરથી વિરાધી દેખાતાં એ બન્ને વિધાના એક બોજાની એટલાં નજીક છે તેમ જ એક બોજાનાં એવાં પ્રક છે અને તે બન્ને વિધાના એક જ ઊડી આધ્યાત્મિક ધૂનમાંથી એવી રીત કૃલિત થયેલાં છે કે તેમાંથી એકના લાપ કરવા જતાં બોજાના છેદ ઊડી જાય અને પરિણામે બન્ને વિધાના મિશ્યા ઠરે; તેથી એ આચારાંગના પ્રાચીન એતિહાસિક ભાગની દૃષ્ટિએ તપાસતાં પણ હું નિર્વિવાદપણું એવા નિશ્ચય ઉપર આવ્યા છું કે અચેલ-સચેલ ધર્મની બાબતમાં વીરપરંપરાનું પ્રતિનિધિત્વ જે પ્રમાણમાં વિશેષ યથાર્થપણું અને વિશેષ અખંડપણું સચવાયું હાય તા તે દિગંબર ફિરકામાં નહિ પણ શ્વેતાંબર અને સ્થાનકવાસી પ્રીરકામાં છે.

(૨) હવે આપણે ઉપાસનાની બાબત લઈ વીરપરંપરાના પ્રતિનિધિત્વના પ્રસ્તુત પ્રશ્ન ચર્ચીએ. એ કહેવાની ભાગ્યે જ જરૂર છે કે વીરપરંપરાના અનેક મહત્ત્વના અંશામાં મૂર્ત્તિ-ઉપાસનાને પણ સ્થાન છે. આ ઉપાસનાની દૃષ્ટિએ સ્થાનકવાસી ફિરકા તા વીર-પરંપરા-અહિષ્કૃત જ છે, કારણ કે તે, આગમિક પરંપરા, યુક્તિવાદ, આધ્યાત્મિક યાગ્યતા અને અનેકાન્તદ્રષ્ટિ એ બધાના ઇન્કાર કરી એક યા બીજા કાઇ પણ પ્રકારની મૂર્ત્તિ-ઉપાસનામાં માનતા નથી. તેથી ઉપાસનાની બાબતમાં <sup>શ્</sup>વેતાંબર અને દિગંબર એ ફિરકા વચ્ચે જ વિચારવાનું પ્રાપ્ત થાય છે. એમાં સંદેહ નથી કે દિગંબર પરંપરાસંમત નગ્ન મૂર્ત્તિની ઉપાસના વીતરાગત્વની સગુણ ઉપાસના વાસ્ત વધારે ખંધબેસલી અને નિરાડંખર હાઇ વધારે ઉપાદેય પણ થઇ શકે, પરંતુ આ બાબતમાં પણ દિગંબર પર પરાતું માનસ, વિચારણા અને વ્યવહારની દૃષ્ટિએ ઐકાન્તિક જ છે. શ્વેતાંબર પર પરાના આચાર-વિચાર અને ચાલુ પુરાતન વ્યવહારને તપાસીશું તા આપણને જણાશે કે એણે વિચારમાં કે વ્યવહારમાં નગ્ન મૂર્ત્તિના ઉપાસનામાંથી અહિષ્કાર કર્યો જ નથી. તેથી ઘણા જાના વખ-તથી અત્યારલગીના પ્રવેતાંબરીય પંથની માલિકીનાં મંદિરા કે તીર્થામાં નગ્ન મર્ત્તિનું અસ્તિત્વ, તેનું પુજન-અર્ચન નિર્વિરાધપણ ચાલતું આપણ જોઈએ છીએ. અલબત્ત, શ્વેતાંબર પરંપરામાં સવસ અને સાલંકાર મૂર્ત્તિનું સ્થાન છે અને જેમ જેમ બન્ને ફિર-કાએ વચ્ચે અથડામણી વધતી ગઈ તેમ તેમ <sup>૧</sup>વેતાંબર પરંપરામાં ઉત્તરાત્તર સવસ્ત અને સાલંકાર મૂર્ત્તિની જ પ્રતિષ્ઠા વધતી ચાલી છે; પણ મથુરામાંથી નીકળેલી <sup>ક</sup>વેતાંબરીય આચાર્યના નામાથી અંકિત નગ્ન મૃત્તિઓ અને ત્યારપછીના અનેક સૈકાઓ દરમિયાન પણ ચાલ રહેલી નગ્ન મૃત્તિની <sup>શ્</sup>વેતામ્બરીય પ્રતિષ્ઠાના વિચાર કરતાં એ ચાકખું લાગે છે કે <sup>શ્</sup>વેતાંબર પર પરા આધ્યાત્મિક ઉપાસનામાં નગ્ન મૂર્ત્તિનું મૂલ્ય યથાવત્ આંકતો આવી છે. આથી ઊલડે દિગંખર પંથની માલિકીનું કાઇ પણ મંદિર કે તીર્થ હયા તા તેમાં નગ્ન મૂર્ત્તિ સિવાય સાદાં અને દિગંખરત્વની વધારે નજીક હાય એવાં નિરાડંખર વસાંશ ધારણ કરનારી મૂર્ત્તિના પણ ઐકાન્તિક અહિષ્કાર જ હશે. એ પરંપરાનાં શાસ્ત્રો પણ ઐકાન્તિકપણ નગ્ન મૃત્તિના જ સમર્થક હાઇ આખી દિગંબર પરંપરાનું માનસ પ્રથમથી અત્યાર લગી એક જ રીતે ઘડાયેલું છે કે જે મૃત્તિ નગ્ન ન હાય તે માનવી કે પુજવી શાસ્ત્ર નથી. જ્યારે પ્રથમથી જ <sup>શ્</sup>વેતાંબર પરંપરાના આ વિષેના વારસા ઉદાર રહેલા હાય એમ લાગે છે. તેથી એ જિનમૂર્ત્તિની ઉપાસનાના અનૈકાન્તિક આગ્રહ દિગંખર પરંપરા જેટલા જ રાખવા છતાં મૂર્ત્તિના સ્વરૂપ વિષે દિગંભર પરંપરાની પેઠે એકાન્તિક ખતી તથી. ( અલખત્ત છેલ્લી શતાબ્દિ કે શતાબ્દિઓમાં <sup>દ્ર</sup>વેતામ્બર માનસ અને વ્યવહાર પણ પ્રત્યાઘાતી વૃત્તિ ધરાવતાં, અને છેક જ દિગંબર મંતવ્ય કરતાં સામી બાજીએ જતાં અને પાતાની પૂર્વપરંપરા ભૂલી જતાં દેખાય છે એ કબૂલ કરવું જોઇએ.) ખુદિ અને તક થી કસતાં પણ એમ લાગે છે કે તદ્દન નગ્ન અને નગ્નપ્રાય-ખન્ને પ્રકારની મૂર્ત્તિએ! ઉપાસનાને અનુકૂળ છે, નહિ કે કાઇ એક જ પ્રકારની. તેથી મૂર્ત્તિસ્વરૂપ વિષેની પરા-પૂર્વથી ચાલી આવતી કદયનાના વિચાર કરતાં અને તેના ઉપાસનાગત અનેકાન્તદૃષ્ટિ સાથે મેળ બેસાડતાં એમ સ્પષ્ટ લાગે છે કે એકાન્ત નમ્ર મૃત્તિના આગઢ રાખવામાં વીર-પર પરાનું પ્રતિનિધિત્વ ખંડિત થઇ જાય છે. કારણ કે તે આગ્રહમાં <sup>શ્</sup>વેતામ્બરીય કલ્પનાના સમુચિત પણ સમાવેશ થતા નથી; તેથી ઊલડું શ્વેતાંબરીય નગ્ન અને નમ્રપ્રાય મૂર્ત્તિની કુરુપતારા દિગંબર પર પરાની એકપક્ષીય માન્યતાના પણ રુચિ અને અધિકારેલેદે પૂર્ણ સમાવેશ થર્મ જાય છે.

(૩) પ્રસ્તુત પ્રશ્ન પરત્વે છેહ્રી બાબત શાસ્ત્રોની છે અને તે જ સાથી વધારે અગત્યની છે. ત્રણે કિરકાએા પાસે પાતપાતાનું શાસ્ત્ર–સાહિત્ય છે સ્થાનકવાસી અને શ્વેતાંખર-એ બે ફિરકાઓને કેટલુંક આગમિક સાહિત્ય તા સાધારણ છે, જ્યારે એ ઉભય ફિરકામાન્ય સાધારણ આગમિક સાહિત્યને દિગંબર ફિરકા માનતા જ નથી. તે એમ કહે છે કે અસલી આગમિક સાહિત્ય ક્રમે ક્રમે લેખબદ્ધ થયા પહેલાં જ અનેક કારણાથી નાશ પામ્સું. આમ કહી તે સ્થાનકવાસી-શ્વેતાંબર ઉભયમાન્ય આગમિક સાહિત્યના અહિષ્કાર કરે છે અને તેના સ્થાનમાં તેની પાતાની પરંપરા પ્રમાણે ઇસ્વીસનના બીજા સૈકાથી રચાયેલા મનાતા અમુક સાહિત્યને આગમિક માની તેને અવલ છે છે. **અહિં પ્રશ્ન** એ છે કે જો ઇસ્વીસનના પહેલા બોજાં સેકાશી માંડી રચાયેલ ખાસ દિગંબર સાહિત્ય . તે ફિરકાના આચાર્ય અને અનુયાયીએાએ છવિત રાખ્યું તા તેમણે પાતે જ અસ**્ટી** આગમ સાહિત્યને સાચવી કે ખચાવી કેમ ન રાખ્યું ? અસલી આગમ સાહિત્યના સર્વેશ વિનાશક કારણાએ તે ફિરકાના નવીત અને વિવિધ વિસ્તૃત સાહિત્યના સર્વથા વિનાશ કેમ ન કર્યો ? એમ તો કહી જ નહિ શકાય કે દિગંબર ફિરકાએ **ન્યુ**દાં ખાસ રચેલ **શાસોના** સમય પહેલાં જ એ વિનાશક કારણા હતાં અને પછી એવાં ન રહ્યાં, કારણ કે એમ માનવા જતાં એવી કલ્પના કરવી પર્કે કે વીરપર પરાના અસલી આગમિક સાહિત્યના સર્વથા વિનાશ કરનારાં ખળાેએ સમાન ક્ષેત્ર અને સમાન કાળમાં હૈયાત બ્રાહ્મણ અને

ખાલ અસલી સાહિત્ય કે તે વખતે રચાતા સાહિત્ય ઉપર વિનાશક અસર ન કરી અને કરી હોય તા તે નામ માત્રની. આ કલ્પના માત્ર અસંગત જ નથી પણ અનૈતિહાસક સહાં છે. ભારતવર્ષના કાઇપણ ભાગમાં વર્તમાન કે રચાતા સાહિત્ય વિષે એવાં પક્ષપાતી વિનાશક બળા ક્યારે ય ઉપસ્થિત થયાના ઇતિહાસ પ્રાપ્ત નથી થતા કે એ બળાએ માત્ર જૈન સાહિત્યના સર્વથા વિ<sup>ચ્છે</sup>દ કર્યો હાય અને બ્રાહ્મણ તેમ જ ભાહ સાહિત્ય ઉપર દયા દાખવી દ્વાય. આ અને આના જેવી બોજી કેટલીયે અસંગતિઓ આપહાને એમ માનવા પ્રેરે છે કે વીરપર પરાનું અસલો સાહિત્ય (બલે તેના અંધારણમાં, ભાષાસ્વરૂપમાં અને વિષયચર્ચામાં કાંઇક ફેરફાર કે ઘટાડા-વધારા થયા હાય છતાં ) વસ્તુત: નાશ ન પામતાં અખંડ રીતે હૈયાત જ રહ્યું છે. આ દર્ષિએ જોતાં એ અસલી સાહિત્યના વારસા દિગંબર ફિરકા પાસે નથી, પણ <sup>શ્</sup>વેતાંબર અને સ્થાનકવાસી એ બે ફિરકા પાસે છે. સ્થાનકવાસી કિરકાે કેટલંક અસલી આગમિક સાહિત્ય ધરાવે છે પણ તે ડાળ. શાખા. પાંદડાં અને કલ કે ફળ વિનાના એક મૂળ કે થડ જેવું છે અને તે મૂળ કે થડ પણ તેની પાસે અખેંડિત નથી. એ પણ ખરું છે કે <sup>શ</sup>્વેતાંબર પર પરા જે આગમિક સાહિત્યના વારસાે ધરાવે છે તે પ્રમાણમાં દિગંબર પરંપરાના સાહિત્ય કરતાં વધારે અને ખાસ અસલી છે તેમ જ સ્થાનકવાસીના આગમિક સાહિત્ય કરતાં એ વિશેષ વિપુલ અને સમૃદ્ધ છે; છતાં તે અત્યારે જેટલું છે તમાં જ ખધું અસલી સાહિત્ય મૂળ રૂપમાં જ સમાઇ જાય છે એમ કહેવાના આશય નથી. સ્થાનકવાસી ફિરકાએ અમુક જ આગમા માન્ય રાખી તે સિવાયનાંને માન્ય ન રાખવાની પહેલી ભૂલ કરી, બીજી ભૂલ આગમિક સાહિત્યના અખંડિત વિકાસને અને વીરપર પરાને પાષતી નિર્ધુક્તિ આદિ ચતુરંગીના અસ્વીકારમાં એશે કરી અને છેવટની અક્ષમ્ય ભૂલ એ ફિરકાના મુખ્યપેશ ક્રિયાકાંડના સમર્થનમાંથી કેલિત થયેલ ચિતન-મનનના નાશમાં આવી જાય છે. જે સૈકાઓ દરમિયાન ભારતવર્ષમાં આશ્ચર્યજનક દાર્શનિક ચિંતન-મનન અને તાર્કિક રચનાએ ધાધખંધ થતી હતી, જે જમાનામાં <sup>શ્</sup>વેતાંબર અને દિગંબર વિદ્વાના પણ એ અસરથી મુક્ત રહી ન શક્યા અને તેમ**ો** થાંડા પણ સમર્થ કાળા જૈન સાહિત્યને અપ્યા, તે જ જમાનામાં શરૂ થયેલ અને ચામેર વિસ્તરેલ સ્થાનકવાસી કિરકાએ દાર્શનિક ચિંતન-મનનની દિશામાં અને તાર્કિક કે ખીજા કાઈ પણ ચાગ્ય સાહિત્યની રચનામાં પાતાનું નામ નથી નાંધાવ્યુ એ વિચાર ખરેખર સ્થાનકવાસી ફિરકા માટે નીચું જેવડાવનાર છે. આ બધી દષ્ટિએ સ્થાનકવાસી ક્રિરકાને વીરપરંપરાનું અખંડ પ્રતિનિધિત્વ અગર તો અપેક્ષાકૃત વિશિષ્ટ પ્રતિનિધિત્વ ધરાવનાર કહી ન શકાય. તેથી હવે ખાકીના બે ફિરકાએ વિષે જ વિચારવાનું પ્રાપ્ત થાય છે.

આપણે ઉપર જોઇ ગયા કે દિગંબર ફિરકાએ અસલી આગમિક સાહિત્યને અવગણ-વામાં, તેના બહિષ્કાર કરવામાં માત્ર વિદ્યાના કેટલાક અંશા ગુમાવવા પૂરતી જ ભૂલ

# वीरपर'एरात् भणं अतिनिधित्व

નથી કરી પણ એ સાથે એશે વીરપરંપરાના ઘણા આચાર અને વિચારાના વારસા પણ ગુમાવ્યા છે. આગમિક સાહિત્ય છોડવા સાથે એના હાથમાંથી પંચાંગીના પ્રવાહને સાચવવા. રચવા અને પાષવાના સાનરી અવસર જ ચાલ્યા ગયા. એ તા એક અબાધ્ય સત્ય છે કે મધ્યકાળમાં કેટલીક શતાબ્દિએ દરમિયાન માનનીય દિગંબર ગંભીર વિદ્વાનાના હાથથી રચાએલ દાર્શનિક, તાર્કિક અને અન્ય પ્રકારનું વિવિધ સાહિત્ય એવું છે કે તે માત્ર હરકોઇ જૈનને જ નહિ પણ હરકોઈ ભારતીય સાહિત્ય અને સંસ્કૃતિના અભ્યાસીને માન ઉત્પન્ન કરે તેવું છે. તેમ છતાં ઐતિહાસિક દૃષ્ટિએ એ કબ્લ કરવું જોઇએ કે જો દિગંબર પરંપરાએ આગમિક અને પંચાંગી સાહિત્ય સાચવી, તેનું સંવર્ધન અને વ્યાખ્યાન કે વિવરણ પાતાની જ ઢળે કર્યું હોત તો એ પરંપરાના ગંભીર વિદ્વાનાએ ભારતીય સાહિત્ય અને જૈન સાહિત્યને એક સંમાનવર્દ્ધ કે ભેટ આપી હાત. ખેર, આ ઉપરથી એકંદર મારા અભિપાય કેવળ ઐતિહાસિક દૃષ્ટિએ પણ એ બંધાયા છે કે શાસ્ત્રોની ખાખતમાં વીરપર પરાનું જો કાંઇ પણ અખાંડ પ્રતિનિધિત્વ આજે જોવા મળતાં **હોય** તો તે શ્વેતાંબર પરંપરાને જ આભારી છે. હું જ્યારે દિગંબર પરંપરાની પુષ્ટિ અને તેના સમન્વયની દૃષ્ટિએ પણ <sup>શ્</sup>વેતાંબરીય પંચાંગી સાહિત્ય જોઉં છું ત્યારે મને ચાકખું લાગે છે કે એ સાહિત્યમાં દિગંબર પરંપરાને પાેષક થાય એવી અખટ સામગ્રી છે. અમુક **મુદ્દા**ં પરત્વે મતભેદ થતાં, તેને ઐકાન્તિક આગ્રહનું રૂપ અપાતાં જ હાનિ દિગંબર પરંપરાને ઉડાવવી પડી છે તેના ખ્યાલ એ પંચાંગી સાહિત્યને તટસ્થભાવે વાંચ્યા સિવાય આવી ન શકે. જો એ સાહિત્યમાંનાં અમુક વિધાના દિગંબર પરંપરાને બંધબેસનાં આવે તેમ ન હતું, તા તે પરંપરાના વિદ્વાના, એ વિધાના વિષ-એ સાહિત્યને છાડ્યા સિવાય પણ, જેમ પ્રાહ્મણ અને ગાહ પરંપરામાં બન્યું છે અને જેમ એક જ તત્ત્વાર્થ બ્રન્થને સ્વીકારી તેની ભુદી ભુદી વ્યાખ્યાઓમાં અન્યું છે તમ-વિવિધ ઊઢાપાઢ કરી શકતા હતા અથવા તે લાગને, સ્વામી દયાન દે સ્મૃતિ, પુરાણ આદિમાંના અનિષ્ટ ભાગને પ્રક્ષિપ્ત કહ્યો છે તેમ પ્રક્ષિપ્ત કહી, બાકીના સમગ્ર પંચાંગી ભાગને સત્કારી, વીરપર પરાનું પ્રતિનિધિત્વ મૂળરૂપમાં કાંઈક વિશેષ સાચવી શકચા હાત. દિગંબર પરંપરાનું સમગ્ર માનસ જન્મથી જ એવું એક્તરપ્રી ઘડાયેલું દેખાય છે કે તેને જિજ્ઞાસા અને વિદ્યોપાસનાની દૃષ્ટિએ પણ પંચાંગી સાહિત્ય જોવા કે વિચારવાની વૃત્તિ થતી જ નથી; જ્યારે <sup>દ</sup>વેતાંબરીય માનુસ પ્રથમથી જ ઉદાર રહ્યું છે. આના પુરાવાએ આપણે સાહિત્યરચનામાં જોઇએ ઇએ. એક પણ દિગંભર વિદ્રાન એવા થયા નથી જાણ્યા કે જેણું બ્રાહ્મણ-ગાદ ગ્રન્થા ઉપર લખવાની વાત તેા બાજુએ રહી પણ <sup>પ્ર</sup>વેતાંબરીય આગમિક સાહિત્ય કે બીજા કોઇ દાશ નિક તાર્કિક શ્વેતાં બરીય સાહિત્ય ઉપર કાંઇ લખ્યું હાય; તેથી ઊલડું દિગંભર પરં-પરાનું પ્રભળ ખંડન કરનાર અને સાંપ્રદાયિક <sup>શ્</sup>વેતાંબરીય આચાર્યો અને ગં**ભીર વિદ્વાના** એવા થયા છે કે જેમણે દિગંળરીય બ્રન્થા ઉપર આદર સાથે મહત્ત્વપૂર્ણ ટીકાઓ લખી છે,

એટલું જ નહિ પણ પુસ્તક—સંગ્રહની દૃષ્ટિએ પણ દિગંબર પરંપરાનું માનસ શ્વેતાંબર પરંપરાના માનસ કરતાં ભારે સકીર્ણ પ્રથમથી જ રહ્યું છે. એના પુરાવાઓ જૂના વખત્યી અત્યારલગોના બન્ને ફિરકાઓના પુસ્તક—ભંડારાની યાદીમાં પદે પદે નજરે પડે છે. આ બધું હું કોઇ એક પરંપરાના અપકર્ષ કે બીજી પરંપરાના ઉત્કર્ષની દૃષ્ટિએ નથી લખંતા કારણ કે મારા આ લખાણુમાંથી જે પરંપરા પાતાના ઉત્કર્ષ ક્લિત કરી બીજાના અપકર્ષમાં જ રાચવા માગે તે પરંપરાના પણ બીજ બાળતામાં સપ્રમાણ અપકર્ષ બતાવી શકાય. મારું પ્રસ્તુત લેખન માત્ર સમત્વની દૃષ્ટિએ છે. એમાં ઊલ્યુપને ઊલ્યુપ માનવા જેટલું સ્થાન છે પણ કોઇ પ્રત્યે અવગણના કે લઘુત્વ—દૃષ્ટિ પાત્રવા સ્થાન નથી.

ચિરકાલથી પાષાયેલ ફિરકાવાસિત માનસને ખદલવાનું કામ નદીના પ્રવાહને ખદલવા જેવું એક રીતે અઘરું છે તેમ છતાં એ અશક્ય નથી વર્તામાન સમયના વિદ્યા અને જિજ્ઞાસાનાં ખળા પૃષ્ટ દિશામાં પૂર જેશથી પ્રેરી રહ્યાં છે. જે કાર્ય ભારે ભાગ આપ્યા પછી અગર ખદલા વાળી ન શકાય એવી હાનિ ઊઠાવ્યા પછી કરવું જ પડે તે કામ પ્રથમથી ચેતી વખતસર કરવામાં આવે તા એમાં મનુષ્યત્વની શાભા છે. હું એમ માનું છું કે એક પણ ક્ષણના વિલંખ કર્યા સિવાય સ્થાનકવાસી ફિરકાએ પાતાની ગત ભૂલા સુધારી આગળ વધવું જોઇએ અને હું એમ પણ માનું છું કે સમર્થ તેમજ નિર્ભય શુદ્ધવિદ્યોપાસક દિગંખર વિદ્રાનોએ વારસાગત માનસ ખદલી દિગંખર જ કાયમ રહ્યા છતાં વીરપરંપરાને પ્રમાણમાં વિશેષ અને અખંડપણે વ્યક્ત કરનાર આગમિક તેમજ પંચાંગી સાહિત્યનું અવેલાકન કરી તેનો પાતાની પરંપરાના સાહિત્ય સાથે મેળ બેસાડવા અગર તે દ્વારા પાતાના સાહિત્યની પૂર્તિ કરવી. એમ ન કરતાં જેમ તેઓ અત્યારલગી એક દેશીય રહ્યા છે તેમ રહેશે તો તેમને વાસ્તે કાઇ વ્યાપક કે સાર્વજનિક ક્ષત્રમાં વીરપરંપરાના પ્રતિનિધિ તરીકે ભાગ્યે જ સ્થાન રહેશે. એ દૃષ્ટિએ વિદ્વાના અને ઐતિ-હાસિકામાં તેમની પ્રતિક્રા ભાગ્યે જ બંધાશે.

શ્રીમદ્ વિજયાનંદ સ્રીશ્વરને કાે અંત: સકુરણા એવી થઇ કે તેમનું જિજ્ઞાસુ માનસ સ્થાનકવાસી ફિરકાના અલ્પમાત્ર આગમિક સાહિત્યમાં સંતુષ્ટ રહી ન શક્યું. તેઓ ઇચ્છત તેા સ્થાનકવાસી ફિરકા છાેડી દિગં ખર ફિરકાને અપનાવી, તેમાં પણ તેટલી જ પ્રતિષ્ઠા મેળવી કાંઇક વધારે પ્રમાણમાં જિજ્ઞાસા સંતાષી, વિદ્યોપાસનાદ્વારા વીરપરંપરાનું સમર્થન કરી શક્ત; પણ મને એમ લાગે છે કે એ સ્રિના લવ્ય અને નિર્ભય આત્મામાં કોઇ એવા ધ્વનિ ઊદ્યો કે તેણે તેમને વીરપરંપરાનું અપેક્ષાકૃત અખંડ પ્રતિનિધિત્વ ધરાવનાર ફિરકા તરફ જ ધકેલ્યા અને આપણે જોઇએ છીએ કે એમણે જિંદગીનાં થાડાં વર્ષોમાં—ખાસ કરી છેશા ભાગનાં અમુક જ વર્ષોમાં—આખું જૈન સાહિત્ય મથી નાપ્યું, તેમાંથી નવનીત તારવ્યું જે તેમના જ શખ્દામાં વિદ્યમાન છે.

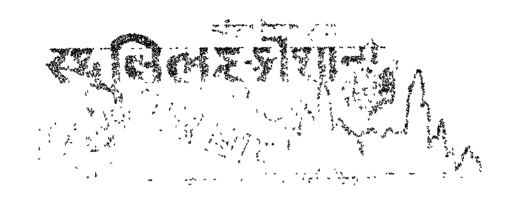
# वीरभरंभरातुं अभ्भं अतिनिधित्व

શ્વેતાંબર ફિરકા આચાર, ઉપાસના અને શાસ્ત્રોની દક્ષિએ બીજા બે ફિરકાએ કરતાં વીરપર પરાની વધારે નજીક છે એ વાતથી અગર વિજયાનંદ સ્રીશ્વેર સ્વીકારેલ શ્વેતાં- બરીય પર પરાના ચડતાપણાના ખ્યાલથી જો કાઈ સાંપ્રદાયિક શ્વેતાંબર ગૃહસ્થ કે સાધુ કુલાઇ સહેજ પણ બીજા ફિરકાએ તરફ તુચ્છત્વ કે અવગણના પાષતી અભિમાનવૃત્તિ સેવશે તા તે સત્ય ચૂકશે; કારણ કે શ્વેતાંબર માનસ, અપેક્ષાકૃત ગમે તેટલું ઉદાર રહ્યું હાય છતાં એની વિદ્યોપાસના પણ આજકાલની દક્ષિએ બહુ જ એકદેશીય અને અલ્પસંતુષ્ટ છે; એ નથી તા ઉદાર અને વ્યાપકભાવે સમગ્ર બ્રાહ્મણ પર પરા અવગાહતું, કે નથી સમગ્ર બાહ્મ પર પરા અવગાહતું, કે નથી સમગ્ર બાહ્મ પર પરા અવગાહતું, શ્વેતાંબર પર પરાના ભૂતકાલીન ઇતિહાસ અને વર્તમાન જવાબદારીના વિચાર કરું છું ત્યારે તેના કોફે નથી અને અલ્પસંતુષ્ટ માનસને પણ કાંઇક કહેવાનું મન થઇ જાય છે. હું અત્યારના ધુરિણ ગણાતા શ્વેતાંબર સમગ્ર આચાર્યો અને વિદ્વાનાને નમ્નભાવે એટલું જ અંતમાં કહેવા ઇચ્છું છું કે શ્રીમાન્ આત્મારામજએ પ્રાર લેલી અને અધ્રી મૂકેલી વિદ્યોપાસનાને વર્તમાન વિશેષ કીમતી સાધના અને સુલસ સગવડાદ્વારા લંખાવી અત્યારના ઉદ્યતતર ધારણને ખંધ બેસે એવી રીતે વિકસાવે.

ધર્મના વિશાળ વિષયના અભ્યાસમા મને એવું સમજાયું છે કે આપણું ધર્મના શુદ્ધ રૂપને ભૂલા અશુદ્ધ અશને વળગી પરસ્પર વિશ્વહ અને કલેશ કરીએ છીએ. ધર્મભાવના આપણી સાચા ' સૂઝ 'વાળી હોય તા આપણા ધર્મના ળાહ્ય આચારા ગમે તેટલા દેશકાળ અને નિમિત્તોને લઇ જુદા હોય તા પણુ આતર વિચારવહે પરસ્પરના ધર્મની ભાવનાની કદર કરી શકીએ એટલું જ નહિ પણુ અપધર્મમાં તથ્યાતા આપણું ખયી શકીએ.

ઋડગ્વેદના સમયથી આજસુધીના હિન્દુધર્મના ઇતિહાસમાં સતાની પરંપરા અવિચ્છિત્ર ચાલી આવે છે—જે ધર્મસંસ્થાની દિવાલામાં ભારીનું કામ સારે છે: એ બારીઓ ઘરની હવા સ્વચ્છ ગખે છે તથા પ્રકાશ દાખલ કરે છે. દિવાલ અને છાપરા વિના વરસાદ અને વાવાઝાડાથી હેરાન થઇએ. અને બારીઓ વિના ઘરની હવા ગંધાઇ જ્તય. તે માટે ધાર્મિક જીવનમાં સંસ્થા અને આત્મળળ ઉભયને સ્થાન છે.

—આચાય<sup>©</sup> આનન્દ્રશાંકર



[કર્તા ચંદ્રવિજયના ગુરુ નિત્યવિજયે મં. ૧૭૩૪ માં એક સ્વાધ્યાય રચી છે જીઓ જૈન ગૂર્જર કવિએો ભાગ ૨ ન. ૩૭૩ ક પૃ. ૨૯૯. તથી કર્તાના સમય તે ગણવાના છે.

જૈન કવિએાકૃત બાર-માસાનુ સાહિત્ય પુષ્કળ પ્રમાણમાં ઉપલબ્ધ છે. કેટલું ક મેં વડાદરાના મારા મિત્ર રા. મ જુલાલ મજીમદારને માકલેલું તે તેની પાસે છે. તેઓ એક પુસ્તકર્ય પ્રકટ કરવાના મનારથ સેવના હતા, પણ હજી તે પાર પક્ર્યો નથા. આપણી જૈન પ્રથ પ્રકાશક સંસ્થાઓ આવા ભાષા-સાહિત્ય પર અલક્ષ સંવતી આવી છે તે હજીયે તે ભણી દષ્ટિ દાડાવશે લ્સ પાદક.

# ાા ૯૦ ાા સકલવાચકચક્રચક્રવર્તિ મહેાપાધ્યાય શ્રી લાવપ્યવિજયગણિ શિષ્ય પંડિત શ્રી નિત્યવિજયગણિગુરુભ્યા નમ: ા

#### : 9:

# દેશા–ધનરા ઢાલાની

આરો માસ જ આવિઉ રે, ઘર ઘર મંગલ વ્યાર, દિલરા માન્યા હું જોઉ સાજન વાટડી રે, ઊલી નિજ ઘરળાર, દિલરા માન્યા ઘર આવા હા સુજાણ! માે ઘર આવા;

મારા જીવન પ્રાણુધાર! માં ઘર આવે! ઘર આવે! આંકણી ચાંદાે ઊગ્યાે નિર્મલા રે, શીતલ અમીઅ ઝરંત, દિલ૦ સાજનવિરહેં તાહરે રે, તે પણ દુ:ખ દીયંત, દિલ૦ ઘર૦ ર રંગ રસ ભરિ આપણે રમી રે, કોજે ક્રીડા અપાર, દિલ૦ સ્નેહી ન છેદીએ રે, જો હાઇ કાેડિ પ્રકાર, દિલ૦ ઘર૦ ૩

સાજન-સજ્જન. મા-મારુ.

# શ્રી ચંદ્રવિજયકૃત સ્યૂલિભદ્ર કાશાના બાર માસ

તુઝ વિરહે મુઝને સહી રે, માસ વરસ સમ થાય, દિલ પ્રાણુ ધરું કિમ તુઝ વિના રે ? તે કહે મુઝને ઉપાય, દિલ ઘર જે જેહને મન માનિયા રે, તે તેહને મન દેવ, દિલ ચંદ્રવિજય કહે સાંભળા રે, સ્નેહની એહવી ટેવ, દિલ ઘર પ

#### : **२** :

# ઢાલ--વિષ્ઠિઆની

કાર્તિક માસ મનોહરુ, સખી સુંદર જેહના વાત રે; લાલ, આંગણે ટહુકો ટાઢડો, નારિ ચિત્ત કતનું ધ્યાન રે. દ વાલ્હા સાજન કાઇ કહે આવતા, તસ આપું સાવનથાટ રે; લાલ, વલી દેઉ લાખ વધામણી, તસ પાથરું સખરા પાટ રે. વા૦ ૭ આંકણી. સુણુ પરદેશી પંથીઆ! માહરા નાઢ દીઠા કિહાં એ સાર રે; લાલ, મયગલની પરે માચતા, રૂપે રતિપતિ અણુહાર રે. વાલ્હા૦ ૮ શૂર સાઢસિકશિરામણિ, એ તા સુંદર રૂપ અપાર રે; લાલ, નેઢ નિપુણુ ગુણુ આગરુ, માઢરા જીવન પ્રાણાધાર રે. વાલ્હા૦ ૯ નારી તે પૃષ્ઠ ધરિ નેઢસ્યું રે, પરદેશી પંથી અનેક રે; લાલ, ચંદ્રવિજય કહે નેહથી, નિવ બાલાએ ધરી ટેક રે. વાલ્હા૦ ૧૦

#### : 3 :

# દેશા–સહિ ૨ સમાણીની.

માગરાર માસ મનાહર આધા, લાકતાણું મન ભાયા રે; માહરા પ્રીતમ નાવ્યા. વાટ જેઉ માહરા વાલમની, ઉલટ ધરીય સવાયા રે. માહરાત ૧૧ સાંભલિ સજન! વિનૃતિ માહરી, કાં મુઝ મૂંક નિરાસ રે? તુઝ મુઝ અંતર ન હુતા સ્વામી!, તુઝ રહેતાં મુઝ પા રે. માહરાત ૧૨ સુંદર નેહ ધરતા મુઝસ્યુ, ક્ષણ એક અલગા ન થાતા રે; ત સજન પરદેશી હુઓ, તહેના વિરહ ન સહું તિલમાતા રે. માહરાત ૧૩ તું સ્વામી! મુઝ અંતરયામી, ક્ષણ એક અલગા ન થાય રે; તું પ્રાથ્નાથ પરમેશ્વર મારા, તુમ વિષ્ ક્ષણ ન સુહાય રે. માહરાત ૧૪

સખરા–સારા. નાહ–નાથ. મયગલ–હાથી. રતિ પતિ–મદન. અખુહાર–અનુસાર–જેવા.આગરૂ–આગર– ખાણ. નિલમાતા–તિલમાત્ર–જરાપણ.

## શ્રી. માહનલાલ દલીચંદ દેશાઇ

વિનતિ તા કીજે પ્રભુ! તેહને, જેહથા સીઝે કાજ રે; ચાંદ્રવિજય કહે તેહને ન કિજિએ, જેહને મુખ નહી લાજ રે. માહરાે૦ ૧૫

# : ૪ : ઢાલ—ન**ણ**દલની

પ્રોતમ! એ પ્રોતમ! **પાેષ** માસ તે આવિયા, જે વિરહીને દુ:ખકાર; વાલમ! રાત **જા**એ કિમ **પાેસની**, નારીને વિણ ભરતાર? વાલમ! ૧૬ વેગે પથારા હા મંદિરે. સારા વંછિત કાજ; વાલમ!

નિજ સ્નેહી ન મૂકીએ, સાહિળ! ગરિબનિવાજ! વાο આંકણી. ૧૭ જીવન એ જીવન દેવે કાં વિરહી સરજ્યાં? જે નહિ પહુચે આસ; વા૦ વિરહ-વિચાગી માણુસાં, નિશદિન ઝૂરે નિરાસ. વાલમ! વેગે૦ ૧૮ સાહિળ! એ સાહિળ! મહિર આણી મનમાં ઘણી, સારા હા સંગે અંગ; વા૦ નેહ ધરી નિજ ઘર આવી, કરા અંગે ઉછરંગ. વાલમ! વેગે૦ ૧૯ પ્રીતમ! એ પ્રીતમ! પ્રારથીયાં પીંટ નહિ, જે જેગે ઉત્તમ હાય; વા૦ ચંદ્રવિજય પણ ઇમ કહે, તે સમ અવર ન કાય. વાલમ! વેગે૦ ૨૦

# ઢાલ-પ્રીત પૂરવલી પાલિઇ-એ દેશી

મનોહર માહ માસ આવીયા, નાગ્યા મુઝ ભરતાર, સુગુણુ નર. આંબા માર્યા અતિ ભલા, કાયલ કરે ટહુકાર. સુગુણુ ર૧ પ્રીત પ્રગટપણું પાલિઇ, પાલિઇ ઉત્તમ નેંહ, સુગુણુ અંકણી. રર પ્રારથીયાં પીડે નહી, જો જેગે ધરિઇ દેહ, સુગુણુ આંકણી. રર વિરહ્યા ને ગહિલાતણી, સરખી જગ જોઈ, સુગુણુ કાજ અકાજ વિચારણા, તેહને મને નવિ કાેઇ, સુગુણુ પ્રીત ર૩ હયડાની જે વારતા, તે અવર આગલ ન કહેવાય, સુગુણુ મન-દુ:ખ મનમાંહિ વીસમે, જેમ કુવાની છાંહિ, સુગુણુ પ્રીત ૨૪ માટા બાલ જે બાલિને, નવિ પાલે ધરી નેંહ, સુગુણુ પ્રીત ૨૫

# : ૬ : રાગ–કાગ

આવ્યા **હા ફાગુણ** માસ મનાહર, સુંદર સુખકર જેહ; લાક રમે રંગે જેણે ઠાંમે, સુંદર ચિત્ત ધરી નેહ. ૨૬ મનાહર **ફાગુણ** આવીઓ હાે, જેહ ભાેગી સુખકાર, મનાહર૦ આંકણી.

<sup>્</sup>ર ુ<mark>સીઝે–સિદ્ધ થાય. ગરિખનિવાજ–ગરી</mark>ભ પર દયાળુ મહિર–દયા, પ્રારથીયાં<mark>–પ્રાર્થી</mark>એા–<mark>પ્રાર્થના કરનારા</mark> **ગહિલા–ધેલા.** 

# શ્રી ચંદ્રવિજયકૃત સ્થૃલિભદ્ર કોશાના ખાર માસ

ધપમપ ધપમપ માદલ વાજે, તથ તથ તાલ કંસાલ; એલા હા ખેલે નવ નવ ભાંતિ, ઉછળે અબિલ ગુલાલ. મનાે ર૭ અવલ કેસરીમા કસુંબા પહિરી, હીર ચીર પટકૂલ; ખેલેં ખાંતિં નવ નવ ભાતેં, સુંદર પહેરી દુકૂલ. મનાે ૨૮ ઇમ ઉછરંગ ધરે સબ લાેગા, ક્રીડા કરઇ ઉદાર; પણ પ્રીતમ વિશ્ મુઝ ન સુહાવે, ક્ષતિ ઉપર જેમ ખાર. મનાે ૨૯ પ્રીતમ! આવા ઘર માહરે, પવિત્ર કરાે મુઝ કાય; આંદ્રવિજય પણ શીખ દેઇ કહે, તુમ્હ મનિ મહિર ન શાય. મનાે ૩૦

: ७:

ઢાલ

ચેત્રે ચંપા મારીઓ, સક્લ ક્લ્યા સહકાર; કેાયલ કરે રે ટહુકડા, ભમર કરે હેા શુંજાર. ૩૧ સસનેહી! સુણા વિનિત, મારા હા પ્રાણ આધાર! વિરહ-વિયાગી માણુસાં, કાં કીધાં કિરતાર? સસનેહી! આં૦ ૩૨ પ્રાણુપાંહિ જે વાલહા, જે વિણુ ઘડિય ન જાય; તેહ તણુ રે વિયાગઢ રે, દેવ દેખાઢ કાં કાય? સસનેહી! ૩૩ જગમાં પંડિત ઇમ ભણે, સજન ન કરા હા કાય; સાજનમાં સુખ જેટલાં, તે કરીને દુ:ખ હાય. સસનેહી! ૩૪ વહિલા આવા રે મંદિરે, કીજે કોડા અપાર; અંદ્રવિજય કહે નારિને, સંતાષે ભરતાર સસનેહી! ૩૫

: 4:

હાલ—ઇડર આળા આંળલી રે-એ દેશી વૈશાખ માસ મનાહરુ રે, ભાગી ભમર સુખકાર; નારિ સાથે રમે નેહસ્યુ રે, આપ આપણા ભરતાર. ૩૬ સુહંકર! આવા અમ્હ ઘરળાર, એહ વાત છે સુખકાર. સુહંકર! એ આંકણી. તું સ્વામી! સુણ વિનતિ રે, તુમ્હ મહિર ન થાય; ઉત્તમ લક્ષણ એ નહી રે, સ્નેઢી કિમ મકાયી સહં૦ ૩૭

માદલ–ષ્ટદંગ, તળલાં. અવલ–પહેલા તંળરના, ઉત્તમ કસુંળા–સાલ, પટકૃલ–સુંદર કપડાં. ખાર્તિ– ખ તથી.દુકૂળ–રેશમી સુંદર વસ્ત્ર. ક્ષતિ–ક્ષત એટલે ઘા. પ્રાણ્પાહિ–પ્રાણ કરતાં. સુદંકર–શુભ કરનાર.

## શ્રી. માહનલાલ દલીચંદ દેશાઇ

ઉત્તમ સદ્યુણ સંગ્રહે રે, અલગા મૂકે ડંસ; નીર મૂકે ખીર સંબ્રહે રે, જેમ ઉત્તમ રાજહંસ. સુહંકર! ૩૮ સુઝસ્યું તાહરે સ્વામીજી રે, ન હુતા અંતર લગાર; હવે મૂકી અલગા રહે રે, તે તા અધમ આચાર. સુહંકર! ૩૯ વારવાર હવે સ્યું કહું રે ? તું સવિ જાણે સ્વામિ! અંદ્રવિજય કહે સાંભલી રે, સારા નારતું કાંમ. સુહંકર! ૪૦

: 6:

# ઢાલ--મારૂજીની

જેઠ સાસ જ આયા પ્રીતમ નાયા સાંઇ રે વાલમછ. વહિલા હવે આવા વાર મ લાવા કાંઇ રે વાલમછ! તું. માહરા સ્વામી અંતરજામી દીસે રે, તુઝ દીઠે માહરાં તન મન ચાવન હિંસે રે. ४१ વાલમજ ! સસનેહે સુખગેહી રે વાલમજ ! આંકણી૦ એક મનમાં કુડા માહે કે રુડા બાલે રે વાલમછ! તેહ સારસા નેહ કરે તે મુખ તાલે રે વાલમછ ! તમે તા સસનેહા ડાંસ મુકા હવે આવા રે વાલમછ! તે મનાહર કાંમક્રીડા બહુ સુખ પાવા રે વાલમછ ! તું મુઝ વિરહે કરી બીહતા સ્વામી! સાર રે વાલમછ! અતિ ગનવેતાં (?) અલગા કરતા હાર રે વાલમછ! ત મુઝ મૂકી ગયા સ્તેહ વિસારી કિહાં રે વાલમછ! હવે સ્નેહ ધરીને વહિલા આવેા ઇહાં રે વાલમછ! રંગ રસભર રમતાં જે થઇ સુખની વાત રે વાલમછ ! હવે સંભારતાં ખાલે સાતે ધાત રે વાલમછ ! પરદેશી પાંથે જે ચાલ્યા તે આયા રે વાલમછ ! પણ માહરા જીવન પ્રાણ આધાર! તું નાયા રે વાલમછ ! हवे वेश पधारी आतम ठारी माहरी रे વાલમજ! દર્શન વાંછું પ્રભુ તુઝને વાહલા તાહરા રે વાલમજી! હવે ચાંદ્રવિજય પણ કહે સ્થુલભદ્રને સાર રે વાલમછ ! કાશા ઇમ વિનવે આયાે ભવન મઝાર રે વાલમછ! ૪૫

સાંઇ-સ્વામી. અંતરજામી-અંતર્યામી-સાક્ષીભૂત આત્મા. હિસે-હષિત થાય-આનંદે. સુખગેહી-સુખ જેના ધરમાં છે તેવા, ભૂવન-ધર.

# શ્રી ચંદ્રવિજયકત રથુલિલદ્ર કાશાના ભાર માસ

#### : 90 :

ઢાલ--પ્યારા પ્યારા કરતી-એ દેશી

આવ્યા હે **આસાહ** ઉદારા, જિહાં મેઘ કરે જલધારા: જિહાં માર કરે કિંગારા, જે સલલિત જતને પ્યારા, હા લાલ. ૪૬ માહન મન મન વસીઓ---આંકણી૦

તવ આયા શ્રુલિલદ અભગારા, કાશા મન હરખ અપારા: જે જાણે હાં જાની ઉદારા, લુઠા દ્વધ સાકર જલધારા હા લાલ માે ૪૭ કાશાએ આપી ચિત્રશાલા, તિહાં રહ્યા ચામાસ રસાલાઃ હવે કાશા હા વિનવે ઉદારા, સાંભલ તું વિનતિ પ્યારા! હા લાલ. મા૦ ૪૮ તું ભાગવિ મુઝસ્યું ભાગા, જેમ જાય સવે મુઝ રાગા: જેમ હરખ હાવે મિટે શાગા, સાખાસ દીઇ મુઝ લાગા. હા લાલ. માે ૪૯ સુથા જીવન પ્રાથ આધારા!, ભાગવે ભાગ ઉદારા: એ કુત્સિત વસ્ત્ર ઉતારા, ચંદ્રવિજય કહે કાે કાેશા તારા. હાે લાલ. માે ૫૦ : 99 :

# ઢાલ--લીલાવતીની દેશી

શ્રાવણ માસ જ આવીએ લાલ, ટબટબ ટબકે નીર; જીવન પ્રાણ ! ઝખઝખ ઝખુકે વીજ ક્રી હાે લાલ, શીતલ સરસ સમીર. જીવન પ્રાણ ! ભાે પર ભાગવા ભાગ ભલા હવે હા લાલ, મુક્રી કહિન યાગ; જીવન પ્રાણ ! માના વિનતિ નારીની હા લાલ, ટાલા કામ-કુરાગ. જીવન પ્રાણ ! ભાેા પર અંતરજામી પામીઓ હા લાલ, ભાગવિ ભાગ ઉદાર; જીવન પ્રાણ ! પ્રારથીયાં પીડા નહી હા લાલ, ઉત્તમ એ આચાર. જીવન પ્રાણ ! ભાેા પર આ મંદિર આ માલિયાં હા લાલ. એહ સરંગી સેજ; જીવન પ્રાણ! આ હું એહ તું પ્રીવમા હા લાલ, લાગવા લાગ ધરી હેજ. જીવન પ્રાણ ! ભાે ૫૪ હવે અંતર આણા કિસ્યાે? રે લાલ, ન કરિ તું તાણાખંચ; જીવન પ્રાણ ! ચંદ્રવિજય કહે સાંભળા હા લાલ, સ્નેહના એહ સંચ. જીવન પ્રાણ ! ભાે પપ : १२ :

# ઉઢ કલારણી ભરિ ઘડા હે—એ દેશા

માસ **ભાદરવા** અતિ મનાહરુ હે, આવ્યા સજન! સુખકાર; વરસે નેહસ્યું હે, વીજલી કરે ઝખકાર. મનમાહન ! માહરા હે, વિનતિ માને ઉદાર; વેલ ચઢી તરુવર ઘણી હે, જન મન હરખ અપાર. મ**નમાહન! ૫૭** 

46

કિગારા-ટદ્દકાર, સુલલિત-સુમતાહર. અણુગારા-અણુગાર-અનગાર-ગૃદ વગરના સાધુ, જા**ની-પ્રાધુને વહાલા**. વુડા-વર્ષ્યા. ચિત્રશાલા દિવાન ખાનુ Drawing room. હેજ આનંદ તાણાખે ચ-તાણાનાણી, જલધર-વરસાદ,

## ઉપસંહાર

હાલ-તું ગિયા ગિર શિખર સાહે—એ દેશા

ઇમ નારિ કહ્યા પછી એાલે. શ્રુલિબદ્ર અણગાર રે: શીલ નિજ મને ધર તું સંદરી !. એ સંસાર અસાર રે. 49 ઇમ કાશા કામિનિ! સૃષ્ણિ તું દેશના, સ<sup>ક્</sup>યારાગ સમ એહ રે; તન ધન યાવન અધિર જાણી, ધર્મસં ધરિ નેહ રે. ઇમ૦ દર અલગી રહે ઉઠ હાથ મુઝથા, જો વંછે કલ્યાણ રે; વળી શીલવત તુ દઢ પાલે, એક કરી મુઝ વાણી રે. श्रेभ० ६३ ઇણિ પરે પ્રતિબાધિ કાશ્યા, ધન શ્રી શ્લીભદ્ર સ્વામી રે; ચઉરાસી ચઉવીસી સુધી, રાષ્યું જેણે નામ રે. धभ० ६४ શ્રી તાપાગ<sup>ર</sup>છ તખત સાહે, શ્રી વિજયદેવસૂરીંદ રે; તસ સીસમાંહે પ્રધાન સુંદર, વાચક સવિ સુખકંદ રે. શ્રી લાવણ્યવિજય ઉવજઝાય સેવક, શ્રી નિત્યવિજય બુધ શિષ્ય રે; કહે ચાંદ્રવિજય નેહ ધરીને, સહ મન અધિક જગીસ રે. ઇમ૦ દદ

# કેલરા

ઇમ થુષ્યા સ્વામી શીશ નામી શ્રી **થૂ**લીભદ્રગણધરવરા, અતિ લાભ જાણી સરસ વાણી ગાઈઓ સવિ સુખકરા; તપગછ રાજ શ્રી વિજયસેન(દેવ)સૂરિ શ્રી લાવણ્યવિજય ઉવઝાયવરા, શ્રી નિત્યવિજય બુધ સેવક **ચંદ્રવિજય** જય જય કરા. ૬૭

ઇતિ શ્રી થૂલીભદ્ર માસ બાર સંપૂર્ણ ાા પઠનાર્થ ગુરુણી જડાવસરીજી ાા કલ્યાણુમસ્તુ ાા ૫–૧૨ શ્રી મુક્તિકમલ જૈન માહનજ્ઞાનમંદિર, વડાદરા પ્રત નં. ૨૩૩૧. ( આ પ્રત ક<mark>વિના સમયની</mark> લખાયેલી છે એ આદિમાં પાતાના ગુરુને કરેલા નમસ્કાર પરથી સમજાય છે. )

નીલાઇ-લીલી. ૃહરી-હરિત્-લીલા. તિટની-નદી. દ્રદ્દ-તલાવ. શશિ-ચંદ્ર. સૂર-સૂર્ય. કરસણી-કર્ષણી-ખેતીએ. નિપાવીયાં-ઉપજ્જવ્યાં. વિડ ખે-હેરાન કરે. પ્રતિખાધિ-ખૂઝવે. ચઉવીસી-૨૪ જિન જેટલા વખતમાં થાય તેટલા વખત. તખત-ઉંચું આસન.



[ મહાનંદ મુનિ લોંકાગ-અમાં થયા છે. તેણે અનેક સ્તવન સ્વાધ્યાય પદા રવ્યાં છે અને તેની રચનાઓ સ. ૧૮૦૯ યી ૧૮૪૯ મુધીની મળે છે. તેમાં પ્રભુની આરતિ આદિ કૃતિઓ જેતા તે જે લેોંકાગ-અના હતા તે ગ-અ મૂર્તિપૂજક હતા એમ જણાય છે. રૂપ-જીવની પરંપરામા જગજીવન-બીમસેન-માટા ઋષિના શિષ્ય હતા. —સંપાદક.]

સમરીએ શારદા નામ સાચું, એહ વિના જાંિલાઇ સર્વ કાચું; જ્ઞાન વિજ્ઞાંન ને ધ્યાન આપે, મહેર લીલહેર અજ્ઞાંન કાપેં. ૧ ગુરુચરલ્યુ નિમ માસ બારે તે ગાઉં, નેમ રાજાલને ચિત્ત ધ્યાઉં; જે પ્રભુ સત્ય સંપત્તિદાના, એહ જિન ભૂપલ્યુ સહી જીગવાતાં. ર : ૧:

નેનના હેતશું તેહ જણાવે, માસ ખારે કહી પ્રીઉ મનાવે; માગશિર માસે તે મન ભાવે, રાજાૂલ નેમને વેણ સુણાવે. ૩

**ઢાલ** કૃષ્ણના માસની.

માગસિર છે હિતકારી રે, પ્યારી જોવે છે રે વાટ; હજી લગે નેમ ન આવીયા, વાધિયા વિરહ ઉચાટ. હાસ્ય વિનાદના દોહરા, ભાવે નહી મુઝ અન્ન; ચિતમાંહિ લાગી ચટપટી, અટપટી બાહું વચન.

# શ્રી. માહનલાલ દલીચંદ દેશાઇ

| આપ <sub>ર્</sub><br>નિગ | Ωિલ પીલ પી<br>દેન સાંભરે | lG કરે, | ગાપી<br>જાતકો | ગાવે | ₹<br>2 | ગીત; |   |
|-------------------------|--------------------------|---------|---------------|------|--------|------|---|
|                         | જ્ય સાયાર<br>વિના સુણે!  |         |               |      |        |      | Ę |
| સેજ                     | સલુચુા                   | આવીયે,  | બાલીએ         | વયણુ | તે     | મીઠ. | ঙ |

## દુહા

ખેત્ર ક્લ્યા ખગ આવી ધાયા, ગાેપીએ વિનાદનાં ગીત ગાયાં; તેહ સુણી માેહના માેહ વ્યાપેં, પીઉ વિના વિરહણી દિન કિમ કાપે ? ૮

# :२:

## ઢાલ

| ,રાસ કિસા એ <b>ણ પાસ</b> માં, દાસ વિના જગના <b>હ!</b><br>વિજ્ઞુ બાલ્યા કિમ દીજઇં, વાલ્હા! દિલના દાહ ? | e  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| અવગુણને ગુણ ખે(કે)લવેં, જે હાેવે ચતુરસુજાણુ;<br>તપ જપ મૂકિ વેગલાે, આવ્યાે જીવનપ્રાણુ.                 | 90 |
| પારખા મુખની વાતડી, રાતડી જાણિને જેહ;<br>એક અવગુણ ચિત્ત રાખે, ભાખે ન તેહના છેહે.                       | ૧૧ |
| સાજન મુંકી વેગલા, અતિ બલા અવરસ્યું નેહ;<br>ઇમ કરતાં વાલેસરૂ, ધરીઇ નહી ગુણુગેહ.                        | ૧૨ |

## દુહા

તું ઉપગારી તું હી જ ઇસ, કહું કેતલા તુઝ વિસવાવિસ; મહેર કરી માહના મંદિર પધારા, આ નારિના નેહના નેન ઠારા. ૧૩

# :3:

#### હાલ

| <b>માહે</b> મનારથ માહરા,<br>તા સુખ મનની વાતડી, |                   | ૧૪ |
|------------------------------------------------|-------------------|----|
| જેહને મન છે નેહલા,<br>કેતકી વિન જિમ ભમરને,     | તે ભમે વિકલ શરીર; | ૧૫ |
| તાઢે રે ગાઢ પરભવ્યા,<br>ચર થર કંપે રે દેહડી,   | આહીં જ સુને આવાસ; | 96 |

# મહાન'દ મુનિકૃત નેમ-રાજીલ બાર માસ

સુંદર સહજ ગમે નહી, સૂતાં રે ર્નિંદ ન **આય;** તાહિ વિના પ્રભુ! માહરે, ઇણુપરિ દિન કિમ **જાય** ? ૧૭

#### દુહા

એમ ન કીજઇં સુણ પ્રાણનાથ !, પાલીએ પ્રીતડી નેં ગ્ર**હીએ હાથ**; નયણના વાશ(સ) તેં માસ **ફાગ**, સાં(શ્યા)મ! સંભારીઇ એહ જ લાગ. ૧૮

# : ४ :

## ઢાલ

| ફાગુણના દિન કુટરા, આકરા લાગે રે <b>મુ</b> ઝ;      | 9.2        |
|---------------------------------------------------|------------|
| વિરહ તમે તન માહરા, મન ભાવે નહી તુઝ.               | ૧૯         |
| કે ખેલે લાલ ગુલાલસું, અળીર અરગના ખ્યાલ;           |            |
| હું રહી એક દુભાગણી, આવ્યા નિ(ન) <b>ને</b> મ મયાલ. | २०         |
| કે જન પૂર્જ રે પદમણી, ભાંમની આપદ દ્વર;            |            |
| કે નૃત્ય નાચે રે નવનવા, પાય પખાલે જે કુંર         | <b>વ</b> ૧ |
| કે પ્રીઉ સંગે ર રંગે રે, ઢંગે એલે બહુ ખ્યાલ.      |            |
| કે ગાપી ગજગતિ જેહવી, ઠારે અનંગ ચાસાલ              | २२         |
| : ' <b>\</b> :                                    |            |
| ચિહુ દિશ તરવર ચીતરા, નીતર્યા <b>ચેત્ર</b> સુવાસ;  |            |
| જાઇ જાૂઇ નવ માલતી, માગરા મરવા જે ખાસ.             | <b>२</b> 3 |
| _                                                 | 43         |
| દમણા ચળેલી રે ચંપકે, ષટપદ લાગી રે ચિત્ત;          |            |
| નેમતણી હું વાટકી, એણુ રીતે જોઉં રે નિત.           | ર૪         |
| વિરહણી વિરહની વાતડી, રાતડી ગમીઇ રે કેમ ?          |            |
| નીર વિના જિમ માછલી, <b>ને</b> મ વિના નિશ ઐમ.      | રય         |
| કે મનમેં ઘડી સાહિળા ! ખિણુ વરસાંસા થાઇ;           |            |
| તે પાેહરની ઝી વાતડી, માસ વરસ કિમ <b>જાય</b> ?     | २६         |
| મંદિર સૂનેં મહિલાતાણું, માહન ! કિમ રહે મન ?       |            |
| કાકિલ કલકું જિન કરેં, તિમ દહે વિરહિણી તન.         | રહ         |
| નયણે રે નિંદ આવે નહીં, અતિ તીખી ચંદ્રની રાત:      |            |
| ઝંખી રહી પ્રિઉ જીલડી, વાલ્હા-વિરહની વાત.          | ٦.         |
| the second man second at the                      | 4.2        |

# શ્રી. માહનલાલ દલીયંદ દેશાઇ

#### દુહા

કે પ્રીયા પ્રીતશું વાય વીઝે, કે દર્પણ સુખ દેખતાં જ રીઝે; હવે સખી **રાજ્**લ ચિત્ત થાપે, ચૈત્રમાં તેમ એ દુઃખ કાપે. ૨૯ ઃ દઃ

વિરહિણી-વેદના જગમાંહિ માટી, પ્રીઉ વિના નારી સંસાર ખાટી; ખીણ ખીણ નેમની વાટ જેતી, વેશાખમેં વીસર્યું નાક-માતી. ૩૦

#### હાલ

વૈશાખે વન પાકીયા, ભાવીયા દાહિમ કાંમ; રાજા દન રલીયામણી, જાસું કદલી શું ઠાંમ. ૩૧ • જો આવો હિત ધરી ચિત્તશું, તા પ્રિઉ સુ કાતલી લાખ; અં ખતણી જે પાકીયા, કેરી સાકર દ્રાખ ૩૨ નારંગી નવરંગી ચુંગી, સાપારી જંખી( છ )ર; કરણી બીજોરી બીલકા, બદરી રકત ઠારીર. ૩૩ કિ સુખ મનમેં રામતાં, રાત બેઠાં હિમે સેઝ. પાઢીને સાહિખ સામલા! કહિયે તમ્હ હેજ ૩૪

#### : 9:

#### દુધા

મૂરખને વે**ણક**યુ સીખ દીજે, પિણ જગ-જાણને સ્યું કહીજે; હવે નિક્રુર એ જેઠે જ આવે, કલા કાંમની કેલ સુહાવેં ૩૫

#### હાલ

જેષ્ઠ તપે અતિ આકરા, સી કરો એવડી રે ધીજ? આવા તા ઉષ્ણુ નિવારીએ, સીત સંચારેં પતિજ. ૩૬ પંથી પિણુ પંથે આકરા, નારિને મિલ રે અનેક; પાય પડિ પ્રભુ! વિનવું, આંણા નિશ્ચિત વિવેક. ૩૭ એક ઘડીની પ્રીતડી, કિમ મુકે ઉત્તમ જેહ? છથલ છખીલા હા રાજવી!, છટકી ન દીજે છેહ. ૩૮ ઉત્તમ એહ આચારડા, જન્મ લગે વહે નેહ; ફાટે પણ પ્રીટે નહી, જેમ (પ)ટાલે રે રેહ. ૩૯

# મહાનંદ મુનિકૃત નેમ-રાજીલ બાર માસ

પશુઅ-પુકારથી ચાલિયા, પાલિયા એક ન બાલ; કાજે તે આપણા રાગીયા, ત્યાગોયા નિપુણ નિટાલ. ૪૦ નવ ભવ નેહ નિવારીઉ, નવી રહ્યો વલી નાહ; નવજોવન વ કાંમની, યામની લીધા ન લાહ. ૪૧

## ફહા

ભરિ ભરિ જેર નિશાસ મુંકે, તિમ નયલુથી જલધાર ન સુકે; કાયા કામલ તેજ સીઝે, નિરદયી નાહલા તાહી ન રીઝે. ૪૨

#### : 2:

#### ઢાલ

આકરી રીત છે આસાહની, વિરહિણી વ્યાપી છે પીર; શાયે ઘટા ઘન મેઘની અતિ સ્યાંમ વરસ્યેં નીર. **X3** કાંમ–કલા–રસ કેલવી. કેકી કરે રે ચિહું દિશ વાદલ ચાલિયા, વીજ વ્યાં ઝળુકાર. 88 અરથી હાઇ રે ઉતાવલા દેખી પર્જન્ય ધાર: કાંમ વ્યાપ્યા આ કામિની, શીતલ સીત વિકાર. YЧ સમઝે રે ચતુર સાંનમાં, માતા ચિહ્ દિશિ દંભમ (?) દન વશી હ વિલવિલ (?), હાથે નહી મુઝ 84 કામ રે ચિત્તે કામની, **રા**મને સીતા જાં સીર: ચાતકને મનિ મેહલા, પાપટીને કોર. ४७ ચકારતણે મન ચંદ જાં, તિરસ્યાં ભાવિ હા तिभ विरक्ष धरि धृद्धें रीतें, छव धरे नही 86

## : 🗧 :

# દહા

મેહ અંધારતા નીર ઠાઢે, દેખતાં વિરહણી–હીય ફાટે; દિન વિજોગનાં શ્રાવણે નીઠ આખે, વિલવિલે રાજાલ શ્રી જગનાથ પાખે. ૪૯

#### હાલ

શ્રાવણ શ્રવણે મેં શુષ્ટ્યા, દુખીયાં દાઝે **દેહ**; સરવડાં વરસી મયણના, મયણના દાખે રે છેહ.

# શ્રી. માહનલાલ દલીય દ દેશાઇ

| નય <b>ણે</b> | ધરીને         | रे   | નાહલાે,   | છેહલે       | ા આવે   | रि  | નાહ;     |    |
|--------------|---------------|------|-----------|-------------|---------|-----|----------|----|
| મીત          | પરમ           | સુખ  | પાવન,     | <u>જોવન</u> | લીજે    | रे  | લાહ.     | પ૧ |
| પ્રીત        | લલી           |      | પારેવની,  | વારૂ        | રાખે    | रे  | પ્રીત;   |    |
| હીએ          | હેજ           | હેત  | આણુયે,    | ટાલે        | વિરહ    | j.  | પ્રીત.   | પર |
| એક ક         | <b>બેક</b> વિ | તા હ | સે નહી,   | એ હો        | વે અતિ  | ઘણે | ોુા ફર;  |    |
| મુઝ          | પ્રાણ         | :    | વાલેસરૂ , | આવ્યે       | । નિ કે | મ હ | ન્દ્રાર? | પ૩ |

# : 20:

# इद्धा

પ્રીતની રીત પારેવ પાલેં, પ્રિયાસંગથી આપદા સર્વ ટાલેં; ભાદ્રવેં સહીયા રે! નેમ પધારે, નાહ વિણ નારિને કાેણુ સંભારે ? પ૪

#### દાલ

| <b>ભાદ્રવહેા</b> રે ભરજેર શું, ઘાર વહે નદી-પૂર;   |    |
|---------------------------------------------------|----|
| સજલ સરાવર પૂરીયા, ચૂરીયા દાલિદ્ર દ્વર.            | પપ |
| દેશ(શી) ને નાગર લાેકમાં, નીપના સહેજ અનંત;         |    |
| સુભક્ષ થયા પ્રભુ આવતાં, ભાવતાં સુખ તે સંત.        | પક |
| પ્રીઉ વિના કિસા ભાજન ?, પ્રીઉ વિના કિસા હેત?      |    |
| પ્રોઉ વિના કિસા બાલડા ?, પ્રીઉ વિના કેસી સેઝ ?    | યહ |
| પ્રીઉ વિના કિસાં એાલાવાં ?, પ્રોઉ વિના કિસી વાત ? |    |
| પ્રીઉ વિના કિસ્યાં મંદિર ?, પ્રીઉ વિના કિસી રાત ? | ૫૮ |

# : 22 :

# દુહા

પ્રીઉ વિજોગથી નયણ વ્યાપેં, ખિણ ખિણ દેહડી તેહ તાપેં; વિરહિણી વેદના બાંણ ભાગે, પિણ માનીએ આસો રઇ દુ:ખ ભાગે. પલ્

#### હાલ

| આરે  | તા એ | આસ હુ  | તી ઘણી,        | , મનમેં               | આવશે      | નેમ;   |    |
|------|------|--------|----------------|-----------------------|-----------|--------|----|
| નવ   | નવા  | ભૂષણ   | લેઇ,           | કુશ                   | ધરસે      | પ્રેમ. | ६० |
| મેં  | અછે. | પ્રભુ  | સાંમલા,        | આંમલા                 | ટાલશે     | ઘેર;   |    |
| પૂરવ | 5    | ર્મ તે | <b>જોગ</b> કે, | બાંધુ <sup>:</sup> રે | માેડું રે | વેર.   | 49 |

# મહાનદ મુનિકૃત નેમ-રાજીલ ભાર માસ

| માહનો        | એ દીવાલો એ, ખલીઇ મનમથ કાં              | ય ?            |
|--------------|----------------------------------------|----------------|
| ક તતણી       | પરિ તેહ જ, એ દુખ કૈહવાન જ              | <b>ત</b> ઇ. ૬૨ |
| ભૂષણ         | દુષણ પરગમેં, નવિ ગમેં સહીયર–સ          | ાથ;            |
| વિરહ–દા      | વાનલ દાઝતાં, વાલમ <b>! દેજે રે</b> હ   | ાથ. ૬૩         |
| સાસરેં       | <b>જાવે રે</b> સુંદરી, હરખેં પ્રીતમ હે | iv;            |
| ઘરણી રે      | મહિયલ પદમણી, નિત નમે નિત               | લેઝ. <b>૬૪</b> |
| <b>અ</b> ંતર | ચંદન અરગજેં, પરિમલ મહેંકે રે ત         | <b>ા</b>       |
| સાધે         | શુભરી સુંદરી, દેખતાં નવિ રહે મ         | ાનં. ૬૫        |

# કુલા

નાવતાં નાહલે આસ ભાગી, વિરહણી દાવાનલ દેહ લાગી; વાસ મનમથ જોવન જીપેં, નેંન નકવેશરે કીર દીપે. ૬૬

# : १२ :

# હાલ

| <b>કાત્તિ કે</b> માતિ રે ક્રાંમની, દાંમનીને અણ્હાર;<br>મદમાતી પ્રિઉ સાથી, રાતિ અંગ ઉદાર.             | ६७         |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| અંગન ખેલાવતી ગીત કે, ગાતી <b>લે</b> લતી અંગ,<br>એક કરે કેલિ સારખિ, કાં તું તજે રે સુચંગ <sup>?</sup> | <b> </b>   |
| શશિવયણિ મૃગાનયણી, સાેવન વરણ શરીર;<br>સા કરમાંણી દેહડી, જિમ મૃગ વાગે રે તીર.                          | <b></b>    |
| જિમ પંથીજન જલ વિના, તાપે રે સૂંક રે કંઠ;<br>તિમ મુઝવાલિમ! તુઝવિના, મયણુ સંતાવે ઉલંઠ.                 | <b>७</b> ० |
| ઇમ ન ક્રિજે રે વાલ્હા!, વાલ્હાશું કિશા વાદ ?<br>કાંમ રસે રસ ચાખા રે, રાખા દ્વરિ વિષાદ.               | હ૧         |
| આવજ્યો શ્રવનેં(?) રે મંદિરે, સુંદર મિલસ્યે રે દોર;<br>એહવા સંદેસા નેમને, રાજૂલ શુણાયારે સાર.         | ૭૨         |

જાલું-જાર્યું. જેગદે-જેગે. ળાધુ-બાંધ્યું.

## શ્રી. માહનલાલ દલીયંદ દેશાઇ

#### કહા

વિરદ્ધની વેદના સખ ટાલી, દંપતિ તે અવિચલ પ્રીત પાલી; સંજોગ થયા ને વિજોગ ભાગા, અરીઅણુ આપથી પાય લાગા. ૭૩

#### 61સ

લીની સીખ દીની રે, પાંમી કેવલજ્ઞાન; દ્દીખ ન પીઉ વિના પહિલા શિવમ દિરે, પાહતી નિરમલ ધ્યાન. 98 રાજેમતી ને ને મ છ, પામ્યા જે અવિચલ વાસ; ટાલીયા, પાલીયા બાલ ઉલ્હાસ. જન્મ---મરણ ભવ 40 ગ્યાંન દિવાયર સાયર સાથર, **નેમ ને રાજાલ** દેાય; આગર, જાપ જપે સુખ હાય. બુ ધિ કેા સાંયર υŧ **પ્રદા**ચારી સદા, **ને**મ ને **રા**જાલ નાર; ખાલ કાંમ તે પૂરે સંકેટ ચુરે, નેમ મુનિ જયકાર. 99 રાજાલ મેં રે ગાઇયા, પાઇયા આનંદ આપ; ગાયતાં, જિપીજે વિરૂઆં પાપ પરમેસર પદ 96 લાંકાગછ ખુધિ શિરોમણી, તિલક સુનિ ગુરુ તાસ; **દી**વ અંદર મેં વિરચાયા, મહાનંદ મન ઉલાસ. 96

# દુહા

**વેદ પંડવ ને**ંમન આણે, **નેમ ચંદ** સંવત એહ વખા**ણે**; ઉદ્યોત અષ્ટમી માસ **માહ**, માર્ત્તંડ પ્રાંણ ઉમા**હ**. ૮૦

— ઇતિ શ્રી નેમરાજૂલ ખાર માસા સંપૂર્ણ. લિંગ ઋ અસંભૂરાંમ સં. ૧૮૫૨ શ્રાવણ શુ. ૧૩ સુંખાઇ મધ્યે.

( અનેક સ્તવનાદિ સંગ્રહ એ નામ આપેલી પ્રત નં. ૨૪૬ માંથી શ્રી મુક્તિકમલ શ્રી જૈન માહન જ્ઞાનમંદિર-વડાદરા. )





[ આ પત્ર તા. ૩૦-૧૦-૩૫ ના એક જૈન સંસ્થાના આગેવાન સભ્યના પત્રના ઉત્તરફપે લખાયેલા અને લેખકના લખવા પ્રમાણે એમાના અમુક ભાગ એવા છે કે જે પ્રસ્તુત (તેમના 'વીર-પરંપરાનું અખંડ પ્રતિનિધિત્વ' નામના આ પ્રંથમાં પ્રકટ થયેલ) લેખના અતમાં પ્રવણીરૂપે આપી શકાય આ તા પ્રાસિગિક, બાક્યા એ આખા પત્ર એવા મુદ્દાસર છે કે તેમાંની વૈયક્તિક બાબતા કે નામ છાડી તે આખા હપાવવા જેવા છે. અમે તે લેખની અંતે આ મુકવા તૈયાર હતા પરંતુ ઉક્ત લેખ હપાયા ત્યારે આ પત્ર ન મેળવી શકાયા તથી તે જાદા આપવા પત્રો છે. તેમાંથી વ્યક્તિગત વાત અને નામ કાદી નાખલ છે. આમાં સ્પષ્ટ ખતાવલ છે કે જૈનત્વની ખરી પ્રકૃતિ, તેમા સર્વ જાતની ચર્ચા-મતબદાને સ્થાન, મૂળગત અને ઉત્તરગત પ્રશ્નોની મીમાંસા, સમય જતાં મંજોગ-સ્થિતિ બદલાતા મૂળગત મનાતા પ્રદેશને મૂળગત રહેના નથી, બુહિના પ્રશ્નોની ચર્ચા સંકૃચિત બ્રુમિકામા રખાવી ન ઘટે, જૈનત્વની પ્રકૃતિની મૂળગત વસ્તુઓ બે નામે અહિ'સા અને અનેકાતના સિહાત છે તેથી અન્ય વસ્તુઓને રાખવા જતા જૈનત્વ સંકૃચિત થશે અને શુહિમાનાને સ્થાન નહિ રહે, અને છેવટે ઉપર્યુક્ત લેખના વિષયની પૂરવણીરૂપે જીદી જ દલીલથી એ જ સિહ કર્યું છે કે તેનાળરપર પરામા જે ઉદાગતા પાપાઇ છે તેવી અન્ય-દિગ બર અને સ્થાનકવાસી-પર પરાઓમા પાષાઈ કે પાષાની દેખાઇ નથી, તેથી તે ઉદારતાવંદ દ્વેતાંબરપર પરાએ જૈનત્વ પ્રકૃતિના પરિચય કરાવ્યા છે. અમે આ આખા પત્રને અક્ષરશ. મળતા છીએ—સપાદક. ]

××× મારી ઇંચ્છા હતી અને તે પ્રમાણે મેં એક વિસ્તૃત જવાબ લખવાના ઉપક્રમ પણ કરેલા જેમાં જૈનપરંપરા અને ઇતિહાસ તથા તાત્ત્વિક પ્રમાણા હાય, છતાં આવી પડેલ બીજી પરિસ્થિતિ અને તેના કાર્યભાર જોતાં આજે એમ લાગ્યું કે અધું જ ઢુઢી જશે તેથી ટ્રંકમાં માત્ર અભિપ્રાય પૂરતા જવાબ લખું છું.

તમે લખા છા-" આપ વિદ્યાલયમાં ખૂબ રસ લાે છે, તાે તે પ્રશ્ન પરત્વે આપના અભિપ્રાય શાે તે કર્વ વ્ય-સ્ચવનને અંગે યાેગ્ય લાગે તાે લખી જણાવશાે."-તેમ સાચે જ હું વિદ્યાલયમાં રસ લઉં છું. જ્યાં લગી એની સામાન્ય નીતિ અને પ્રવૃત્તિ ઉદાર તેમ જ વિશિષ્ટ છે ત્યાં લગી ગમે તેટલે દ્વર અને તટસ્થ રહ્યા છતાં મારો એના પ્રત્યે પૂર્ણ આદર અને રસ રહેવાના હું પ્રથમથી જ માનું છું કે જૈન સમાજને શિક્ષણ-સંસ્થાઓની

# પંડિતશ્રી\_સુખલાલજના સત્યદર્શી પત્ર

ખાસ જરૂર છે. એવી સંસ્થાઓ તો ખહુ એછી છે પણ જેટલી છે તેમાં ય મહાવીર વિદ્યાલયનું સ્થાન મહત્ત્વનું છે અને મહત્ત્વનું સિદ્ધ કરી શકવાની વિશેષ યાગ્યતા તે ધરાવે છે. એની ભૂમિકા અને આજીબાજીનું વાતાવરણ બધું જ પ્રગતિની સંભવિતતા ધરાવે છે તેથી અને શુદ્ધ શિક્ષણની દૃષ્ટિથી પણ જવાબ કે અભિપ્રાય આપવા એને હું કર્તાવ્ય જ સમજું છું.

તમે લખા છા-" આપણી સંસ્થા સમાજની છે અને આપણે સહાય માટે સમાજ પાસે વારંવાર જવું પહે છે તે પણ લક્ષમાં રાખી અભિપાય આપશા. "-પણ જો મારે તાત્ત્વિક ખલાસા કરવા હાય તા મદદ આપનારના માહા કે કાથળી સામે જોઇ કેવી રીતે ખુલાસા કરવા ! કારણ જ્યાં સુધી હું સમજું છું ત્યાં સુધી એક અમુક વર્ગ તા એવા જ છે કે જે કાંઇ પણ ખહાનું મળતાં વિદાલય વિરુદ્ધ પ્રવૃત્તિ કરે જ અને કશું જ ખહાનું ન મળે ત્યારે પણ એક કાેડી તેને ન આપે એટલે તેને તા લક્ષમાં રાખીએ કે ન રાખીએ સમાન જ છે ઊલ્ડ દું તેને લક્ષમાં લેતાં સામાન્ય ખુદ્ધિની પણ હત્યા કરવી પડે. હવે રહ્યો ખીજો વર્ગ કે જે વિદ્યાલયના હિતં≥છ જ છે અગર હિતે≥છુ બનવાના તેમાં સંભવ છે. તેને પણ લક્ષમાં લઇ આવા પ્રશ્નોના તાત્ત્વિક ચૂકાદા ન જ આપી શકાય; કારણ એ વર્ગ ગમે તેવા હિતેચ્છ અને આદરપાત્ર હાય છતાં એ વર્ગની વિચારણા કાઇ અસ્યાસ કે ચિંતનથી ભાગ્યે જ ઘડાએલી હાય છે. એ વર્ગ પણ જે દિશામાં પવન વહે તે જ દિશામાં એાછું કે વધતું ઢળતા દેખાય છે. એને સ્વતંત્ર અભ્યાસ કે સિદ્ધાંત જેવું ભાગ્યે જ દેખાય છે. હા, તેમાં થાડા પણ એવા લાઇએ છે અગર મળવા સંભવ છે કે જે કેવળ તત્ત્વ-દ્દષ્ટિએ વિચાર કરી શકે અથવા એવા વિચારનું સમજપૂર્વક મૃલ્ય આંકે, તેથી પ્રસ્તુત પ્રશ્નો પરત્વે કાંઇ પણ વિચાર મારે કે ખીજા કાેઇએ દર્શાવવાના હાય તાે તે વસ્તસ્થિતિ અને જૈનત્વની પ્રકૃતિની દૃષ્ટિએ જ દર્શાવવા જોઇએ; નહિં તા આજે આપેલા અભિપ્રાય વળી સમાજનું વલાણ અદલાતાં અદલવા પડે અગર મદદ કરનાર કે ન કરનારના ભેદ કે પ્રમાણ પ્રમાણે એ અભિપ્રાય પણ જુદાે જુદાે બાંધવા પડે. વિવાદાસ્પદ પ્ર<sup>પ્ર</sup>નાેના ઉત્તરાે તા તત્ત્વદૃષ્ટિએ જ સ્થિર થવા જોઇએ, નહિં તા ગાંધીજીની અસ્પૃશ્યતા નિવારણ વિષેની વિચારણા અનેક રૂપ ધારણ કરતાં છેવટે જૈન સમાજની એ જ વિષયની પ્રાચીન વિચારણાની પેઠે અનેક વિરાધા અને મદદનીશાની ક્ષણિક રુચિઓ વચ્ચે કચારનીએ વિલીન થઇ હાત. અભિપાય અમુક જ સ્થિર થયા છતાં તેને અમલમાં મુકવા કે નહિ ? અગર પૂર્ણ અમલમાં મુકવા કે અપૂર્ણ ? હમણા મૂકવા કે પછી ? એક અમુક રીતે અમલમાં મૂકવા કે ખીજી રીતે ? પણ. એ વસ્ત અભિપ્રાય કરતાં જાદી છે અને તે સંસ્થાના સંચાલકા કે નિર્વાહકાના અળામળ ઉપર અવલ બિત છે. તેથી આ સ્થળે પ્રસ્તુત પ્રશ્નાના કાંઇ પણ ખુલાસા કરવામાં મારે આ કે તે કોઇ પણ વર્ગની રુચિ તરફ લક્ષ આપવાનું પ્રાપ્ત જ થતું નથી અને તમારે પણ અભિપ્રાય બાંધવા પરત્વે લાકરુચિ તરફ જોવું ન ઘટે. હા, અમુક ચૂકાઢા થયા પછી પણ તમે અમલમાં મૂકા કે ન મૂકા એ તદ્દન જુદી વાત છે. નખળું માનસ નિર્ણય વિરુદ્ધ પણ થાેડા કે ઘણે! વખત પ્રવર્તવા પ્રેરે. એ જ સ્થાને સખળ માનસ નિર્ણય પ્રમાણે જ વર્તવા આગ્રહ કરાવે અને છેવટે બીજાને પણ પાતાની દિશામાં આકર્ષે એ જુદી વાત છે.

તમે લખાે છાે–" વિચારની ઉદારતા ક્રિયામાર્ગને અંગે પાલવે પણ મૂળ બાળતામાં મતલેદ થાય ત્યાં શું કરવું ઘટે તે સંબધી આપના મત જરૂર જણાવશા."

" સર્વજ્ઞત્વ કે માેક્ષમાં અનંતત્વના પ્રશ્નને અગે મતભેદ થાય તો તે મૂળગત ગણાય કૈ નહિ તે આપ વિચારશા."

આ તમારા પ્ર<sup>8</sup>નના બે ભાગ છે એક એ કે અમુક વસ્તુ મૂળગત ગણાય કે નહિ અને બીજો એ કે જો મળગત હાય તો તે વિષેના વાંધા કે મતભેદ ચલાવી શકાય કે નહિ ? આમાંથી પહેલા ભાગ ઉપર આવીએ મૂળગત એટલે શું ? તેની શી વ્યાખ્યા ? એ વ્યાખ્યા હમેશાં એક જ સરખી રહી છે. રહી શકી છે અગર રહી શકે તેમ છે ? કે સમયે સમયે લાકરુચિ અને શિશ્રણ-વિકાસના પ્રમાણમાં ન વ્યાખ્યા બદલાતી ગઈ છે અગર બદલાવાના અત્યારે ને હવે પછી સંભવ છે? વર્તમાનમા પણ શું સર્વસંમતિએ અમુક જ મૂળગત અને બીજા ઉત્તરગત એવા વિભાગ શક્ય છે? આ અને આના જેવા પ્રશ્ના ઊભા કરી મૂળગત શું અને શુ નહિ ? તેની વ્યાવ્યા શી અને તે કેવી બાંધવી ઘંદે? એના વિચાર કરશા તા તમને ચાકખું જહાશે કે આવી બાળતા અત્યારે સામાન્ય સમાજની દર્ષિમાં ગમે તેટલી મહત્ત્વની અને 3ઢ હાવા છતાં વસ્તુન: તે માલિક નથી ગઈકાલે દેડકાં ચીરવાના પ્ર<sup>થ</sup>ન મૂળગત જેવા જણાતો અને આજે તે ગાંણુ થઇ કદાચ વિરાધીઓને પણ પચી ગયા ગચ્છલેદ અને ક્રિયાલેદના પ્ર<sup>થ</sup>ના જ હજી જગાએ જગાએ મૂળગત જ દેખાય છે અને ગર્મકાલે તમને પણ દેખાતા તે આજે મુખઇ-યુરાપીય વાતાવરણમાં રઢ લોકોને પણ મૂળગત નથી ભાસતા તે પરત્વે હવે વિચારની ઉદારતા કેળવવાની વાર્તા તદ્દન રૂઢ લાેકોમા પણ થતી સાંભળી છે. સર્વજ્ઞત્વ વિષેની ભલે બોજી જ રીત પણ એક વાર ભારે ચર્ચા જૈનપર પરામાં ઉઠેલી. તેને મૃળગત ગણી તે વખતે પૂર્વ પક્ષીને ભાંડનારના વંશજો પાછા એ જ પૂર્વપક્ષીના ગ્રશ્નોને અત્યાર લગી માત્ર પ્રમાણ જ નહિ પણ પ્રમાણુશ્રેષ્ઠ માની આદરતા આવ્યા છે. સાધારણ લાકો ચમકે અગર તેમને ચમકવી શકાય એવી ચાલુ શાસ્ત્ર-પરંપરાથી વિરુદ્ધ દેખાતી ઘણી બાબતા ઉપાધ્યાયજીએ તેમના द्मानिजन्ह विशेरे अधामां चर्ची स्थिर કरी છે श्रुतज्ञान जुहुं न જ भानवुं के भन:पर्या-યજ્ઞાન પણ જાદું ન જ માનવું એ વાત તમારા કે મારા જેવા આજે લખે તો કદાચ ઝંડાધારીઓ ઊભા થાય, પણ જયારે ઉપાધ્યાયજ એ વસ્તુ સ્થાપે ત્યારે જૈન તક અને ઉદાર વિચારસરાણીનું ભૂષણુ ગાણી એને વર્કવાદમાં સ્થાન અપાય છે. ધર્માસ્તિકાય જેવાં દ્રવ્યા તર્કથી સાખોત ન કરી શકાય, એના વિના પણ જૈનતત્ત્વજ્ઞાનની રચના શક્ય છે

એ પ્રશ્ન સિહસેને છણ્યા ત્યારે આજના દયાળ મહાવતધારીઓ હાત તો કદાચ તેમને ફાંસીએ નહિં તો કાળાપાણીએ માેકલત અને આજે પણ તમારા કે મારા જેવા આ વિષે લખે તા શું પ્રશ્ન ઊભા ન થાય કે આ મૂળગત છે કે નહિ ? આવી તાં અનેક ક્રિયા અને તત્ત્વજ્ઞાનની બાબતો છે કે જે વિષ એક વાર ચર્ચા થતાં પ્રથમ મૂળગત વાંધો દેખાય અને પછી થાળે પડી અધું ગાઠવાઇ જાય. જૈનત્વની પ્રકૃતિ અને તેના ક્રમિક ઇતિહાસમાં મળગત અને ઉત્તરગત વચ્ચે સીમાડા બાંધવા એ ભારે અઘરું કામ છે. બન્ને પક્ષામાં દલીલા છે. તમે એક ખાજુ જૈન વિચારસરણીને અને જૈનત્વની પ્રકૃતિને જગત સમક્ષ સર્વશ્રેષ્ઠ ઉદાર માનવા-મનાવવા પ્રેરાવ, તમાં રાજી થાવ, અને બીજી બાજા કાઇ પણ મુદ્દા પરત્વે કાઇ માણસ પ્રમાશિકપણે તર્કપુર:સર પાતાના વિચારબેદ દર્શાવે ત્યારે તે પ્રશ્નને મૂળગત કે અમુક રૂપના કહી, તેને ઘટતી બધી શક્ય સજા કરી તેનું બુદ્ધિદ્વાર બંધ કરવામાં આવે એ શું જૈન પ્રકૃતિનું લક્ષણ છે ? જૈન પ્રકૃતિ તો એમ કહે છે કે આગમ સાથે જ તર્કને છૂટ છે અને વળી તર્કને છુટ છે એના અર્થ જ એ છે કે કાઇ તર્કથી કાઇ પણ વસ્તુનું પરી ક્ષણ શરૂ કરે ત્યારે એને એના કરતાં ય વધારે શુદ્ધ અને વધારે સુક્ષ્મ તર્કથી જવાળ આપવા. અત્યારે તા હું જોઉં છું કે કાંઈ જવાળ આપવાના વિચાર જ નથી કરતું. એનો જવાળ માત્ર સામાન બનત પ્રયત્ને ચુપ કરી માન રાખવામાં છે. આ વસ્તુ જૈન પ્રકૃતિથી તદ્દન વિરુદ્ધ છે. તથી આવા અતીન્દ્રિય અને હંમેશા ચર્ચાસ્પદ ળની શકે એવા વિષયાને મૂળગત માની તે પરત્વે મતભેદ સહન કરવામાં ન આવે અગર ચર્ચા થવા દેવામાં ન આવે તો જૈન વિચારપર પરાના વિકાસ જ અટકે અને જેમ માટા માટા પશ્ચિમીય વિદ્વાના અને આ દેશના પણ વિદ્વાના જૈન શાસ્ત્ર ઉપર શુષ્કતાના આરાપ મૂકે છે તેને સાચા પાડવા જેલું થાય વૈદિક દર્શનામાં એક, ઇશ્વર માનવાની ઘસીને ના પાઉ છે, બોન્નું તેની સામે ઇશ્વર સ્થાપવા આકાશપાતાળ એક કરે છે એક, સર્વજ્ઞત્વની સપૂર્ણ શકચતા સ્થાપે છે, બીજી તની સાક ના પાડે છે: એક. વેદને નિત્ય અને પૂર્ણ નિર્દોષ મ'ને છે. બીજાં, વેદને માનવા છતાં તેને નિત્ય માનવાની સાક ના પાંડે છે. વળી ત્રીજું તેને નિર્દોષ અને પ્રમાણ માનવા છતાં તેમાં ય પ્રક્ષિપ્ત ભાગ શાધી દેાષ દર કરવા યત્ન કરે છે. આવી હજારા નાની-માટી णाणती विषे भतिषेह अने ते ઉપर અत्यारे पण अद्धिने तुप्त કरे श्रेवी सतर्ध रसलरे**दी** ચર્ચાઓ છે. તે થાય છે. જૈન આચાર્યીએ પણ એાછા-વધતો એના અભ્યાસ કર્યો છે, કરે છે અને તમે કબલ કરશા કે છતાં ય એ વૈદિકપર પરાને જરા ય આંચ નથી આવી. ઊલડું એ વિકાસમાંથી જ ગીતા અને બીજાં રત્ના જન્મ્યા છે. બાદ્ધપર પરાના પરસ્પર તદ્દન વિરાધી દેખાતા દાર્શનિક પ્રબળ મતભેદાએ અને તે ઉપરની ચર્ચાઓએ એટલું ગંભીર અને આકર્ષક સાહિત્ય ઉત્પન્ન કર્યું છે કે જેને જોનાર એક વાર તો **ખાંહ** ન હાેવા છતાં તેને કહી નમ્યા વિના ન રહે. ત્યારે પ્રશ્ન થાય છે કે જૈનપર પરા અને પ્રકૃતિમાં આવું કાંઇ સ્થાન છે કે નહિ ? હું અભ્યાસ અને ચિંતનથી સ્પષ્ટ જોઇ શકું છું કે જૈનત્વની

મકૃતિમાં એ અધાને પૂર્ણપણ સ્થાન છે. હા, અમુક સંજોગાને લીધે જૈનપરંપરામાં એ વિકાસ નામ માત્રના થયા છે એ ન્યુદી વાત. એ ખામી જૈનપર પરાના અનુગામીઓની છે; જૈનત્વની પ્રકૃતિની નહિ. તેથી હું આવા અતીન્દ્રિય પ્ર<sup>શ્</sup>નાને, જેમાં કાઇને સામે તર્ક અને બુદ્ધિપૂર્વક જવાળ આપવાની પ્રામાણિક છુટ છે અને પૂર્વપક્ષી સાને જવાબ આપવા સંબાર્ધ છે. મૂળગત ગણવા તૈયાર નથી. વળી તમે પાતે જ જ્યારે અત્યારના વૈજ્ઞાનિક યુગમાં ઉચ્ચ અભ્યાસ કરનારને તત્ત્વાર્થના ત્રીજા-ચાથા અધ્યાયા નથી શીખવતા અગર તે ઉપર ભાર નથી આપતા ત્યારે તમે ખધા અને શીખનારાઓ કઇ દિશામાં છા? એના જરા શાંતપણે વિચાર કરાે. દાદર કે માહિમની ગંદી ચાલીઓના અને વાલ્કેશ્વરના આકર્ષક ખંગલાએનાં વર્ષોના જે કાલેજયના રસપૂર્વક વાંચે તો તેમને તેથીએ વધારે ભયાનક ગંદા નરકનાં વર્જીના અને અદભત સ્વ<sup>ર</sup>છ અને સમૃદ્ધ સ્વર્ગ અને તેની અપ્સરાચ્યાનાં વર્જીના કેમ નથી લલચાવતા ! અગર તમે એ વર્જીનાને સર્વજ્ઞપ્રણીત માનવા છતાં શીખવવા ઉપર ભાર કેમ નથી આપતા ? વાત એમ છે કે તમે જે કાંઇ વ્યવહારમાં આચરા છે તેને જ એક તત્ત્વન્ન બુદ્ધિમાન પરીક્ષાની કસોટીએ મૂકે છે. જે બુદ્ધિ અને તર્કપૂર્વક લાકાને વિચાર કરતાં શીખવે તે ગુન્હેગાર કે જે મુંગે માઢે એ જ વસ્તુ આચરણમાં મૂકે તે ગુન્કિંગાર ! વળી એક બીજી બાબત : હવે અમુક પ્ર<sup>દ્ર</sup>નાને મૂળગત માન્યા એટલે એની યાદીમાં બીજા ઉમેરવાની કરજ તમને વિરાધીએ નહિ પાંડે એની શી ખાત્રી ? એ યાદી છેવટે કેટલી થશે ? તમને જે શિક્ષકા મળે તે બધા તે લાંબી કે ડૂંકી યાદી પ્રમાણુ તમારા પક્ષમાં જ રહેવાની પ્રતિજ્ઞા લઇને શિક્ષણના કામમાં જોડાવાના કે શી રીતે ? જે શિક્ષકા શિક્ષણ આપે તે ભલે વિચાર ગમે નવા ધરાવે પણ તેણે ફક્ત કાંઇ લખવું નહિ એટલા જ નિયમ રાખશા શું ? કાલેજીયન વિદ્યાર્થીઓને સમર્થ રીતે તત્ત્વજ્ઞાનનું શિક્ષણ આપે એવા અધ્યાપકા ગમે તેવા મનભેદ ધરાવવા છતાં તે વિષે કદી જાહેરમાં લખે કે બાલે નહિ એવી સુંદર નીતિ માત્ર વિદ્યાલયમાં જ કલ્પી શકાે છાે કે કાેલેજ, યુનિવર્સિટી અને બીજાં વિદ્યાપીઠામાં પણ ? જે વિદ્યાર્થીઓને કાે પણ પ્રશ્ન પરત્વે અધી જ સંભ-વિત ખાજુ જાણવાની છૂટ હાય તેવા જમાના અને તેવાં ક્ષેત્રામાં માત્ર ખસા કુટ જેટલા ક્ષેત્રફળમાં અમુક પ્રશ્ન પરત્વે તમારે કે તમારા શિક્ષકે ચર્ચા ન કરવી, અગર કરવી તા તે વિષે જાહેરમાં ન લખવું એવા પ્રતિઅંધ શું વૈજ્ઞાનિક છે ? અને જો વૈજ્ઞાનિ ન હાેય તાે એને મૂળગત પ્રશ્નસ્પર્શી કહી શકાય ? તેથી હું કાેઇ પણ **ખુદ્ધિના પ્રશ્નને** ચર્ચાની સંકુચિત ભૂમિકામાં રાખવાની વિરુદ્ધ છું અને અમુકને મૂળગત માની તે પરત્વે ચર્ચા-જન્ય વિકાસ અટકાવવામાં જૈનત્વની હાનિ જેઉં છું. ત્યારે તમે પ્રશ્ન કરશા કે શું કાંઇ મૂળ અને ઉત્તર જેવું છે જ નહિ ? હું અભિપ્રાય એવા ધરાવું છું કે છે, અને તે અહિંસા અને અનેકાંતના સિહાંત. આ બે વસ્તુના વિચારાત્મક અને વ્યવહાર્થ સ્વરૂ-પમાં સંખ્યામં ધ સાપાના છે. હુજ પણ મનુષ્ય જાતિની એકતાના અનુસંધાનની સાથ

એના વિચારથીય સ્વરૂપમાં પરિવર્તન કે વિકાસ થવાના, પણ એ બે જ વસ્તુ જૈનત્વની પ્રકૃતિને હંમશા મૂળગત રહી છે અને રહેશે બીજી વસ્તુઓને રાખવા જતાં જૈનત્વ સંકુચિત થશે અને બુદ્ધિમાનાને સ્થાન નહિ રહે.

હવે પ્રશ્નના ખીજા ભાગ ઉપર આવું છું. જો કે મૂળગત કે ઉત્તરગતના સીમાડા ખાંધવા વિષે લખી જ ગયા, પણ મારા કે બીજાના વિચાર પ્રમા**ણે** મૂળગત પ્રશ્ન પરત્વે મતલિદ જરૂર રહેવાના; છતાં એક વસ્તુ કહું છું તે એ છે કે કાેઇ પણ બોજા વિચારકની દિષ્ટિએ મૂળગત ગણા એવા પ્રશ્નો પરત્વે પણ મતલોદ ઊઠે ત્યારે પૂર્વપક્ષીને વિચાર કરવાની પૂર્ણ છૂટ હાવી જોઇએ. જૈન પ્રકૃતિમાં જો ઉદારતા, ક્ષમા, વિવેક અને બુદ્ધિની વ્યાપકતા હોય તા તે માત્ર ક્રિયામાર્ગ પરત્વે જ મર્યાદિત રહી ન શકે. ખરી ઉદારતા, ખરી ક્ષમા અને ખરી બુદ્ધિની વ્યાપકતાની કસાટી તા કટાકટીના મતલાદ વખતે જ થાય છે. તેથી ગમે તેની દર્ષિએ મૂળગત લેખાતા પ્રશ્નો પરત્વે ગમે તેને પ્રામાણિક મતભોદ દર્શાવવાની જૈન પ્રકૃતિ પ્રમાણે છુટ હોવી જ નેઇએ. એ બાબત વાંધા લેવા એ જવાબ આપવાની બહિની દરિદ્રતા અને ઉદારતાની પરિમિત્તા સૂચવે છે. કાઇ તાર્કિક એમ તા કહેતા જ નથી કે તમે જવાબ ન આપા. એ તા જવાબ માટે રાતદિવસ સાને નાતરે છે. પ્રમાણિકપણે એ નિમંત્રણ ન સ્વીકારી, વિરાધી બાજુ ખુદ્ધિપૂર્વક ન સ્થાપી વાંધાના હાઉ ઊભા કરવા એ અનેકાંતની ઉદારતા ને અહિસાની ગંભીરતાની હતા છે. આ સ્થળે પ્રસ્તુત વિષયામાં મારા મત જાણવાની સાને કુતુહળ વૃત્તિ થાય. મને પણ એ લખતાં નથી સંક્રાંચ કે નથી ભય; છતાં અત્યારે એ અપ્રસ્તુત હાઇ અને તે વિષે ખુબ લાંબું અર્થાત હેત-અહેતવાદની ચર્ચાપૂર્વક લખવાનું હાઇ તે વિષે તટસ્થ જ રહ્યું છું.

××× હવે હું એક ઐતિહાસિક સત્ય ઉપર આવુ છું. તે એ છે કે શ્વેતાંબરીય સાહિત્ય અને વિચારપરંપરા એવી પ્રથમથી વ્યાપક રહી છે અને અખંડતા એણે સાચવી છે કે તેમાં દિગંબરીય સાહિત્ય અને સમગ્ર વિચારપરંપરા એક માત્ર અંશરૂપે ગાઠવાઇ જાય છે અને સ્થાનકવાસી સાહિત્ય અને વિચારપરંપરાના પાંચ સા વર્ષના નાનકડા ક્ષ્યુગા પણુ એમાં જ સમાઇ જાય છે. જો માત્ર સ્થાનકવાસી સાહિત્ય અને વિચારપરંપરા જ અસ્તિત્વમાં રહે અને શ્વેતાંબર કે દિગંબરીય પરંપરા હામ થાય તા એ માત્ર ભ્રાન્ત અને અપૂર્ણ જ જૈન ખાપ્યું બની રહે. માત્ર દિગંબરપરંપરા જ શેષ રહે અને શ્વેતાંબર ભ્રાંસાઈ જાય તા જૈન સમાજ અને સાહિત્યના સાચા ઇતિહાસ જ અનંતકાળમાં લાપાઈ જાય. પણ જો કે હું ઇ²ઝતા નથી, એમ બને પણુ નહિ; છતાં કલ્પનાથી માના કે માત્ર શ્વેતાંબરપરંપરા જ હૈયાત રહે તા શું થાય ? એના જવાબ એ છે કે એથી જૈન સમાજ, જૈન સાહિત્ય કે જૈન તત્ત્વજ્ઞાન અને આગારની અખંડ ઐતિહાસિક પરંપરામાં કરી જ ઊણપ ન આવે. દિગંબર અને સ્થાનકવાસી એ બે પરંપરાએ મૂળ

પુસ્તકના પરિશિષ્ટો અને તે પણ કેટલેક અંશે અગત્યના છે એ ખરું; પણ આખો ઇતિ- હાસ કહે છે કે શ્વેતાં બરપરં પરાની ઉદારતા બાકીની પરં પરાઓના સાહિત્યમાં કે આચારમાં આવી જ નથી આનાં સેંક્ડો ઉદાહરણો છે. આ સ્થળે આ સ્થન ફકત એટલા પ્રતું છે કે શ્વેતાં બરપરં પરાના સંસ્કાર ધરાવનાર અને તેના ઇતિહાસ સમજનાર વાસ્તે ફિરકા- લેદ જેવું કશું જ તત્ત્વ પાષવાને કારણ નથી. એક પણ દિગં બરીય આચાર્ય એવા નથી થયા ( હું જાણતા) કે તેમણે બે પાનાંના શ્વેતાં બરીય સાહિત્ય ઉપર લખ્યું હોય. એવી એક પણ દિગં બરીય સંસ્થા નથી જયાં સ્થાનકવાસી કે શ્વેતાં બર પહિતને સ્થાન હોય. તેથી ઊલડું કટ્ટર શ્વેતાં બર પક્ષપાતી ઉપાધ્યાયજીએ સુદ્ધાં દિગં બરીય સાહિત્યને પુષ્પિત કર્યું છે અને અત્યારની પણ અનેક શ્વેતાં બર અને સ્થાનકવાસી સંસ્થાઓ તદ્દન સંયુચિત એવા દિગં બર પંડિતોને રાખી પોષી રહી છે વધારે તેા શુ, શ્વેતાં બર ખમીર ધરાવતા અને શ્વેતાં બર મંડિયો ઊલા થયેલા પરમશ્રુતપ્રભાવક મંડળ વસ્તુત: દિગં બરીય સાહિત્યને જ છેલાં લગભગ પચીરા વર્ષો થયાં પ્રકાશમાં આષ્યું છે; એટલું જ નહિ પણ એ મંડળ પ્રગટ કરેલ એકે એક લંશ દિગં બર વિદાનને હાયે જ સંપાદિત થયો છે. આ તે શ્વેતાં બર સમાજના દોષ કે શુણ ?

મને લાગે છે કે એ ઉદારતા કેળવી શ્વેતાંબર આચાર્યોએ અને ગૃહસ્થાએ વસ્તુત: જૈનત્વ પ્રકૃતિના જ પરિચય આપ્યા છે અને દિગંબર પ્રકૃતિએ એમાં ભારે ભૂલ કરી છે, તેથી એ પરપરાનું માનસ શ્વેતાંબર જેટલું ઉદાર થયું જ નથી. જે આમ છે અને છે જ તા વાંધા નભાવી લેવાના સવાલ જ કયાં છે ?

હા, આમ છતાં સમયે સમયે શ્વેતાંબર સમાજની અનભ્યાસી અને વ્યાપારી પ્રકૃતિએ ઘણીવાર નિરર્થક ગાંડપણ પ્રગટ કર્યું છે. જ્યારે શ્રીમદ્ હતા ત્યારે તેમની ઉદારતા ઘણા શ્વેતાંબર સાધુઓ અને ગૃહસ્થા સાંબી ન શક્યા. આજે પણ એમનું લખાણ વિવેક-પૂર્વક વાંત્યા સિવાય એમના વિષે મિથ્યા ભ્રમણાઓ ફેલાવનાર કયાં એાછા છે? પણ તમારે જાણવું જોઇએ કે એની પ્રાજ્ઞતા અને સર્વધાહિણી ઉદારતા શ્વેતાંબરીય ખમીરમાંથી જ પાષાઇ છે. વાસ્ત વિદ્યાલયે-ને રાખીને પાતાના ઇતિહાસની રક્ષા કરી છે અને સાથે લાભ પણ ઉઠાવ્યા છે.

તમારી સમિતિ પાતાની નિર્જળતા કે સળળતા પ્રમાણે કાઇને રાખવા, ન રાખવા વિષે ગમે તે નિર્જુય બાંધે, એમને રજા પણ આપ એ સાથે મારા કરોા જ સંબંધ નથી; પણ તમને એક સત્ય કહી દઉં કે તમારા વિદ્યાલયે એવા અધ્યાપકને મેળવી ભારે પ્રકર્ષ સાધ્યા છે. જે વિદ્રાના અને વિચારકા એ સચાટ તાર્કિક લેખકના તટસ્થ લખાણા વાંચશે તે તેમની સાથે મતભેદ ધરાવવા છતાં જો ખુદિમાન હશે તા તેમના પ્રત્યે આદરશીલ થયા વિના કદી જ નહિં રહે. આવા એક વિચારક અધ્યાપકને રાખી વિદ્યાલયે જૈન

#### પંડિતશ્રી સુખલાલજીના એક સત્યદર્શી પત્ર

દર્શનની જ નહિ પણ ભારતીય દર્શનની સેવા કરો છે. તેમનાં લખાણા જો ગુજરાતીમાં હોત અગર હવે થાય તા એ જૈન સમાજની નિષ્કિય બુદ્ધિને સક્રિય અનાવવામાં ભારે ફાળા આપશે અને પરિણામે એક એવા પણ અબ્યાસી સમર્થ વર્જ તૈયાર થશે કે જે તેમનાં લખાણાની પણ સમીક્ષા કરશે.

વિદ્યાલયનું અને જૈન સમાજનું સ્થિર હિત દેખાતું હાય તો એમ કરી શકા. એમ કરવાથી વિચારનું વહેલુ કાંઇ ખંધ રહેવાનું છે? સિંહ તો પાંજરાથી મુક્ત હાય ત્યારે જ સિંહત્વ વધારે ખીલે છે. જો એમનામાં સિંહત્વ નહિ હાય તા ભ્રમણા ટળશે. હશે તો ગમે ત્યાં દીપશે. મેં મારા જીવનમાં પણ એ લાલપીળા રંગા જોયા છે અને હજીએ જોઉં છું. વિચાર-સ્વાતં ગ્ય ધરાવનારા સંકટને નહિ લેખે.

હવે ઉપસંહારમાં એ પણ કહી દઉં કે જો કે હવે મારા સમય વાનપ્રસ્થ યાંગ્ય જ છે, એક અતિ મહત્તની જવાળદારી ઘણા પ્રતિકૃળ સચાગામાં પણ ઇચ્છાપૂર્વક ઉપાડી છે, છતાં તમને સૂચવી દઉં છે કે વિદ્યાલયના હિત ખાતર મારી પ્રત્યક્ષ સંવાની જરૂર જણાય તા તે વખતે હું તેટલા જ રસધી મારું બધું સ્વાતંત્ર્ય સાચવીને ઉઠાવીશ. મેં જ્યાં જ્યાં 'તમે' કે 'તમને' એમ લખ્યું છે ત્યાં માત્ર તમે જ વ્યક્તિરૂપે સામે નથી પણ મારા વિચાર જાણવા તત્પર બધા જ મારા વાપરેલ 'તમે' શખ્દમાં આવી જાય છે. મેં લાંબું લખ્યું છે એમ જરૂર લાગરા પણ આટલુ મને પ્રસંગ આવતાં આવશ્યક લાગ્યું જ તેથી મેં ચાલુ કાર્યની ક્ષતિ કરીને પણ સક્ષિપ્ત લબાણ કર્યું છે.

જેવી રીતે નીતિવેત્તા નીતિના કાનુનોને રૂક્ષ અને અકર બનાવવા પ્રયત્ન કરે છે, જેવી રીતે ભુદ્ધિવાદી કલા ને સાહિત્ય ી બાહ્ય મપાટીને સ્પર્શે છે, તેવી રીતે આપણા ધાર્મિકા ધર્મના સત્યને સમજના વિના બાહ્ય ક્રિયામાં જ ધર્મ સમાપ્ત થયા એમ સમજી લે છે.

કાઇ પણ વ્યાખ્યા, કિયા કે શખ્દો રાજ્યનુ સ્થાનક લઇ શંકે નહિ, કારણ કે આ ભધાં તા માત્ર પડછાયા છે. તે આજે આપણું પડછાયા પર કલહ કરીએ છીએ.

જ્યારે હિંદુધર્મ તેના ઉપદેશકાને પરભામમાં માકલી શકતા તે દિવસે તેના સૂર્ય મધ્યાદ્વે તપતા, પણ આજે હિંદુધર્મનું એક લક્ષણ કશા પણ પરિવર્ત્તનના વિરોધ છે. પરિવર્ત્તન પામતા સંધાગાને સાનુકૂળ થવામાં જ હિંદુધર્મની મહત્તા હતી એ વાત આપણે ભૂલી ગયા છીએ

રૂઢિચુસ્ત પક્ષાએ નવા વિચારના હંમેશાં સામના કર્યો છે પણ શકરાચાર્ય, રામાનુજ ને બુદ્ધ સમા બળવાંખારાની સાથે રહેવું તે હંમેશા સારી વસ્તુ છે.

જે સસ્કૃતિ માનવાને ઉન્નત જીવન જીવવાની તક આપે છે તે જ ખરી મંત્કૃતિ છે.

ત્રાેo સર રાધાકૃષ્ણન



[સ ૧૭૧૪ ની ઉદયચદકૃત માણિકકુમર ચાપપ્રમાંથા આ ઉતારેલું છે. માલવા, ગૂજરાત, લાટ-ભરુચ પ્રાંત, ઇડર, વડનગર, બાકડ-મારવાડ ગૂજરાત વચ્ચેના 4 સારક, કચ્છ. સિધ, મારવાડ, દક્ષિખુદેશ, મલયાગિરિ-મલબાર, બંગાળ, સિહલદ્વીપ-લકા. કામરુ-ગોડ વગેરેની નારીઓનુ વર્ણન છે પછી ગૂજરાત દેશનું ટ્રંક વર્ણન છે—સ'પાદક.]

દેશની વાત કહેા વરણી રે, નારીતણાં જે કરણી; વેસ આચાર વખાણા રે, જે જિહાનાં જાણઉ. ૪૭

દુઉદ્રા

જાણુ એક બાલ્યા નિસ્યે, સાંભલિ સેઠ મહત; મિંદ્રીઠા દેસ માટિકા, તે કહું હું એકાંતિ. ૪૮

ચાક્ષિ

એક **માલવા**તણી જે નારી રે, રૂપ કલા ગુણ સારી; નિસનેહી તે જાતિ રે, ફારફેર નહી ઇણિ વાતિ. ૪૯

#### काव्यं

रामा मालवदेशजातिचतुरा पुष्पेः सुगंधा प्रिया, तन्त्री तेजसरोजकोकिलरवा नाशा शुकानुतरा। कंब्यीववरा च भालतिलका वेणीसुजंगा परा, नित्यं हंति स कामवंतपुरुषं भूकार्सुकेर्द्क्शरैः॥

५०

#### શ્રી. માહનલાલ દલીયંદ દેશાઇ

#### ચાલિ

ગુજજરડી ગુણવંત રે, કલ ફૂલ ભાગ મહંત; મનમાન્યઇ આપે પ્રાંણુ રે, ધૂર તિ હીઇ વખાણ્ય. પ૧

#### कान्यं

#### ચાલિ

**લખલખતી લાહ દે**સી રે, મિચ્ચાતણિ અભિનિવેસી; ભહા<sup>ં</sup> દેખી **મુહ** મચકાેંહે રે, જાૂ મારે ન લીખ ફાેડઇ. પ

#### દુહો

**લાડ દે**સી લળાડ, મુ**હ** છુટી માઠું લવે; જમતાં જડે કમાડ, **લાડ**તણી રમણી તિકા.

#### ચાલિ

**દહિર દે**સ નઇ **દ**ાંતે રે, ખલખ<sup>ા</sup>ચ ન કા ખાંતે; 'રાજ્ય' 'રાજ્ય' કહી મુખિ બાલે રે, રાતિદિવસ ડીંગડ ફાેલે. ૫૫

#### કુહોા

માંડી નારિ નર નાન્હડા, જીડતી ન કા જેડ; વડનગરિં નારી નાગરી, પ્રીઉ ન પુહચ ક્રોડ. પર

#### ચાલિ

'આબસ્યો' 'આબસ્યો' ઊચરતી રે, દિન રાતિ રહે ફિરતી; તાતિ પીઆરી મીઠી રે, નિલજ નારિ એ મિં દીઠી. ૫૭

#### કુંહુંા

**બાક્ડ દે**સ અંભ**ણ ઘ**ણા, ન લહે પીઆરી પીડ; રામા મસ્ત ને નર રાંકડા, લીધ ન મુકે ચીડ. પડ

५२

48

#### દેશદેશની નારીએોનું પ્રાચીન વર્ષ્યુન

#### ચાલિ

પ્રીતિ ભલી પરિપાલે રે, ચતુરાઇએ ગુણુ અજાૂઆ**લે;** પ્રિઉસ્યું આપે પ્રાંણુ રે, **સારકડી** સુંદરિ **સુજાણ**. પલ

દુહો

સારઠડી સિરદારિ, ફ્રહેસ્યું દિલ લેલવે; લાચન લટકા ખારિ, ખીજી કેા આવે નહી.

ચાલિ

60

६२

68

ક્છ દેસી જયાઉછ નારિ રે, ભાગ ત્રિપતિ નહીં લગાર; પ્રીઉ વાદિ બાલે રે, વિણ અવસર અવગુણ ખાલ્લઇ. ૬૧

દુહેા

ખાલે ઝાલે માકલી, ગંભીર નહી લવલેસ; +સકાર ન કા સુંદરી, કુછિત કાસીડું વેસ.

ચાલિ

સિદ્ધી સિધુની ખાટલી રે, સુભ અસુભ ન વેર્ષ્ય ભાલી; આલે ખંધ નહી બીજો રે, સાચી વાતિ મત ખીજો. ૬૩

દુહેા

ખીજો મત ખરું બાલતાં, સિંધૂ ન કાે સકાર; પુન્ય પાપ પ્રીછ નહીં, વક્ત્રિ ન કાે વિકાર.

ચાલિ

નવંકાટ **મારૂ** દેસિ રે, સુવનીત સીલિ <mark>સુવસેસિ;</mark> સુ<mark>ધ શીલ</mark> સુંદર આચાર રે, અયુક્ત ન બાેલઇ કિવારિ. ૬૫

<u>દુંહા</u>

વારિ વદન નારીતણે, વાસ કીઉ વિનાણિ; પ્રથક પ્રથક પુહચે નહી, તિણિ નીર ન કાે નિહ્વાણિ‡. દદ

ચાલિ

રંગે વેસ ધરે વિશેષ રે, મુખ ચરણુ નર ન દેખે; દાતા ભુક્તાને ઉપગારી રે, એહવી મરૂદેસની નારી.

<sup>+</sup> માલ નહીં, સુકાર્ય નહી. § કાસી-કષાય.‡ નવા**ણમાં**.

#### શ્રી. માહનલાલ દલીચંદ દેશાઇ

#### દુહો

| 29.                                                                                                             |                |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| ગા <b>હા</b> ગ્ઢા ગીત રસ, સુઘડ ને સુકલીણ;<br><b>ગુષ્યુ</b> રા <sup>દ્યો ૧</sup> વિરચે નહી, વયણુ ન ભાખે દીણ.     | <b>\$</b>      |
| ચાલિ                                                                                                            |                |
| <b>દક્ષણી</b> દાખિણવિદુણી રે, સઘળી દીસે ઉણી;<br><b>હલદ્રને</b> રંગે રાચે રે, માન મૂકે દ્રાબીઇ કાચે <sup>ર</sup> | ६७             |
| કુહેંા                                                                                                          |                |
| કાચહ કાળલી કરિ ધરે, સેલાં પહિરણિ ચીર;<br>પાંન ફૂલે પૂરી રહે, સુરહાં તેલ સરીરિ.                                  | ૭૦             |
| · ચાલિ                                                                                                          |                |
| કર ચરણ ઊઘાડાં સીસ રે, ગડળડ ગાઇ નિશદીસ;<br>ઘી ચાેપડે ને તંલ ખાઇ રે, તિહાં કહાે કુણુ જાઇ ?<br>દુહો                | ওপ্            |
| જાતિ ન કાે પ્રગટ તિહાં, કાંદી <sup>૩</sup> સહુર્ધ ખાઇ;<br>ભાજ ભાખરી ભાજને, પત્રાલે પ્રીસાઇ.                     | ७२             |
| ચાલિ                                                                                                            |                |
| વિષયવાંછા ના નિવારે રે, સુંદર દેહ સમારે;<br>પંચ ભરતારી પનાતી રે, <sup>૪</sup> મલયાગિરિ માંન વદીતી.              | ७३             |
| श्लोकः                                                                                                          |                |
| <b>बंगदेरो</b> हि प्रमदा, चित्रिणी देहकोमला ।<br>मि <b>ष्टाक्र</b> भोजनी ज्ञाता, मृदुवाणी पीमापिणी॥             | <sub>ખ</sub> ુ |
| ચાલિ                                                                                                            | • •            |
| વાલ                                                                                                             |                |

મદન પૂતલી સમ દીસે રે, પદમિણિ દેખી મન હીમે; ભમરા કેડિ ન મૂંકે રે, સુનિનાં મન ન ચૂકે. ૭૫ ઋડોજી:

जले शुक्तिः स्थले हीरा, बने मत्ता च दंतिनः । गृहे पद्मिणी नारी, धन्यदेशो हि सिंहलः ॥ ७६

<sup>1</sup> વિરચે-અગડે. ર કચ્છા મારે. ૩ કાંદા, ડુંગળી, ધ્યાજ. ૪ મલખાર નાયર જાતિ.

#### દેશદેશની નારીએાનું પ્રાચીન વર્ણન

#### ચાલિ

કામરૂ દેસિ કુહાડિ રે, પ્રોઉને ખાંધે ઝાડિ; નર ના લેખે આલુઇ રે, ખર્ધલ કરી નાથિ તાંલુઇ. ૭૭

#### स्होक:

गोडदेशेषु या रामा, चंचला हंसगामिनी । गीतनादरता नित्यं, विनयावनतकंघरा ॥ ७८

ભાર માટ કરાણાટક કલીમા રે, આંગ તિલંગ મટકલીમા; બલી બલી ધરતી દીઠી રે, સવારથિ સહૂઇ મીઠી. ૭૯ ( ૮૦ થી ૮૪ લખેલ નથી. )

દેસ સકલના સિલ્યુગાર રે, ગૂજર મંડલ મનોહાર; આંબા રાઇણ રૂંખ જિહાં જાગા રે, લાગી ભમર નર વસે તાજા. ૮૫ સહુ સુહાતું બાલે રે, કદહી અવગુલ્યુ ન ખાલે; કદાચિ કુવચન બાલાઇ રે, ફિરિ પાછી પસ્તાઇ. ૮૬ આપ કાજ ના વિશ્વસાડઇ રે, તે નયણે સરગ દેખાડઇ; વિધિ વિવહાર (ન) ચૂકઇ રે, હઠિ ભરાણી ઊડાડઇ ફૂકિ. ૮૭ વરશ્વતાં લાગઇ વાર રે, ગ્રંથ તલ્યુઉ વાધઇ વિસ્તાર; સેક્જ જે ચિત જાલ્યુઉ રે, તે દેસની વહુ ઘરિ આલ્યુઉ. ૮૮





પ્રસિદ્ધ સાક્ષર કવિશ્રી મેધાણીએ લોકસાહિત્યને પ્રકાશા ગૂર્જર સાહિત્યની કિંમતી સેવા કરી છે. તેમના શાબ્દોમાં કહીએ તો '' પ્રીતિના કામલ ભાવા, લેહિંગમ્ય સરલ રૂપકામાં દુહાઓએ સંધરેલા છે: અને એમાં પહાડી કવિતાના સંરકાર મ્હેંકે છે. એ કવિતા અભણાને પણ અંતરે ઉત્તરી જાય છે, કમકે એનાં રૂપકા, ઉપમાઓ વગેરે બધાં જીવનની રાજીંદી દુનિયામાંથી જ ઘડેલાં છે. એકંદર દુહા સાહિત્યના ઝાંક ગામડિયા જીવતરના મમોંને લક્ષ્યવેધી વાકયાથી આંટવાના છે. " અહીં એક પ્રાચીન લેખકે એકત્રિત કરેલા સુભાષિતરૂપે ૭૫ દુહાઓના સંપ્રહ કરેલા તે મૂકેલ છે. આવા સુભાષિત દુહાઓ જૈન ગૂર્જર સાહિત્યમાં ઘણા વિશાલ પ્રમાણમાં ઉપલબ્ધ છે અને તેના સંપ્રહ જ્યારે પ્રકાશિત થશે ત્યારે તેથી ગૂર્જર સાહિત્યમાં એક સારી વધ્ધ થશે.—સંપાદક.

#### ॥ श्री वीतरागाय नमः॥

ગ્યાન પદારથ પાયકે, જહાં તહાં ગાંઠ મ ખાેલ; નહિ પાટણ નહિ પારખ, નહિ ગ્રાહક નહિ માલ. નીચી દષ્ટિ ચાલતાં, ત્રિણ ગુણ કાંટા ટલે દયા પલે, પગપિણ નવિ ખરડાય. ₹ ડાગલા તણીય. આઉખા આદમ તણાઃ 301 જસા નમાવે જગતમેં. ત્રેવડે ઘણીય. 3 ELZ દુ:ખ આયે' મત દુ:ખ ધરે, સુખ આયે મત કૂલ; કરત હૈ. દર્છ દ્રદા કયા SH 8 સાચર આપ કુ-આપ તું, કિં કનજે અપ્પેણ ? એકા રયણ ન અપ્પીયા, લંઇણ કિર્દે જેણ. પ યુત્ત કુપુત્ત તૂં, કિં કિલજે પુત્તેલું ! ઇક્રક્કા અંદ્ર ન અપ્યીયા, ખારજ ફિંદે જેથુ. ŧ

## સુભાષિત દુહા પંચાત્તરી

| ચંદ સંદેસા માેકલે, સાયર અપ્ય જીહાર;             |    |
|-------------------------------------------------|----|
| ચઢ્યા કલંક ન ઉતરે, માેલંછણુ તાેખાર.             | ૭  |
| હમતીરાં જલ લે ચલ્યાે, તુમ પર શિખર કરંત;         |    |
| ખારાથી મીઠાે કરું, તિહ્યુ ગુહ્યુ ભરીયાે ગાજંત.  | 6  |
| કુમતીરાં જલ લે ચલ્યાે, તુમ પર શિખર કરંત;        |    |
| ખારાથી મીઠા કરું, તિલું ગુલુ ભરીયા ગાજંત.       | E  |
| જિહિ ઉતુંગ ચઢ ફિર પતન, સાે ઉત્તુંગ નહી કૂપ;     |    |
| જિંહ સુખર્મે ફિર દુ:ખ વસે, સા સુખ હી દુ:ખરૂપ.   | 90 |
| નરકી અરૂ નલ નીરકી, ગતિ એક હિ કર જોય;            |    |
| જેતા નીંચા હુય ચલે, તેતા ઉંચા હાય               | ঀঀ |
| નદી નરિંદાં રિષિ કુલાં, કાંમણિ નૈં કમલાંહ;      |    |
| એનાં અંત ન લીજીયે, જો ચાહે કુસલાંહ.             | ૧૨ |
| જયું વર્ષાં વરષા સમે, મેઘ અખંડિત ધાર;           |    |
| ત્યું સદ્ગુરુ વાંણી ખિરે, જગત છવ હિતકાર.        | 93 |
| જેવી લહિર સમંદકી, તેવી મનકી માજ;                |    |
| કળહુંક મન હુય એકલા, કળહું દેારત ફાેજ.           | ૧૪ |
| જયુ જયુ અધિક સનેહ, ત્યું ત્યું દુ:ખ ચઉગ્ગુણાૈ;  |    |
| ર્ધનકા એાષધ એહ, મૂલ સનેહ ન કિજિજયૈ.             | ૧૫ |
| રે દારિદ્વ વિચકખણા, વત્તા ઇક્ક સુણિજજ;          |    |
| હમ દેસંતર ચિદ્ધા, તુમ ઘર ભક્ષા હુજજ.            | १६ |
| પડિવન્ના ગરૂઆં તહ્યુા, પાલિજર્જ સુવિહાં છુ;     |    |
| તુમ દેસંતર ગ્રક્ષિયા, હમહી આગૈવાણું.            | ৭৩ |
| ઉલટ કમલ સારંભ અતિ, અગણિત અલિ લપટાત;             |    |
| સુલટ કમલ સારંભ વિન, સંગી કમલ લજાત.              | ૧૮ |
| સેઉ સપતિકા વિડા, સીંચત હી કમલાય,                |    |
| જડ કાટ્યાં ફલ નીપજે, ફલ કાટ્યાં જડ <b>જાય</b> . | 96 |
| કાંસા લૂટે જે ધનવંતા, બાલ વિચારે પંજ્યા;        | •  |
| દીકરિયાંના સખ્પરિવારા, તેહને દેવે દંક્યો.       | २० |
|                                                 | ₹0 |

#### શ્રી. માહનલાલ દલીય'દ દેશાઇ

| પત્થર ઉપર વરાસચાૈ, સારી રાત જ મેહ;                |            |
|---------------------------------------------------|------------|
| ધરતી તેા ગદઅદ ભઇ, પત્થર તેહના તહ.                 | ૨૧         |
| કર કંપાવૈ સિર ધુણુ, વુદ્દી કહા કહેઇ;              |            |
| હક્કાર'લાં યમ ભડો, નેનેકાર કરેઇ.                  | २२         |
| સજ્જન! તુમ્હ હૈા ચતુર નર, ધ્યાન ધરું નિસદીસ;      |            |
| તુમ્હ હમર્પે લિખ બેજિયા, ઉલટે અક્ષર બીસ           | ર૩         |
| હીયા હાવે હાથ, કુસ્સગી કેવા મિલૈ;                 |            |
| ચંદ ભુયંગાં સાથ, કાલાૈ ન હુવૈ કિસનીયા!            | ર૪         |
| આંબા અમૃત સાર, દ્વહવીયા દાવે નહી;                 |            |
| માટા ન ગિણું માર, કૈરી આપે કિસનીયા!               | રપ         |
| મીઠે કી હદ જીભ હૈ, ખેવૈકી હદ ગર્મા;               |            |
| સુંધે કી જસ વાસના, ભૂખનકી હદ સર્મ                 |            |
| એક ઘરી આધી ઘરી, તાહી કા કુન આધ;                   |            |
| સાધાં સેતી ગાેઠડી, જીવ્યાંકા કલ લાધ               |            |
| કાલ્હ કરતા આજ કર, આજ કરતાં અખ્બ;                  |            |
| એક દિન આવેગી નીંદડી, પડ્યા રહેગા સબ્બ             | २८         |
| વિદ્યા વનિતા વેલ નૃષ, નહિ જાંને કુલ જાતિ;         |            |
| <b>જા</b> હીકે <b>સ</b> ાં રહે, તાહી સે લપટાતિ.   | રહ         |
| જલમેં વસે કમાદિની, ગદા વસે આકાસ,                  |            |
| જો જાહૂકે મન વસે, સા તાહૂક પાસ.                   | 30         |
| મીઠે બાલ્યેં બહુત શુણ, જો કાઇ જાંણું બાલ;         |            |
| વિછ્યુ દા માંહી બાહિરા, માણુસ લીજે માેલિ.         |            |
| <b>અહિ–મુ</b> ખ પર્ચી સુ વિષ ભયા, કદલી કંદ કંપ્ર; |            |
| સીપ પર્યો માતી ભયા, સંગતિક કલ સૂર.                | <b>૩</b> ૨ |
| એાછી સંગતિ શ્વાનકી, દોનું વાતે દુ:ખ,              |            |
| રૂંઠા કાંટે પાવકું, તુરા ચાટ મુખ.                 | 33         |
| સંગતિ કીજે સાધુકી, હરે એારકી વ્યાધિ;              |            |
| એાછી સંગતિ નીચકી, આઠું પહર ઉપાધિ                  | 38         |
|                                                   |            |

# સુભાષિત દુહા પંચાત્તરી

| સંગતિ લઇ તેા કયા ભયા, હિરદા ભયા કઠાર;                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| નવ નેજાં પાંણી ચઢે, તાઉ ન ભીજે કાર.                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 34             |
| પાત પડ <sup>ે</sup> તા દેખકે, વિકસી કું <b>પલિયાંહ</b> ;                                                                                                                                                                                                                                                              |                |
| હમ વીતે તુમ્હ વીતસ્યા, ધીરી અપ્પડિયાંહ.                                                                                                                                                                                                                                                                               | 3€             |
| પાત પડંતા યું કહે, 'સુશુ તરુવર! વનરાય;                                                                                                                                                                                                                                                                                |                |
| અબકે વિછુરે કળ મિલેં, દ્વર પહેંગે જાય.                                                                                                                                                                                                                                                                                | 30             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                |
| તઅઢી તરુવર યું કહે, 'સુનહુ પાત! મુઝ ખાત;                                                                                                                                                                                                                                                                              |                |
| ઇન ઘર આહી રીત હૈ, ઇક આવત ઇક જાત.'                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 36             |
| ભજન કહ્યૌ તાતે ભજ્યા, ભજ્યા ન એકા વાર;                                                                                                                                                                                                                                                                                |                |
| દ્ભર લજન જાતેં કહ્યો, સાે તેં ભજ્યા ગમાર                                                                                                                                                                                                                                                                              | 36             |
| ચરણુ ધરત ચિંતા કરત, નહી સુહાવત સાર;                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                |
| સુવરણુકું ઢુંઢત ફિરે, કવિ વ્યભિચારી ચાર                                                                                                                                                                                                                                                                               | ४०             |
| એક નના સા દુ:ખ હરે, ચુપ કા હરે હજાર;                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                |
| અલુબાલ્યા લાખજ લહે, કાઉ ન પાંમે પાર.                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ४१             |
| કત પવજજણ ચલ્લિયાં, એ મુઝ મત્થય સ્લા;                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                |
| કત વવજળ હું ચાંકલવા, વ્ય છું કે કર્યા તર્યા,<br>ભાષા–સમિતિ ન જાં નહી, જિનશાસનના મૂલ.                                                                                                                                                                                                                                  | ४२             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | • •            |
| તજ ન સકૈ મનકાે વિભાે, છતાં તજી કશું જાત;                                                                                                                                                                                                                                                                              |                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                |
| તુલછી ધન વે માંનવી, છતી દેત છટકાત.                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 83             |
| કંચન તજવા સહલ હૈ, ઐાર ત્રિયાદા નેહ;                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 83             |
| •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 88             |
| કંચન તજવા સહલ હૈ, ઐાર ત્રિયાદા નેહ;                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                |
| કંચન તજવા સહલ હૈ, ઐાર ત્રિયાકા નેહ;<br>પરનિંદા ને ઇરષા, તજવા દુર <b>લભ એ</b> હ.                                                                                                                                                                                                                                       |                |
| કંચન તજવા સહલ હૈ, ઐાર ત્રિયાકા નેહ;<br>પરનિંદા ને ઇરષા, તજવા દુરલભ એહ.<br>રાજા જેગી અગનિ જલ, યાચક વરણ જેતા;<br>સુલટા સા સહુકા હુવૈ, ઊલટા હુવૈ એતા                                                                                                                                                                     | <b>አ</b> ጳ     |
| કંચન તજવા સહલ હૈ, ઐાર ત્રિયાદા નેહ;<br>પરનિંદા ને ઇરષા, તજવા દુરલભ એહ.<br>રાજા જોગી અગનિ જલ, યાચક વરણ જેતા;<br>સુલટા સા સહુદા હુવે, ઊલટા હુવે એતા<br>ઉજજલ પંખ ગરીબ ગતિ, નિરખ ધરત પગ ધ્યાંન;                                                                                                                           | <b>አ</b> ጳ     |
| કંચન તજવા સહલ હૈ, ઐાર ત્રિયાદા નેહ;<br>પરનિંદા ને ઇરષા, તજવા દુરલભ એહ.<br>રાજા જોગી અગનિ જલ, યાચક વરણ જેતા;<br>સુલટા સાં સહુદા હુવે, ઊલટા હુવે એતા<br>ઉજ્જલ પંખ ગરીબ ગતિ, નિરખ ધરત પગ ધ્યાંન;<br>હમ જાંન્યા તુમ સાધુ હા, નિપટ કપટદા ખાંન.                                                                             | ४४<br>४५       |
| કંચન તજવા સહલ હૈ, ઐાર ત્રિયાદા નેહ;<br>પરનિંદા ને ઇરષા, તજવા દુરલભ એહ.<br>રાજા જેગી અગનિ જલ, યાચક વરણ જેતા;<br>સુલટા સાં સહુદા હુવે, ઊલટા હુવે એતા<br>ઉજ્જલ પંખ ગરીબ ગતિ, નિરખ ધરત પગ ધ્યાંન;<br>હમ જાંન્યા તુમ સાધુ હા, નિપટ કપટકી ખાંન.<br>પહેણા ગુણના ચાતુરી, એ તા વાત સહિલ્લ;                                     | 88<br>84<br>86 |
| કંચન તજવા સહલ હૈ, ઐાર ત્રિયાદા નેહ;<br>પરનિંદા ને ઇરષા, તજવા દુરલભ એહ.<br>રાજા જેગી અગનિ જલ, યાચક વરણ જેતા;<br>સુલટા સા સહુદા હુવે, ઊલટા હુવે એતા<br>ઉજ્જલ પંખ ગરીબ ગતિ, નિરખ ધરત પગ ધ્યાંન;<br>હમ જાંન્યા તુમ સાધુ હા, નિપટ કપટકી ખાંન.<br>પઢણા ગુણના ચાતુરી, એ તા વાત સહિલ્લ;<br>કામ-દહન મન વસ કરન, ગગનચઢણ મુસકલ્લ. | 88<br>84<br>86 |
| કંચન તજવા સહલ હૈ, ઐાર ત્રિયાદા નેહ;<br>પરનિંદા ને ઇરષા, તજવા દુરલભ એહ.<br>રાજા જેગી અગનિ જલ, યાચક વરણ જેતા;<br>સુલટા સાં સહુદા હુવે, ઊલટા હુવે એતા<br>ઉજ્જલ પંખ ગરીબ ગતિ, નિરખ ધરત પગ ધ્યાંન;<br>હમ જાંન્યા તુમ સાધુ હા, નિપટ કપટકી ખાંન.<br>પહેણા ગુણના ચાતુરી, એ તા વાત સહિલ્લ;                                     | 88<br>84<br>86 |

# શ્રી. માહનલાલ દલીચંદ દેશાય

| વેશ્યા કિસકી ભારજયા, મંગન કિસકા મીત;                                           |     |
|--------------------------------------------------------------------------------|-----|
| દય દય જબ ના દિયે, તખઢી છે 3 પ્રીતિ.                                            | ४६  |
| દિલ અંદર દરિયાવ, ખંધી લગ્ગા છા ફિરે;                                           |     |
| <b>ડુખ્યા</b> માર મંઝાવ, મંઝાઇ માણિક લહે.                                      | યુ૦ |
| વિસઇ પસઇ સવેસ, મેાકે થાય ધુતાઇયા;<br>મેં જાજ્યા દરવેસ, તે તા બાજનિયા ઇભુચ્છરા. | પ૧  |
| હાં નેહિ નિયાં પાય, ઇન વસ આઉં ન વિસાં;                                         |     |
| તાતેં જેડા હાય, કાતીજે જ હત્થમેં                                               | પર  |
| મન મંજાસ ગુણ રયણ હૈ, સુપ કર દીના તાલ:                                          |     |
| થા <b>હ</b> ક હુંય તેંં ખાલિયે, કુંચી વચન રસાલ.                                | чз  |
| જીહા કર કચ્છાટડી, જો તીનું વસ હુત;                                             |     |
| સજ્જન! હીંડા મલપતા, દુજ્જન કહા કરત?                                            | ૫૪  |
| તુ એક ભાખતકા સંગ કરે, સાં ના પનકા ભાષ્ય;                                       |     |
| યત ન રહે વા પુરસકી, જતન કરાે કાેેે લગ્ય.                                       | પય  |
| ભરીયા તે છલકે નહી, છલકે તે આધા;                                                |     |
| માણુસ એહી પારખ્યા, બાલ્યાં ને લાધા.                                            | પક  |
| પણઘટ જાતાં પણ ઘટે, પણ-ઘટ વાકા નાંમ;                                            | - • |
| को डेार्ड पण्डबट कात है, रहे न ताडी मांम.                                      | પ૭  |
|                                                                                | 40  |
| પાધ ભાગ સૂરતિ પ્રકૃતિ, વાણી ચાલ વિવેક;<br>અક્ષર લિખે ન એકસા, દેખા દેસ અનેક.    | પ૮  |
|                                                                                | 46  |
| છલ અલ કલ વિદ્યા સુગુણ, ઉદ્યમ સાહસ ધીર;                                         |     |
| જાપે યહ હ આઠ ગુણ, તાકા ઘટત ન નીર.                                              | 46  |
| એાટ ગહીજે ઇસકી, એારૂંકી કયા એાટ;                                               |     |
| જિલ્લુ એકોટે તર ઉચ્ચર, લગે ત જમકી ચાટ.                                         | ξo  |
| કહે કિસીક કહ્યુ નહીં, જો અપના મન સુદ્ધ;                                        |     |
| પ્રગટ હાેઇગા આપહી, મેહ પાંણી ઇહ દ્રધ                                           | ६१  |
| નિવહે નાંહા નીચકા, ખહુન કાલ લગિ નેહઃ                                           |     |
| થિર હુઇકે ઠહિરે નહી, રાજ ઉસકા તેહ.                                             | ६२  |

#### સુભાષિત દુહા પંચાત્તરી

એ કઠિન ગતિ કર્મકી, કિનડ્ડી લખી ન જાય; રાય હાત હૈ રંક, રંક હાય ફિર રાય. €3 પ્રક્ર કંચન ઇક કામિની, દાે જગમેં ફંદા; ઇનસેં જો ન્યારા રહે, તિલ્લુકા મેં ખંદા. ६४ ઇક કંચન ઇક કામિની, દો લંબી તરવાર; જાતાં થે પ્રભુ મિલનકી, બિચ હી રખ્યે ६५ પંડિત સેં ઝગડા ભલા, ભલા ન મુરખ મેલ: નિજર દેખ્યા ધી ભલા, ખાધા ભલા ન તેલ. ६६ પ ડિતકી લાતાં ભલી, ભલી ન મૂરખ ખાત; ઊણ લાતે સુખ ઉપજે, ઊણ ખાતે ઘર જાત. 40 વાત હાથી પાર્ધ્યે. વાત હાથિ પાઇ: લાગાં લાઇચે, વાતૈ<sup>:</sup> લાગે લાય. વાત 80 જો અપ્પણાસ અપ્પણા, પર અપ્પણા ન જાંણ; તુસ હુંતા સા ઉડ ગયા, કણ રહિયા નિરવાંણ. ŧ¢ ધન તા તન સ કિયા રથા, ધણ વિણ તન તૃણ માત, ધન આદર પામેં જસા, ધન જગ માટી વાત. 190 ગજજ તડક્ક ભડક્ક કર, વયણ કિયા મિસવન્ન; બાળ**ઇયાે જલધર ભણે, ધિ**ગ લીયાે તવ દિ<del>ન</del>્ન. ક્છ દુર્જન તજે ન કુટિલતા, સજ્જન તજે ન હેત; કજ્જલ તજે ન શ્યામતા, મુક્તા તજે ન <sup>શ્</sup>વત. ૭ર હરદી જરદી નાં તજે, ઘટ રસ તજે ન આંમ; સીલવંત ગુજકુ તર્જે, અવગુણ તર્જે અલામ. 69 જલકી સાભા કલમ હૈ, દલકી સાભા પ્રીલ; ધનકી સાભા ધર્મ હે, તનકી સાભા સીલ. ४७ રાગ ન કીજે કન્હુડા, બાલ ન કીજે મિત્ત: ખિણ तत्ता ખિણ સીયલા, ખિણ વૈરી ખિણ મિત્ત. 6,1

<sup>—</sup>ઇતિ સુભાષિત દોહા પગ્રહત્તરી સમાપ્તા પત્ર ૩૫ થી ૩૯ ચાપડા પ્રત ન ૨૪૭૨ શ્રી મુક્તિ. વડાદરા.



[ લેખક શાંત પ્રકૃતિવાળા ઇતિહામર્ગમિક મુનિ છે, શ્રી વિજયધર્મ સુરિના શિષ્ય છે અને તેમણે આપ્યૂ તીર્થ સંબધી ગૂજરાતીમાં અને હિન્દીમાં પુસ્તક લખેલ છે તેમાં ઘણી માહિતી આપી છે. તેના શિલાલેખા તથા મૂળ અંતિહામિક પ્રમાણાનું બીજું પુસ્તક 'અર્ખુદ પ્રાચીન લેખસંદોહ' છપાય છે. અંતિહામિક સાધનામાં વહીવ ચાંએા જે કુળવંશાવળી રાખતા આવ્યા છે તે પણ કેટલીક પ્રાચીન બાયતા પૂરી પાડનાર હાઇ એક અંતિહાસિક સાધન છે, તે વાત પૂજ્યપાદ પ્રવર્તક શ્રી કાન્તિવિજય પાસેથી પ્રાપ્ત થયેલ એક વંશાવળી આપી, તેના સારાંશ સાથે ટૂક વિવેચન કરી લેખક સિદ્ધ કરી છે—સંપાદક.]

આ વંશાવળી, કાેર્ધ વહીવંચા( કુળગુરુ-કળગર )ની કાેઇ પ્રાચીન વહી ઉપરથી સંગઢીત કરવામાં આવી હાય તેમ જણાય છે જેમ શિલાલેખા, તામ્રપત્રા, સિક્કાએા. પ્રાચીન ઐતિહાસિક શ્રંથા અને ભાડ-ચારહોતી કવિતાએ વિગેરે ઇતિહાસનાં સાધના છે તેમ વહીવ ચાંચોની પ્રાચીન વહીં એ પણ એક ખરેખરું ઇતિહાસનું સાધન છે. ભાટ-ચારણ વિગેરે કવિએા અને ગ્રંથકારા કરતાં પણ આવી વંશાવળીઓમાંથી જે ઇતિહાસ મળે તે ભલે થાડા હાય, પરંતુ તે વિશેષ વિશ્વાસપાત્ર માની શકાય; કારણ કે ભાટ-ચારણ કે કવિએ જેના ઉપર સંતષ્ટ હાય અયવા તેઓ જેના આશ્રિત હાય તેની પ્રશંસા કરતા કરતા એટલા આગળ વધી જાય છે કે તેની મર્યાદા પણ રહેતી નથી; જ્યારે વહીવંચા-એાનું તા માત્ર તેમના યજમાનાની વંશપરંપરામાં થતાં આવતાં માણસાનાં નામા જ લખીને સાચવી રાખવાનું કામ હાવાથી તેમજ લેખક-કળગર અને યજમાન કે જેના સંખંધી હડીકત લખાઇ હાય છે તે ખન્ને લગભગ સમકાલીન જ હાવાથી આવી વહીઓ માંથી છૂટાછવાયા મળી આવતા ઇતિહાસ ખિલકુલ સાચા હાવાનું માની શકાય તેમ છે. વળી લેખક કે વાચકના દેાષને બાદ કરતાં આવી વહીઓની અંદર લખેલા સંવતા કે મિતિઓ પણ લગભગ ખરાખર સાચા હાય છે, કારણ કે તે બધું તે તે કાળમાં થયેલા વહી-વંચાએ માય: પાતાની હયાતીમાં જ દેખેલું કે થયેલું હાય તે પ્રમાણે લખેલું હાય છે. શ્રાંથકારા કે કવિએાની જેમ ઘણાં વર્ષો પહેલાં થઇ ગયેલી વાતાને વહીમાં લખવાના પ્રસંગ

#### વીશાશ્રીમાળી ત્રાતિના એક પ્રાચીન કુળની વંશાવળી

વહીવં ચાઓને ખહુ જ ઓછા આવે છે, માટે વહીવં ચાઓની પ્રાચીન વ**હીઓને ઇતિહાસનું** એક ખરેખરું અંગ માનવામાં કશા પણ વાંધા હાય તેમ હું માની શકતા નથી.

જો કે આવી વંશાવળીઓમાં કુટું અપરંપરાનાં નામા સિવાય બીજો ઇતિહાસ ઓછા મળે એ વાત ખરી, પરંતુ આમાં પણ દેશ, ગામ, રાજા, આચાર્યી, મુનિઓ વિગેરેનાં



સુનિશ્રી જયંતવિજયજી

નામાં ઉપરાંત અમુક અમુક શ્રાવક-શ્રાવિકા-ઓએ કરેલાં શુભ કાર્યો-જેવાં કે મંદિરા ગંધાવ્યાં, જોંઘાર કરાવ્યા, તીર્થાના સંઘ કાઢ્યા, દીક્ષા લીધી વિગેરે બાળતામાથી કેટલીક બાળતા તા સંવત તથા મિતિ સાથે મળી આવે છે અને તે લગભગ વિશેષ વિધાસપાત્ર હાય છે. તે સિવાય તે તે દેશ-કાળના રીત-રિવાળ, પુનર્લ પ્ર કે આંતરજાતીય લગ્નો સંબંધી હકીકતા, યુદ્ધ, દેશ-ગામ ભાંગ્યા કે વસ્યાં સંગંધીની હકીકતા તથા રાજ-કીય વિગના પણ આવી વંશાવળીઓમાંથી મળી આવે છે. વાગ્રકાને તેની ખાત્રી થાય તેટલા માટે એવી એક વંશાવળી નમૂના દાખલ અહીં આપવાનું ઉચિત ધાર્યુ છે તે વંશાવળી આ પ્રમાણે છે:—

# वंशावली 🔊

#### (भिन्नमालत्रामे)

॥ अथ भारद्वाजगोत्रे संवत् ७९५ वर्षे प्रतिवोधितश्रीश्रीमालीज्ञातीयः श्रीशांतिनाथगोितिकः श्रीभिन्नमालनगरे भारद्वाय(ज) गोत्रे श्रष्ठ(ष्ठी)तोडा तेहनो वास पूर्विलि पोलि भट्टनइ पाडि कोडि ५ नो व्यवहारीयो तेहनी गोत्रजा अंबाई नगरिनि परसिर गो. ..णीसरीविर देव्यानां ठांम ने ऊसिहस तेहमांहि ईशाणकुणदिशि चंपकवाडी तेहमांहि चैत्य चिह्न पासइ आंबानां वृक्ष

<sup>\*</sup> आ मळ वंशावळी श्रीमान् पुत्रय प्रवर्तकजी महाराज श्रीकांतिविजयजी महाराज पासेना साहिस्य-संमहमाथी तेओश्रीनी कृपाथी प्राप्त थई छै-लेखक.

#### भुनिश्री क्यंतविक्यक

तिहांनां स्थांनिक चतुर्भुजा गोत्रज न्वरूप—रूप्पमइ हादिर न हुइ तुं कुंकुनी लीटी पाटिलं ३ कीजइ, नैवेच लापसी पूडला स्तीचडुं ज्वारिनुं चैत्री आसोई ९ पुत्र जन्मइं पारणे त्रिमुंडिणं जमणीनुं कापडुं फईनइ सहर्षी १ पुत्र जन्मइ पुत्रीइं अर्द्धकर कीजइं।

श्रेष्ठ(ष्ठी) तोडा भा सूरमदे पु. गुणा भा रंगाई पु. हरदास भा माहवी पु. भोला भा गंगाई पु. गोवाल भा मधी पु. आसा भा पहती पु. वर्जांग भा करमी पु. शिवा भा पती पु. महिराज भा कमाई पु. राजा भा पूरी पु. गणपति भा रही पु. झांझण भा कपू पु. मणोर भा हापी पु. कुंयरपाल भा वाछी पु. पासा भा प्रेमी पु. वस्ता भा वनादे पु. कांन्हा भा सांपू पु. नाह्वा संवत् ११११ वर्षे श्रीभिनमालभगं मनुष्यनी कोडि मरणगई बंदि (पायचीशामे)

पच्या श्रेष्ठ नाना नाठा कोलीहारामांहि पायिच्यांमे वास्तत्त्य श्रेष्ठ नाना भा. पूगी पु. अमरा भा. आऊ पु. हरदे १ वरदे २ नग्दे ३ नगा ४, हरदे भा. हांसलदे पु. गोर्पा १, पदमा २॥ गोपी भा. गुरादे पु. जोगा भा. हपू पु. नांदिल भा. नांदलदे पु. सारिंग १, महिण २, संघा

#### (पन्तनगरे)

३, धपा ४ पत्तनि वाम्तव्य सासरि संवत् १२२५ वर्षे फोफलीयावाडि सारंग भा. नारिंगदे ( नरेलियाम )

पु. सीधर १, जीवा २. सीधर भा. सरीयादे पु. उचली गांभू पासे नरेलि झांमे वास्तव्य सासरइं संवत् १२८५ वर्षे सीधर भा. सिरियादे पु. अना १ वन्ना २. अना भा. अनादे. पु. मूला १ श्रीआदिजिनविंबं चउवीसवटु भराव्यओ संवत् १३१६ वर्षे श्रीअंचलगच्छे श्रीअजित-सिंहस्रीणामुपदेशेन प्रतिष्ठितं एक कुपगोत्रज्ञांचैत्य मूलांकेन एव कृतं मूला भा. मालणदे पु. वरधमांन १ जइता २. वरधमांन भा. वयजलदे पु. करमण १ लाला २ एउ चली मोढेरइ

#### (मोहेराब्रामे)

वास्तव्यः तेणे मोदेरइ दाघेलीऊ महं कर्मा ते साह तेणि सगपणि संवत् १३९५ वर्षे महं करमण भा. कर्मादे पु. महूया भा. सोहागदे पु. धना १ हीरा २ ग्वीमा ३ चुथा ४. हीरा भा. हीरादे पु. संवत् १४४५ वर्षे विंव चुर्गीसवंध(हे) प्रतिष्ठामहोत्सव श्रीअंचलगच्छे श्रीमेरू-तुंगस्रि चोमासि राख्या प्रतिष्ठितं(ष्ठा) महोच्छव करावी मोदेरि. हीरा भा. हेमादे पु. भावड भा. पूनी पु. देवा १ पर्वत २ नंदा ३. देवा भा. सरीयादे पु. सूरा—लखमण भा. लखमादे पु. हर्षा १ जगा २, हर्षा भा. पूरी पु. नरपाल १ वरजांग २ फतना ३ रतना ४. नरपाल भा. लीलादे पु. नरवद भा. नांमलदे पु. वस्ता १.

#### વીશાશ્રીમાળી જ્ઞાતિના એક પ્રાચીન કુળની વંશાવળો

वरजांग भा. सस्ती पु. राणा १ श्रीवंत २ माणा ३ महिराज ४. फतना भा. माहणदे पु. वेणा भा. मरघादे पु. भीमा १ अमा २ लहूया ३. जगा भा. जिस्मादे पु. सीपा १ सांमल २.

परबत मा. पेमलदे पु. रामा १ पदमा २ भादा ३. रामा भा. ढद्व पु. नाथा १ नारद २ सोमा ३. नाथा भा. नागलदे पु. आणंद-नाकर भा. टांक पु. सधारण १ शिवसी २ गोपी ३.

नंदा भा. लाखू पु. रूपा १ आसा २. रूपा भा. कुंयरि पु. भचा १ अजू २ महिपा ३ कांन्हा ४. भचा भा. नाथी पु. राघव भा. राजलदे पु. धना १ वर्धमान २ पोचा ३ पोपट ४.

अजू मा. अजादे पु. रूडा १ राजा २ नायक ३, रूडा मा. १ वयजलदे पु. मेघजी १ जगमाल २, द्वि. भा. मांणिकदे पु. अभयराज.

नायक भा. नारिंगदे पु. देवराज १ संघराज २.

मं. नंदाक्ष्ये(ऽऽस्त्ये)न मिल्लिनाथ विंव भराव्यो ए आदि कुटुंबि विंव ३ भराव्या श्री-अंचलगच्छे श्री विजयकेसरसूरीणामुपदेशेन प्रतिष्ठितं मं. नंदा है. ( द्वि० ) मा. हीरू पु. साह् भा. सहागदे पु. सीमा भा. देवलदे पु. वीसा १ देशल २ लाला ३. वीसा भा. दूबी पु. सहिसा भा. मरघाई पु. सिंघा १.

देशरू भा. मकू पु. रूम्बा भा. म्बीमाई पु. हरम्बा १ मेघा २ जगा ३ आणंद ४ कामा ५ पोमा ६ (दीक्षा) अर्जण ७. हरस्वा भा. गुरी पु. वर्द्धमान १ टाकु(र) २.

अर्जण भा. अहिवदे पु. मांडण १.

पूर्विं करमणभाई लाला भा लाडमदे पु. हरदास भा हांसलदे पु. रहीया-महूया ( वलहमामे )

(दीक्षा). महूया भा मानवाई पु. हीरा उचली गोलवाडी वलहम्रांमि वास्तव्य मं. हीरा भा सखू तेहिन डीलिं सिद्धशीकोत्तरी भावतेह कारणि पूली किहंउ माहरह गोत्रज जुहारं तेह कारणे पांजरि नाम लेई गोत्रज जुहारइ नणंदनइ सेर २ नीमा ३ पारणे त्रिमुंडणि माणा ४ ना लाइ कुटंबमांहिलाहि फईनइ सिहपीं १. मं. हीरा भा. सखु पु. चाचा भा. चांपलदे पु. पोमा १ मका २. पोमा भा. प्रमलदे पु. श्रीवंत भा. सरीयादे पु. भोला भा. भावलदे पु. रीडा भा. सोभी पु. सिन्ना १ समधर २ सिंघा भा. जयवंती पु. काला १ अर्जुन २ वका ३. काला भा. मरघू पु. देवा १ भीमा २, देवा भा. नानू पु. दूदा भा. आनी पु. जसा १.

मीमा भा. भरमादे पु. जोधा भा. जिस्मादे पु.

#### भुनिश्री जयंतिविजयक

अर्जुन मा. मांणिकदे पु. नाकर भा. पुहती पु. सीहा १ पेथा २ नाईया ३ नगा ४ पांचा ५. सीहा भा. सरीयादे पु. देवराज १ शिवराज २.

#### ( पस्रणिनगरे )

पूर्वि महुया चतुर्थ पुत्र चुथा भा चांहणिदे पु. सोभा संग्रहणं कृतं नोरते वास्तव्यः सांप्रति पत्तिन वास्तव्यः संवत् १४४१ वर्षे लघुशाखी वभूवः सोभा भा रंगाई पु. माहव १ ईमा २, ईमा भा देमी पु. रंगा १ जागा २, रंगा भा रंगादे पु. वरसंग जेमा भा जिस्मादे पु. सुंटा १ राईया २ (दीक्षा), सुंटा भा करमादे पु. राजपाल १ विजपाल २ ब्रह्मदास ३.

#### ( लहरी सलखणपुरपार्थे )

मं. जागा फडीयाना व्यापारथी फडीआ अडक. जागा मा. जिस्मादे पु. जोगा १.

#### ( चाहणसामित्रामे )

पूर्वि वर्द्धिमांन भाई जयता उचली चाहणसामिं वाम्तव्यः सासरामांहि तव श्रीभडेवा-श्रीपार्श्वनाथचैत्यं कारापितं संवत् १३३५ वर्षे श्रीअंचलगच्छे अजितसिंहसूरीणामुपदेशेन प्रति-ष्ठितं मं. जयता भा. जयवंती पु. हपा भा. देमाइ पु. मांडण भा. मालणदे पु. रहीया भा. रही-

#### (गेगूदणग्रामे)

यादे पु. वस्ता उचली गेगूदिण वाम्तव्यः वस्ता भा चलादे पु. वागू—रणसी भा रमादे पु. मदा १ वाळा २ रामा ३. मदा भा सलखू पु. नगा १ हापा २ तेजा ३. नगा भा धनी पु. हापा भा मानू पु. करमसी भा तेजू पु. रीडा १ सिंघा २.

वाछा भा. भोली पु. होईया १ भीना २ गळ्या ३. भीमा भा. करमी पु. नायक १ माला २ हरला ३ गोरा ४ सांमल ५ कुंरा ६. नायक भा. नायकदे पु.

माला भा. मांनू पु. सीहा १ सरवण २ करमण ३. सीहा भा. टांक पु. जागा १ मेघा २. जागा भा. जीवादे पु.

सरवण भा. सिहजलदे पु. वीरम १ म्बोखा २ जूठा ३. वीरम भा. वनादे पु. ( मदासणग्रामे )

करमण भा. कामलदे पु. रीडा १ लखा २. रीडा भा. राजलदे पु. शवसी भा. सुस्तमादे पु. लखा भा. लख्यमादे पु. जगसी १ हरम्वा [२ हरणा] भा. माणेकदे पु. मेला १ माका २ जीवा ३ नाथा ४. मेला भा. ............ पु. अटोल १.

मांका भा. मालणदे पु. श्रीवंत १ वीणा २ धना ३ धरमसी ४ अजा ५. श्रीवंत भा. सरीयादे पु. पूंजा १ देवा २. पुंजा भा. रत्नादे पु. वीणा भा. वलादे पु. रांका १.

गोरा भा....पु. सांमल भा. रमादे पु. कडूया भा. कपूरदे पु. श्रीचंद १ देवचंद २ हिरचंद ३, श्रीचंद भा. कोडिमदे पु. जयचंद १ मानजी २.

#### ( रवालीयाथ )

देवचंद भा. अछबादे पु. लालजी १.

पूर्वि सीधरमाइ जीवा पत्तिन मं. जीवा मा. जीवादे पु. जिणदत्त मा. पक् पु. वना

१ विजया २ (दीक्षा). वना उचली सासरइ जांबूथी डिहरवालि वास्तव्यः संवत् १२९५ वर्षे मं. वना भा. सर्खू पु. माधव भा. सांपू पु. नयणा १ नगा २ रंगा ३. नयणा भा. नारिंगदे पु.

#### (वयजलकश्रामे)

सारिंग वयज्ञकके वास्तव्यः सारंग भा. सरीयादे पु. डोमा भा. नाकु पु. रंगा १ मेळा २ रामा ३, रंगा भा. जोमी पु. वाछा श्रीपार्श्वनाथचैत्य प्रतिष्ठितं श्रीअंचलगच्छे श्रीमुवनतुंगसूरीणा- मुपदेशेन मं. वाछा भा. माऊ पु. करमण १ लम्बमण (चारित्रं). मं. करमण भा. करमादे पु. मोका भा. पूर्गी पु. महिराज १ मांडण २. महिराज भा. माणिकदे पु. देवा १ नगा २. मं. देवा भा. देवलदे पु. मांना भा. मांनू पु. जागा भा. देगी पु. धरणी भा. पूरी पु. पासा भा. अजी पु. जिवा १ पोचा २. जिवा भा. वलादे पु. जाणा १ भाणा २ भावड ३ नरसंघ ४ करमसी ५.

सीपा भा. सरीयादे पु. मांका १.

#### ( बढवांणिमांहि बलदांणु )

पूर्वि महिराज भाई मांडण भा. सोभी पु. वरधा १ काला २ नोला ३ लगा ४. वरधा भा. देगी पु. सांगा भा. मांगारदे पु. कांन्डडदे उचली वडुद्रइ वास पछी बलदाणा वास्तव्य तत्र वसही कारापिता मूलनायक श्रीपार्श्वनाथिवं कांन्डडदे भा. कपूरदे पु. चांपा १ अमीया २. चांपा भा. पेमलदे पु. सहमा भा. सरीयादे पु. जीवा १ खीमा २. जीवा भा. ३ दूबी पु. भीमा १ शाणा २ भुजबल ३ जंसा ४ जाणा ५ जोधा ६. भीमा भा. भावलदे पु. श्रीवंत १ जयचंद २ रंगा ३.

#### ( पूर्वि वलदांणेऽधुना नागनेशति )

शांणा भा. समाई पु. शिवराज भा. अजाद पु. सांमल १ श्रीमल २ भला ३ मोजा ४. सांमल भा. सूरमदे पु. वाघा १ नागजी २ हेमराज ३. वाघा भा....पु. ....पु. नागजी भा. देवकी पु. सूरजी १. हेमराज भा. गेलां पु. सहिजपाल १ खेता २.

#### મુનિશ્રી જયાં નવિજયજી

श्रीमल भा. २ सणगारदे पु. मेघा १ मेला २. मेघा भा. सवीरां पु. सिवगण १ श्रीपाल २. श्रीमल द्वै (द्वि०) भा. वीरमदे पु. वेला ३. वेला भा......पु. जेठा.

#### ( संभायत पासि तारापुरि )

पूर्वे माधव पुत्र नगा मा. २ नागदे पु. गोगन १ गणपति २ संवत् १४४५ वर्षे श्रीशेत्रुंजयतीर्थनी यात्रा कृता श्रीरंगरत्नसूरिनि आचार्यपदस्थापना श्रीअंचलगच्छे गुजराती सोरिंठ चोरासी गच्छना यतीनि वेस बुहराव्या। वाणोत्र मिलीनि एणि कारिण डहरवालीया प्रसिद्ध बिरुदः। गोगन भा. गुरादे पु. मंगल १ जिणदत्त २. मंगल भा. मयगळदे पु. सोजा १ कान्हा २. सोजा भा. सिहजलेदे पु. गहगा १ गणपति २. गहगा भा. मनाई पु. कुंभा १ कुंरा २. कुंभा भा. कुंभादे पु. पोपट १ लाला २ वाला ३. पोपट भा. माई पु. विद्याधर भा. हर्षादे पु. वांच्छा १ सहसा २ (दीक्षा), वाछा भा. दाडिमदे पु. भोजा १ भीमा २ संतोस्री ३. भोजा भा. धनी पु. शिवसीऽ.

पूर्वे सारींग भाई महिषा भा. फूलां पु. भाटा ते सिद्धराय जेसंगदे( व ) राज्यव्यापार सहसिलंग ऊपरि रायनुं आंदेश चित्त करी तिहां पाषांण अणावि ते पांच गज ला(गा)डलां दीठ रखावइ वरतण माटे रायं गोभलेज गांम आप्यउ छड़ चिडोत्तरमांहि मातर पासि तिणि गांमि पाषाण मोकलड़ तिणि गांमि तलाव १२ कूप १२ कराव्या. श्रीशेत्रंजय प्रासाद विवं प्रतिष्ठितं श्रीअंचलगच्छे पछि कालांतरे राजा रूठो दोषीए पाषांणनी राव कीधी। मं. भाटा ( मंडपदगें )

मंडपदुर्गि वास्तब्यः भाटा भा. देमी पु. छुंमा भा. मांनी पु. माधव १ केशव २. माधव भा. मारुणदे पु. गांगो १ गोरा २. गांगा भा. रूपी पु. जयवंत भा. जिस्मादे पु. भूभच १ भरमा २. भूभच भा. रजाई पु. नाका १ माका २. नाका भा. नयणदे पु. सोभा उचली

#### ( बडोदरे )

वडोदरे वासः खेतसीनइ पागिटं मं. सोभा भा. सरीयादे पु. कर्मा १ धर्मा २. कर्मा भा. करमादे पु. भीमड १ भावड २. भीमड भा. भीमादे पु. देवड भा. देमाई पु. राजड १ चांपा २. राजड भा. पदमाई पु. भावड १ भरमा २. भावड मा. रूपाई पु. ढाकरसी ए उचली

#### (तारापुरे)

संभायित पार्श्वे तारापुरि वास्तव्य पछी सीगी वाडइ ठाकरसी भा. मलाई पु. जेसंग १ बदा २. जेसंग भा. जिस्मादे पु. साभा भा. रूडी पु. श्रीपित भा. सुहवदे पु. हरसा १ कामा २ मांगा ३. मं. हर्सा भा. हर्सादे पु. रामा १ रूपा २ रांणा ३. रामा भा......

આ વંશાવળી, શ્રીભિન્નમાલ ( ભીનમાળ ) નગરનિવાસી, શ્રીશ્રીમાલી ( વીશાશ્રીમાળી ) જ્ઞાતિના, ભારદ્વાજગાત્રીય શેઠ તાંકાના વંશની લગભગ ૫૦ પેઢીઓની છે. આમાં 33 પેટા શાખાઓ પણ આપેલી છે અને તે વિ. સં. ૭૯૫ થી શરૂ થઇ આશરે વિ. સં. ૧૬૦૦ સુધીની એટલે લગભગ આઠ સાં વર્ષની છે. તેના પાછળના-છેલ્લા ભાગ અધ્રા હોવાથી, તે આજકાલના કયા ગામના કયા ખાનદાન કુટું બની છે? – તે જાણી શકાયું નથી. જેટલા ભાગ મત્યો છે તેના સારાંશ આ પ્રમાણે છે:—

ભારદ્વાજ ગાત્રવાળા તાંડા નામના વ્યાપારીને લીનમાલ નગરમાં વિ. સં. ૭૯૫ માં કાઇ પણ જૈનાચાર્યે પ્રતિબાધી જૈન બનાવીને શ્રીશ્રીમાલી (વીશાશ્રીમાળી) ગ્રાતિમાં સ્થાપન કર્યો. તે શેઠ તાંડા, લીનમાલ નગરમાંની પૂર્વલી (પૂર્વ દિશાની) પાળમાં આવેલા ભટ્ટના 'પાડામાં રહેતા હતા. ત્યાં તે શ્રીશાંતિનાથ ભગવાનના મંદિરના કાર્યવાહક-વ્યવસ્થાપક અને પાંચ ક્રાંડના આસામી માટા વેપારી હતા તેની કુલદેવી અંખાજી છે. અહીં લીનમાલ નગરના સીમાડામાં ગા....ણી નામના સરાવરથી ઇશાન ખૃણામાં ચંપાવાડી છે. તેની અંદર અંબાજીનું ચૈત્ય-મદિર છે. આ મદિરની ચારે બાજીનાં આંબાનાં વૃદ્ધા છે. આ મંદિરમાં અંબાજીની ચાર લુજાવાળી મૂર્ત્તિ છે. શ્રીઅબાજીનાં કુલ નવું હજાર સ્થાના કહ્યાં છે તેમાં આ પણ એક છે. આ સ્થાનકની અંબાજીનાં ગાત્રીજનું સ્વરૂપ (ગાત્રીજ જીડારવાની-ગાત્રીજ-જારણાંની વિધિ ) આ પ્રમાણે છે:—

અંબાજની રૂપાની મૂર્તિ, તે હાજર ન હાય તા એક શુદ્ધ પાટલા ઉપર કંકુની ત્રણ લીટીએ કરવી, અને નૈવેદ્યમાં લાપશી, પૃડલા તથા જીવારીનું –જારનું ખીચડું, હરેક ચૈત્ર તથા આસો મહિનાની શુદ્ધિ હ ને દિવસે કરવું. પુત્ર જન્મે તા પુત્રને પારણામાં પહેલી વાર સુવાડતી વખત ત્રિમુંડણી જમણીનું (જમની–અટલસ વિગેર કાઇ જાતનું) કાપડું એક તથા રૂપિયા એક ફાઇને આપવા. જો પુત્રી જન્મે તા પુત્રથી અરધા કર કરવા.

#### भूण शाभा क

(૧) શેઠ તાડાની ભાર્યા સરમદે, પુત્ર (૨) ગુણા બાર્યા રંગાઇ, પુત્ર (૩) હરદાસ ભાર્યા માહવી, પુત્ર (૪) ભાલા ભાર્યા ગંગાઇ, પુત્ર (૫) ભીનમાલ ગેાવાલ ભાર્યા મર્ઘાં, પુત્ર (૬) આસા ભાર્યા પુહ્રી, પુત્ર (૭) વરભીંગ નગર ભાર્યા કરમી, પુત્ર (૮) શિવા ભાર્યા પતી, પુત્ર (૯) મહિરાજ ભાર્યા કમાઇ, પુત્ર (૧૦) રાજા ભાર્યા પુરી, પુત્ર (૧૧) ગણુપતિ ભાર્યા રહી, પુત્ર (૧૨) અંગ્રણ ભા૦ કપૂ, પુ૦ (૧૩) મનાર ભા૦ હાપી, પુત્ર (૧૪) કુંવરપાલ ભા૦ વાછી, પુ૦ (૧૫) પાસા ભા૦ પ્રેમી, પુ૦ (૧૬) વસ્તા ભા૦ વનાદે, પુ૦ (૧૭) કાન્હા ભા૦ સાંપ્, પુ૦ (૧૮) નાન્હા. વિ. સં. ૧૧૧૧ માં શ્રી ભીનમાલ ભાંગ્યું. કોડા મનુષ્યા મરણ પામ્યાં અને કેદ પકડાયાં તે વખતે શેઠ નાન્હાએ ત્યાંથી નાશીને

<u>પાયચી</u> **'કોલીહારા** ' માંના **'પાયચી** ' ગામમાં જઇને વાસ કર્યો. તે શેઠ નાન્હા ભાગ પૃગી, પુત્ર (૧૯) અમરા ભાગ આઊ, પુ. (૨૦) હરદે ૧, વરદે ૨, નરદે ૩, નગા ૪ તેમાંના હરદે ભાગ હાંસલદે. પુગ ( ૨૧ ) ગાૈપી ૧, પદમા ૨. તમાંના ગાૈપી ભાવ ગુરાંદે, પુરુ ( ૨૨ ) જોગા ભાવ હપૂ, પુરુ ( ૨૩ ) નાંદિલ ભા. નાંદલદે, પુરુ ( ર૪ ) સારંગ ૧, મહિયા ૨, સંઘા ૩, ધયા ૪. તમાંના સાર ગે પાતાના સાસરે-પાટણ શહેરમાં જઇને ત્યાં **ડાકલીયા** વાડામાં વિ. સં. ૧૨૨૫ માં વાસ કર્યો તે શેઠ સારંગ ભાગ નારંગદે. પુરુ (૨૫) શ્રીધર ૧. જીવા ૨ તમાંના શ્રીધરે ત્યાંથી ઉચાળા ભરી પાતાના સાસરે **ગાંભુ**\* પાસેના **નરેલી** ગામમાં જઇને વિ. સં ૧૨૮૫ માં વાસ કર્યી. તે **નરેલી ગામ** શેઠ શ્રીધર ભા૦ સિરિયાદે, પુ૦ ( ૨૬ ) અના ૧, વના ૨. તમાંના અના ભારુ અનાદે, પુરુ ( ૨૭ ) મુલા. આ શેઠ મુલાએ **શ્રી આદિનાય** ભગવાનનું બિબ તથા જિનચાવીશીના પટ્ટ કરાવીને તેની વિ. સં. ૧૩૧૬ માં **અંચલગચ્છીય શ્રી** આજિતસિંહસરિજી ના ઉપદેશથી પ્રતિષ્ઠા કરાવી, તથા તેણે એક કુવા અને એક કુલદેવી-અ બાજીનું ચૈત્ય કરાવ્યું. તે શેઠ મૂલાની ભાગ માલણદે, પુગ (૨૮) વર્ધમાન ૧, જઇતા ૨. તમાંના વર્ધમાન ભાર્યા વેજલદે, ૫૦ ( ૨૯ ) કરમણ ૧. લાલા ૨ તમાંના કરમણે અહીંથી ઉચાળા ભરીને, ગામ માહેરાના માહેરા ગામ દાધેલીક મંત્રી કર્મા સાઢ થાય તે સગપણથી માઢેરામાં+ આવીને સં. ૧૩૯૫ માં વાસ કર્યી. તે મંત્રી કરમણ ભાગ કર્માદે, પુગ ( ૩૦ ) મહૂયા ભાગ સાહાગદે, પુરુ ( 39 ) ધના ૧, હીરા ૨, ખીમા ૩, ચાથા ૪. તેમાંના શેઠ હીરાએ શ્રી અ'ચલ-ગરછીય શ્રીમેરુતું ગસ્રિજિરને વિનતિ કરીને વિ સં. ૧૪૪૫ નું ચામાસું રાખ્યા અને તેમના ઉપદેશથી જિનર્ભિળ તથા જિનચાવીશીના પદ કરાવીને મહાત્સવપૂર્વક તેની માહેરા ગામમાં પ્રતિષ્ઠા કરાવી હતી. તે શેઠ હીરા ભાગ હીરાદે-હેમાદે, પુરુ ( 32 )

\* ગાંભૂ—ભાષણીથી ૯ ગાઉ, રાંતજથા ર ગાઉ, ચાણસ્માધી ૬ ગાઉ અને પાટણથી ૧૨ ગાઉ દૂર આવેલુ છે ગાંભૂ પ્રાચીન ગામ છે વિ. સ ૮૦૨ માં પાટણ વસ્યું તે પહેલાં ગાંભૂ વિદ્યમાન હતુ. અહીં અત્યારે શ્રાવંકાનાં વાશ ઘર અને એક જિનમ દિર છે.

૧ આચાર્યપદ સં. ૧૩૧૪ સ્વર્ગસ ૧૩૩૯. સંપાદક.

+ માેઢેરા-બાેયણીયા ૧૨ માઉ, ગાંબૂયી ૩ ગાઉ, ચાલુરમાથી ૬ ગાઉ અને પાટલથી ૧૨ ગાઉ દૂર આવેલું છે. માેઢેરા, ગાંબૂયી પણ પ્રાચીન હાેવાનુ જણાય છે. માેઢેરામાં હાલ શ્રાવકાનાં એક્વીશ લર અને એક જિનમંદિર વિદ્યમાન છે. ગામની બહાર એક પ્રાચીન જિનમંદિરનું ભવ્ય ખંડિયેર તે ગામની પૂર્વની જહાેજલાલીને અત્યાંર પણ દેખાડી રહ્યું છે.

સાહિત્યપ્રેમી મુનિરાજશ્રી ન્યાયવિજયજીના લખેલા "મહાતીર્થ માહેરા " નામના વિસ્તૃત લેખ " શ્રી જૈન સત્ય પ્રકાશ " નામના માસિકના ૮-૯ અકમાં છપાઇ ગયેલ છે. માહેરા સંખધી વિશેષ હડીકત જાણવા ઇચ્છનારે ત્યાંથી જોઇ લેવી.

ર આચાર્યપદ સં. ૧૪૨૬ સ્વર્ગ સં. ૧૪૭૧. સંપાદક.

ભાવડ ભાગ પૂની, પુગ ( 33 ) દેવા ૧, પરખત ૨, નંદા ૩. તેમાંના દેવા ભાગ સરીયાદે, પુગ ( 38 ) સૂરા-લખમણ ભાગ લખમાદે, પુગ ( 34 ) હર્ખા ૧, જગા ૨. તેમાંના હર્ખા ભાગ પુરી, પુગ ( 36 ) નરપાલ ૧, વરજાંગ ૨, ક્તના ૩, રતના ૪. તેમાંના નરપાલ ભાગ લીલાદે, પુગ ( 30 ) નરબદ માગ નામલદે, પુગ ( 3૮ ) વસ્તા ૧.

- ख. (૩६ क) નરપાલના ભાઇ વરજાંગની ભાર્યા સખી, પુરુ (૩૭) રાણા ૧, શ્રીવંત ૨, ભાણા ૩, મહિરાજ ૪.
- ग. ( ३६ क्ष ) નરપાલના ત્રીજા ભાઈ ક્તનાની ભા૦ માહણદે, પુ૦ ( ૩૭ ) વેણા ભા૦ મરઘાદે, પુ૦ ( ૩૮ ) ભીમા ૧, અમા ૨, લહૂઆ ૩.
  - घ. ( ૩૫ क )હર્ખાના ભાઇ જગાની લા. જિસ્માદે, યુ૦ ( ૩૬ ) સીપા ૧, સામલ ૨.
- ङ. ( 33 क ) દેવાના ભાઇ પરખતની ભા૦ પેમલદે, પુ૦ ( 3૪ ) રામા ૧, પદમા ૨, ભાદા ૩. તેમાંના રામા ભા૦ હરૂ, પુ૦ ( ૩૫ ) નાથા ૧, નારદ ૨, સામા ૩. તેમાંના નાથા ભા૦ નાગલદે, પુ૦ ( ૩૬ ) આણંદ—નાકર ભા૦ ડાંક, પુ૦ ( ૩૭ ) સધારણ ૧, શિવસી ૨, ગાપી ૩.
- च. ( 33 क ) શેઠ દેવાના ત્રીજો ભાઇ શેઠ નંદા તેની પ્રથમ ભાર્યા લાળુ, પુ૦ ( 3૪ ) રૂપા ૧, આશા ૨ તેમાંના રૂપા ભા૦ કુંવરી, પુ૦ ( ૩૫ ) ભચા વળાદ ગામ ૧, અજા ૨, મહિપા ૩, કાન્હા ૪ તેમાંના ભચા ભા૦ નાથી, પુ૦ ( ૩૬ ) રાઘવ ભા૦ રાજલદે, પુ૦ ( ૩૭ ) ધના ૧, વર્ષમાન ૨, પાંચા ૩, પાંપડ ૪.
- छ. ( उप च ) ભચાના ભાઇ અજૂની ભાગ અજાદે, પુગ ( ३६ ) રૂડા ૧, રાજા २, નાયક ૩ તમાંના રૂડાની પ્રથમ ભાર્યા વજલદે, પુગ ( ३७ ) મેઘજી ૧, જગમાલ ૨. બીજી ભાર્યા માણુકદે, પુગ ( ३७ ) અભયરાજ.
- ज्ञ. ( ३६ छ ) રૂડાના ત્રીજો ભાર્ધ નાયક તની ભાર્યા નારિગદે, પુ૦ ( ૩૭ ) દેવરાજ ૧, સંઘરાજ ૨.
- श्च. ઉપર્શુક્ત ( 33 क ) મંત્રી નંદાએ શ્રી મહિલનાથ લબ્ની મૂર્ત્તિ ૧ અને તેના વંશજોએ જિન્ભિંગ ૨ મળીને કુલ ત્રણ જિન્ભિંગા કરાવીને તે શ્રી અંચલગચ્છીય શ્રી વિજયકેસરસૂરિ³ના ઉપદેશથી પ્રતિષ્ઠા વળાદ ગામમાં કરાવી. એ જ મંત્રી નંદાની બીજી સ્ત્રી હીરૂ, પુ૦ ( 3૪ ) સાહૂ ભા૦ સુહાગદે, પુ૦ ( 3૫ ) ખીમા ભા૦ દેવલદે, પુ૦ ( 3♥ ) વીશા ૧, દેશલ ૨, લાલા ૩. તમાંના વીશા ભા૦ ટૂળી, પુ૦ ( 3૭ ) સહિસા ભા૦ મરઘાઇ, પુ૦ ( 3૮ ) સિંઘા ૧
- ज. ( ३६ झ ) વીશાના ભાઇ દેશલની ભા૦ મકૂ, પુ૦ ( ૩૭ ) લખા ભા૦ ખીમાઇ, પુ૦ ( ૩૮ ) હરખા ૧, મેઘા ૨, જગા ૩, આણંદ ૪, કામા ૫, પામા ६ ( પામાએ દીક્ષા લીધી. ). અર્જીન ૭. આમાંના હરખા ભા૦ શુરી, પુ૦ ( ૩૯ ) વર્ષ માન ૧, ઠાકુર ૨.

૩ વિજયંકેસર —જયંકે**સરીસ્**રિ આચાર્ય પદ સ. ૧૪૯૪ રવ**૦ સં. ૧૫૦૧. સંપાદક.** 

ટ. ( ૩૮ જ્ઞ ) હરખાના સાતમા ભાઇ અર્જીન તેની ભા• અહિવદે, પુ૦ ( ૩૯ ) માંડણ ૧.

5. (રલ્જ) મંત્રી કરમણના ભાઇ લાલાની પતની લાડમદે, પુ૦ (૩૦) હરકાસ ભા૦ હાંસલદે, પુ૦ (૩૧) રહીયા–મહૂયા (મહૂયાએ પાછળથી દીક્ષા લીધી હતી.) . ભા૦ માનળાઇ, પુ૦ (૩૨) હીરા. આ શેઠ હીરાએ ઉચાળા ભરીને ગાલવાડમાંના 'વલહ' ગામમાં નિવાસ કર્યો તે મંત્રી હીરા ભા૦ સખ્. આ સખ્ના વલહ ગામ શરીરમાં સિહશિકોતરીના વલગાડ થવાથી તેને પૂછતાં તેશે ગોત્રીજ જીહારવાનું કહેવાથી, માંજરિ નામ લઇને (१) ગોત્રીજ જીહાર્યા. તેમાં નશુંદને બે શેર માતર (સખડી) અને અટલસનું કાપડું, ફાઇને એક રૂપિયા તથા ચાર માણાના લાડુ કુટું બમાં વહેં ચ્યા. તે મંત્રી હીરા ભા૦ સખ્, પુ૦ (૩૩) ચાચા ભા૦ ચાંપલદે, પુ૦ (૩૪) પામા ૧, મકા ૨. તમાંના પામા ભા૦ પ્રેમલદે, પુ૦ (૩૫) શ્રીવંત ભા૦ સરીયાદે, પુ૦ (૩૬) ભાલા ભા૦ ભાવલદે, પુ૦ (૩૯) કાળા ૧, અર્જાન ૨, વના ૩. તમાંના કાળા ભા૦ મરઘ, પુ૦ (૪૦) દેવા ૧, ભીમા ૨. તમાંના

ड. (४० ठ) દેવાના ભાઇ ભીમાની ભાગ ભરમાદે, પુગ (४१) **જોધા ભા**ગ જિસ્માદે, પુગ (४२)

દેવા ભા૦ નાનૃ, પુ૦ ( ૪૧ ) દ્વદા ભા૦ આની, પુ૦ ( ૪૨ ) જસા ૧.

**હ.** ( ૩૯ ૩ ) કાળાના ભાઇ અર્જીનની ભા૦ માણિકદે, પુ૦ ( ૪૦ ) નાકર ભા૦ પુહતી, પુ૦ ( ૪૧ ) સીહા ૧, પેથા ૨, નાઇયા ૩, નગા ૪, પાંચા ૫. તેમાંના સીઢા ભા૦ સરીયાદે, પુ૦ ( ૪૨ ) દેવરાજ ૧, શિવરાજ ૨.

ળ. (૩૧ क्र) શેઠ ધનાના ચતુર્થ ભાઇ ચાંથા તેનો પત્ની ચાહિણુંદે, પુ૦ (૩૨) શાભા તે પહેલાં 'નારતા ' ગામમાં રહેતા હતા. પછી પાટણુમાં પાટણુનગર રહેવા આવેલ. તેણે પુનલંગન (વિધવા–લગ્ન) કર્યું હતું, તેથી તે વિ. સં. ૧૪૪૧ માં લઘુશાખી અર્થાત્ દશાશ્રીમાળી થયા. તે શાભા ભા૦ રંગાઇ, પુ૦ (૩૩) માહવ ૧, ઇભા ૨. તેમાંના ઇભા ભા૦ દેમી, પુ૦ (૩૪) રંગા ૧, જાગા ૨ તેમાંના રંગા ભા૦ રંગાદે, પુ૦ (૩૫) વરસિંગ–જેમા ભા૦ જિસ્માદે, પુ૦ (૩૬) સુંટા ૧, રાઇયા ૨. તેમાંના રાઇયાએ દીક્ષા લીધી અને સુંટા ભા૦ કરમાદે, પુ૦ (૩૭) રાજપાલ ૧. વિજપાલ ૨. પ્રદાદસ ૩.

સહખાશુંયું- ત (૩૪ જ) રંગાના ભાઇ જાગા, ફડીયાના વેપાર કરવાથી તેની 'ફડીયા' રની પાસ અટક થઇ. ફ૦ જાગા ભા૦ જિસ્માદે, પુ૦ (૩૫) જોગા ૧. લહરીગામ

श्य. (२८ क्र) વર્ધ માનના ભાઈ જયતાએ નરેલી ગામમાંથી ઉચાળા ભરીતે પાતાના શતાબ્દ મ્ર'થ ] \* २१३ \*

#### વીશાશ્રીમાળી તાતિના એક પ્રાચીન કળની વંશાવળી

### <u>ચાષ્યુસ્મા</u> ગામ

સાસરાના સગપણથી ચાહણુસામિ ( ચાણુસમા )\* ગામમાં નિવાસ કર્યો. ત્યાં તેણે શ્રી ભટ્ટેવા પાર્શ્વનાથ ભગવાનનું મંદિર ળંધાવ્યું અને અ અલગવ્છીય શ્રીમાન્ અજિતસિંહસૂરિના ઉપદેશથી વિ. સં. ૧૩૩૫ માં તેની પ્રતિષ્ઠા કરાવી. તે મંત્રી જયતા ભાર્યા જયવંતી, પુ૦ ( ૨૯ ) હપા ભા૦ દેમાર્ઘ, પુ૦ ( ૩૦ ) માંડણ ભા૦ માલણુંદે, પુ૦ ( ૩૧ ) રહીયા ભા૦ રહીયાંદે, પુ૦ ( ૩૨ ) વસ્તા તેણે ચાણુસ્માથી ઉચાળા ભરીને ગેગૃદ્દણુ ગામમાં નિવાસ કર્યો તે વસ્તા ભા૦ વલાદે પુ૦ ( ૩૩ ) વાગ્-રણુસી ભા૦ રમાદે, પુ૦ ( ૩૪ ) મદા ૧, વાછા ૨, રામા ૩. તેમાંના મદા ભા૦ સલખ, પુ૦ ( ૩૫ ) નગા ૧, હાપા ૨, તેજા ૩. તેમાંના નગા ભા૦ ધની પુ૦ ( ૩૬).

<u>ગેગૂદણ</u> ગામ

इ. (34 श) નગાના લાઇ હાપાની ભાગમાન, પુર્ગ (38) કરમસી ભાગ તેજા, પુરું (30) રીડા ૧, સિંઘા ર

च. (38 શ) મદાના ભાઇ વાછાની ભા૦ ભાેલી, પુ૦ (34) હાે ઇયા ૧, ભાેમા ૨, ગલ્લા ૩. એમાંના ભાેમા ભા૦ કરમી, પુ૦ (34) નાયક ૧, માલા ૨, હરખા ૩, ગાેરા ૪, શામલ ૫, કુંવરા ૧. તમાંના નાયક ભા૦ નાયકદે, પુ૦ (30).

#. (૩૬ દ્વા) નાયકના ભાઇ માલા ભાગ માંનૃ, પુગ (૩૭) સિંહા ૧, સરવણ ૨, કરમણ ૩. તેમાંના સિંહા ભાગ ટાંક, પુગ (૩૮) જાગા ૧, મેઘા ૨. આમાંના જાગા ભાર્યા જીવાદે, પુગ (૩૯)

ए. (30 न) સિંહાના ભાઇ સરવર્ણની ભાગ સહજલદે, પુગ (3૮) વીરમ ૧, ખોખા ૨, જાઠા ૩. તેમાંના વીરમ ભાર્યા વનાદે, પુગ (3૯)

क. (30 न) સિંહાના ત્રીજા ભાઇ કરમણની ભાર્યા કામલદે, પુ૦ (3૮) રીડા ૧, લખા ૨. એમાંના રીડા ભા૦ રાજલદે, પુ૦ (૩૯) શવસી ભા૦ સુખ-મદાસણ માદે, પુ૦ (૪૦) લખા ભા૦ લખમાદે પુ૦ (૪૧) જગસી ૧, હરખા ગામ ૨. તેમાંના હરખા ભા૦ માણિકદે, પુ૦ (૪૨) મેલા ૧, માકા ૨, જીવા ૩, નાથા. તેમાંના મેલા ભા......પુ૦ અટાલ ૧.

ા. (૪૨ ૦૬) મેલાના ભાઇ માકાની ભાર્યા માલાલુદે, પુ૦ (૪૩) શ્રીવંત ૧, વીલુા ૨, ધના ૩, ધરમસી ૪, અજ ૫. તમાંના શ્રીવંત ભા૦ સરીયાદે, પુ૦ (૪૪) પુંજા, દેવા ૨. તેમાંના પુંજા ભા૦ રત્નાદે, પુ૦ (૪૫) વીલુા ભા૦ વલાદે, પુ૦ (૪૬) રાંકા ૧.

મા ( ૩૬ ષ ) નાયકના ચાથા ભાઇ ગારાની ભાર્યા......પુરુ ( ૩૭ ) શામલ ભારુ સમાદે, પુરુ ( ૩૮ ) કડ્યા ભાર્યા કપ્રદે, પુરુ ( ૩૯ ) શ્રીચંદ ૧, દેવચંદ ૨, હરિચંદ ૩. તેમાંના શ્રીચંદ ભારુ કાંડિમદે, પુરુ ( ૪૦ ) જયચંદ ૧, માનજ ૨.

म. ( ३६ भ ) શ્રીચંદના ભાઇ દેવચંદનો ભા૦ અછળાદે, પુ૦ ( ૪૦ ) **લાલછ ૧.**\*પાટણથી ૬ ગાઉ દૂર ચાણુરમા નામનુ ગામ અત્યારે વિદ્યમાન છે. એ જ પહેલાં ' ચાહણુસામી " નામથી એાળખાતું હશે એમ લાગે છે. ચાણુરમામા હાલ શ્રાવદાનાં ઘર ત્રણસો છે અને બે જિનમંદિરા છે.

રવાલીયા માલ

च. (२५ क) શ્રીધરના ભાઇ છવા 'પાટણથી રવાલીયામાં રહેવા આવ્યા. તે મંત્રી જીવા ભાગ જીવાદે, યુગ ( રફ ) જિનદત્ત ભાગ પક, યુગ ( રહ ) વના ૧. વિજયા ર તમાંના વિજયાએ દીક્ષા લીધી અને વનાએ અહીંથી ઉચાળા ભરીને પાતાના સાસરાના સગપણથી જાંગની ડહિરવાલિ ગામમાં વિ. સં. ૧૨૯૫ માં નિવાસ કર્યા. તે મંત્રી વના ભાગ સખૂ, પુગ ( ૨૮ ) માધવ ભાગ સાંપૂ, પુગ (૨૯) નયણા ૧, નગા ૨, રંગા 3. તેમાંના નયણા ભાગ નારિંગદે, પુગ ( ૩૦ ) સારંગ. તહે અહીંથી ઉચાળા ભરીને વયજલક ( વેજલપુર ? )માં વાસ કર્યો. તે સારંગ ભાગ સરીયાદે. યુ૦ ( ૩૧ ) ડાસા ભા૦ નાકૃ, યુ૦ ( ૩૨ ) રંગા ૧, મેલા ૨, રામા ૩. આમાંના રગા ભા૦ જેમી, પુ૦ (૩૩) વાછા. આ શેઠ વાછાએ અહીં

**ડહરવાલિ** #IJ¢

વેજલપુર ગામ

અ ચલગચ્છીય શ્રી ભુવનતું ગસૂરિના <sup>૪</sup> ઉપદેશથી શ્રી **પાસ**નાથ ભગવાનનું મંદિર ળંધાવીને તેની પ્રતિષ્ઠા કરાવી. તે મંત્રી વાછા ભાગ માઉ પુરુ ( 3૪ ) કરમણ ૧, લખમણ ૨. તેમાંના લખમણે ચારિત્ર અંગીકાર કર્યું. મંત્રી કરમણ ભાર્વ કરમાદે પુરુ (૩૫) માકા ભારુ પૂગી, પુરુ (૩૬) મહિરાજ ૧, માંડણ ૨. એમાંના મહિરાજ ભાગ માશિકદે, પુરુ (૩૭) દેવા ૧, નગા ૨. એમાંના મંત્રી દેવા ભાગ દેવલદે પુરુ (૩૮) માના લા૦ માંન, પુ૦ (૩૯) જાગા લા૦ દેગી, પુ (૪૦) ધરણી લા૦ પૂરી, પુ૦ (૪૧) પાસા ભા૦ અજી, પુ ( ૪૨ ) શિવા ૧, પાત્રા ૨. એમાંના શિવાની પ્રથમ ભા૦ વલાદે. પુ૦ ( ૪૩ ) જાણા ૧, ભાણા ૨, ભાવડ ૩, નરસિંહ ૪, કરમસી ૫,

र. ( ४२ च ) શિવાની બીજી ભાર્યા સરીયાદે પુ૦ ( ૪૩ ) માંકા.

ਲ. ( ૩६ च ) મહિરાજના ભાર્ષ માંડણની ભારુ શાલી, પુરુ (૩૭) વરધા ૧, કાલા ૨, નાલા ૩, લખા ૪. તમાંના વરધા ભા૦ દેગી, પુ૦ (૩૮) સાંગા ભા૦ સાંગારદે, પુરું ( ૩૯ ) કાન્હડદે. તેણે ઉચાળા ભરીને પહેલાં વઢાદરામાં અને પછી બલદાણા વહવાણ પાસના અલદાણા ગામમાં નિવાસ કર્યી, અને ત્યાં એક જિનાલય ગામ ખંધાવીને તેમાં મૂળનાયક શ્રીપાર્શ્વ નાથ ભગવાનની મૂર્ત્તિ ભરાવી. તે કાન્હ-ડદેની ભાગ કપ્રદે, પુગ (૪૦) ચાંપા ૧, અમીયા ર તેમાંના ચાંપા ભાગ પ્રેમલદે, પુગ (૪૧) સહસા ભાગ સરીયાદે, પુગ ( ૪૨ ) જવા ૧, ખીમા ૨ આમાંના જવાની ત્રણ ભાર્યામાંથી ટ્રેળી, યુ૦ (૪૩) ભીમા ૧, શાણા ૨, ભુજબલ ૩, જસા ૪, જાણા ૫, જોધા ૬. તેમાના ભીમાં ભાર્ગ સાવલદે, પુરુ ( ૪૪ ) શ્રીવેત ૧, જયચંદ ૨, રંગા 3.

ब. ( ४३ ल : सीमाना लाઇ शाणानी लार्था समाध, યુ૦ ( ४४ ) शिवराજ ભાગ પહેલાં અલ અજદે, પું (૪૫) શામલ ૧, શ્રીમલ ૨, ભલા ૩, ભાજ ૪. તેમાંના શામલ ભા૦ સૂરમદે, પુ૦ (૪૬) વાઘા ૧, નાગજી ૨, હેમરાજ ૩. દાણામાં. ત્યાર પછી નાગનેશમાં ર. તેમાંના આંખા ભાવ...........પુર નાગજ ભાર્યા દેવકી, પુર સૂરજ ૧.

૪ **ભુવનતુ** ગસ્રિ-આ આચાર્ય ધર્મ પ્રભત્તરિ (મં ૧૩૫૯ થી મં ૧૩૯૩)ના વ ખતમાં હયાત હતા.–સં**પાદક.** 

#### વીશાશ્રીમાળી ગ્રાતિના એક પ્રાચીન કુળની વંશાવળી

- श्च. (४६ व ) વાઘાના ત્રીજા ભાઇ હેમરાજની ભાગ ગેલાં, પુગ્ (૪૭) સેજપાલ ૧. ખેતા ર
- ष. ( ४५ व ) શામલના ભાઇ શ્રીમલની પ્રથમ ભા૦ શાલુગારદે, પુ૦ ( ૪૬ ) મેઘા ૧, મેલા ૨. એમાંના મેઘા ભા૦ સવીરાં, પુ૦ ( ૪૭ ) શિવગલુ ૧, શ્રીપાલ ૨.
- स्त (४५ च ) શ્રીમલની બીજી ભાર્યા વીરમદે, પુ૦ (૪૬ ) વેલા વિગેરે 3. તેમાંના वेલા ભારુ.....પુ૦ (૪૭) જેઠા.
  - દ. ( २६ घ ) નયણાના ભાઇ નગાની ભા૦ નાગલ દે, પુ૦ (૩૦) ગાંગન ૧, ગણપતિ ૨. તેમણે વિ. સં. ૧૪૪૫ માં શ્રી શત્રું જય તીર્થની યાત્રા કરી, મહેા- ખંભાત પા- ત્સવ કરીને અંચલગચ્છમાં શ્રી ૨ંગરત્નસૂરિને આચાર્ય પદે સ્થપાવ્યા સેના તારા અને તેમણે પાતાના વાણાતર( ગુમાસ્તાએ) )ને ગામાંગામ માકલીને પુર ગામમાં ગુજરાત તથા સારેઠ દેશમાંના ચારાશી ગચ્છના સાધુઓને વેશ ( કપડા–કાંબલ–પાત્રાં વિગેરે ) વહારાવ્યાં. એ કારણથી તેઓનું નામ 'ઢહર-વાલીયા' એવું બિરુદ પ્રસિદ્ધ થયું. તે ગાંગનની ભા૦ ગુરાંદે, પુ૦ (૩૧) મંગલ ૧, જિનદત્ત ર. તેમાંના મંગલની ભા૦ મયગલ દે, પુ૦ (૩૨) ખાજ ૧, કાન્કા ર. એમાંના ખાજ ભા૦ સહિજલ દે, પુ૦ (૩૩) ગઢગા ૧, ગણપતિ ૨. આમાંના ગઢગા ભા૦ મનાઇ, પુ૦ (૩૪) કુંભા ૧, કુંવરા ૨. તેમાંના કુંભા ભા૦ કુંભા દે, પુ૦ (૩૫) પાપટ ૧, લાલા ૨, વાલા ૩. તેમાંના પાપટની ભા૦ માઇ, પુ૦ (૩૬) વિદ્યાધર ભા૦ ઢખાંદે, પુ૦ (૩૭) વાછા ૧, સહસા ૨. એમાંના સહસાએ દીક્ષા લીધી અને વાછા ભા૦ દાડમદે, પુ૦ (૩૮) ભાજ ૧, ભીમા ૨, સંતાષી ૩. એમાંના ભાજ ભા૦ ધની, પુ૦ (૩૯) શિવસી.
  - श्र. (२४ क) સારંગના ભાઇ મહિયાની ભાં કુલાં, પું (२५ ) ભાટા. આ શેઠ ભાટાને, ગુજરાતના મહારાજા સિલ્ફરાજ જયસિંહે. સહસાલિંગ તલાવ બંધાવવાનું કામ ચાલતું હતું તે વખત તે કામ ઉપર અધિકારી તરીકે નિમ્યા હતા, ખને તેના બદલામાં પગાર તરીકે તેને ચંદ્રાતર દેશમાં માતર ગામની પાસેનું 'ગામલેજ' નામનું ગામ લેટ આપ્યું હતું મંત્રી ભાટા, સહસ્રાલંગ તલાવ માટે આવતાં પત્થરનાં દરેક ગાડલા(ગાડાં)માંથી પાંચ પાંચ ગજ પત્થર પાતાના કામ માટે લઇને પાતાને ગામ 'ગામલેજ' વિગેરે ઠેકાણું માકલી આપતા હતા. આ પત્થરોથી મંત્રી ભાટાએ પાતાના 'ગામલેજ' ગામમાં ભાર તલાવા તથા બાર કુવા બંધાવ્યા તેમજ શ્રી શંત્રુજય ગિરિરાજ ઉપર જિનમંદિર બંધાવીને અચ્લાગચ્છીય આચાર્યોના ઉપદેશથી તેમાં જિનભિંભાની પ્રતિષ્ઠા કરાવી. કાળાન્તરે કાઇ ચાડીયાએ પત્થરા ઉપાડી જવાની રાવ-કરિયાદ રાજા પાંચે કરી, તથી રાજા રુપ્ટમાન થયો.

માંડેવગઢ એટલે મંત્રી ભાટા ત્યાંથી નાશીને માંડેવગઢમાં રહેવા ગયા. તે મંત્રી ભાટા ત્યાંથી નાશીને માંડેવગઢમાં રહેવા ગયા. તે મંત્રી ભાટા ત્યાંથી નાશીને માંડેવગઢમાં રહેવા ગયા. તે મંત્રી ભાટા નગર

તેમાંના માધવ ભા૦ માલણુદે, પુ૦ ( ૨૮ ) ગાંગા ૧, ગાેરા ૨. આમાંના ગાંગાની ભા૦ રૂપી, યુ૦ (૨૯) જયવંત ભા૦ જિસ્માદે, યુ૦ (૩૦) ભૂભચ ૧, ભરમા ૨. આમાંના ભૂભચ ભાગ રજાઇ, પુગ ( ૩૧ ) નાકા ૧, માકા ૨. એમાંના નાકા ભાગ નયણાદે, પુગ ( ૩૨ ) શોભા. આ શોભાએ **માંહવગહ**થી ઉચાળા ભરી**ને વહાદરા**માં **ખેતશીના પાડા**માં નિવાસ કર્યાે. તે શેઠ શાભા ભા૦ સ**રીવાદે,** પુ૦ વહાદરા ( 33 ) કર્મા ૧, ધર્મા ૨. કર્મા ભાગ કરમાદે, પુગ ( 3૪ ) ભીમહ ૧, માહ ભાવડ ૨. ભીમડ ભાગ ભીમાદે, યુગ ( ૩૫ ) દેવડ ભાગ દેમાઇ, યુગ ( ૩૬ ) રાજક ૧, ચાંપા ૨. રાજક ભા૦ પદમાઇ, પુ૦ (૩૭) ભાવક ૧, ભરમા. ભાવક ભા૦ રૂપાર્ક, પુરુ ( ૩૮ ) ઠાકરશી. આ ઠાકરશીએ વહાદરાથી ઉચાળા ભરીને ખંભાત પાસેના તારાપુર ગામમાં સંઘવીવાડામાં નિવાસ કર્યો તે તારાપુર • ઠાકરશીની ભાગ મલાઇ, પુંગ ( ૩૯ ) જેશિંગ ૧, અદા ૨. જેશિંગ ભાગ ગામ જિસ્માદે, પુરુ ( ૪૦ ) સાભા ભારુ રૂડી, પુરુ ( ૪૧ ) શ્રીપતિ ભારુ સહવદે. યુ૦ ( ૪૨ ) હરખા ૧, કામા ૨, માંગા ૩. આમાંના મંત્રી હરખા ભા૦ હરખાદે, પુ૦ ( ૪૩ ) રામા ૧, રૂપા ૨, રાણા ૩. એમાંના રામા ભાવ..... આ વંશાવળીનાે અહીંથી આગળનાે ભાગ મળી શકયાે નથી, તેથી આપવામાં આવ્યા નથી. આ વંશાવળી વાંચવાથી વાચકાને થાઉઘણે અંશે પણ "વહીવંચાએાની પ્રાચીન વહીંઓ, એ ઇતિહાસનું એક ખાસ અંગ છે " એમ ખાત્રી થશે, એવી આશા

વિ∘સં∘=વિક્રમ સંવત્

સં∘=વિક્રમ સંવત.

ભા ભાર્યા, પત્ની દ્વેષ્ (દ્વિષ્) દ્વિનાય-બીજ યુ•=

આ વંશાવળીમાં આવેલાં આચાર્યોનાં તથા ગામાનાં નામામાંથી કેટલાંકના પરિચય માટે ફુટનાટા આપવાના ચાક્કસ વિચાર હતા, પરંતુ વિહારના કારણે કઇ પણ સામગ્રી પાસે નહીં હાેવાથી બે ત્રણ ગામા સિવાય બીજા માટે કઇ પણુ પરિચય આપી શકાયાે નથી.

રાખવા સાથે આ લેખ અહીં સમાપ્ત કરવામાં આવે છે इति शम्.\*
\* સાંકેતિક શબ્દા તથા ચિદ્ધોનાે ખુલાસાે નાચે પ્રમાણે છે.

૧ મળ શાખા ઉપર સંગ્રા માટે 'क' અક્ષર આપીને તે મળશાખામાંથી ફાટેલી જુદી જુદી શાખાઓના પ્રારંભમાં **સ્થ**થી લઇને **ફર્ય** સુધીના અક્ષરા આપ્યા છે. મતલબ કે क સંગ્રાવાળી મળ શાખામાંથી બીજી ૩૩ શાખાઓ નીકળેલી છે.

ર પેટાશાખાની નિશાનીની સંજ્ઞાના અક્ષરની પાસે કોંસમાં આવેલ નંબરની જોડે સંજ્ઞાના જે અક્ષર કોંસમાં જ આપેલ છે, તે અક્ષરની સગ્રાવાળી શાખામાં તે નંબર તપાસવાથી તે નામના માણસ મળી આવશે. અને તે માણસથી અથવા તેના ભાઇથી આ શાખા જુદી પડી છે, એમ ૨૫૭ જણાઇ આવશે. જેમકે;—જ્ઞ. (33 क ) શેઠ દેવાના ત્રીજો ભાઇ નંદા અહીં જ્ઞા સંજ્ઞાવાળી આ પેટા શાખા સમજવી અને क સંજ્ઞાવાળી મૂળ શાખાની 33 મા નંબરની પેઢી જોવાથી તેમાં શેઠ દેવા અને તેના ભાઇ નંદાનાં નામા જરૂર મળી આવશે.

# क्षामगनपास स्सपतरामनी

[ શેઠ મગનલાલ દલપતરામ ઉપર ડાંગ હોર્નાલે જે પંત્રા લખ્યા તે અંગ્રેજીમાં Dr. Hoernle's letters એ મથાળા નીચે આ શ્રંથમાં જીદા આપેલ છે, તે શેઠના ટૂંક પરિચય તેમના પુત્ર પાસેથી મેળવી અત્ર આપેલ છે, કારણ કે તેઓ શ્રીમદ્દ આત્મારામજી પ્રત્યે અતિ પૂજ્યભાવ રાખનાર, તેમના આદેશને અમલમાં મકનાર એક સુધારક આગેવાન હતા.—સંપાદક.]

તેઓ અમદાવાદના વીસા એક્સવાળ જ્ઞાતિના હતા. જન્મ સંવત્ ૧૯૦૧, પિતાનું નામ દલપતરામ, માતાનું નામ દિવાળી. બાપ-દાદાના ધંધા ઝવરાતના હતા. તેઓ સાળ વર્ષની વયના થયા ત્યાંસુધી તેમની માતુશ્રીના પિતાને ત્યાં-માસાળ રહેતા હતા. અંગ્રેજીના અભ્યાસ ત્રણ વર્ષ સુધી કર્યો હતા. તે પછી કુદું બની આર્થિક સ્થિતિ સાધારણ હાવાથી અભ્યાસ છાડી દર્ધ ધંધામાં જોડાવું પડ્યુ, પરંતુ તે વખતના શિશ્વંકા સારા અને ઉત્સાહી હાવાથી દ્ંકા અભ્યાસથી પણ તેઓ અંગ્રેજીમાં સારી રીત લખી-વાંચી શકતા. ગણિત તેમના ખાસ વિષય હતો. પાતાને વાંચનના શાખ હાવાથી સારા લેખકાનાં પુસ્તકા વાંચી અંગ્રેજી જ્ઞાન સારું વધાર્યું હતું.

સંવત્ ૧૯૧૮ માં નગરશેઠ પ્રેમાભાઈ હોમાભાઈને ત્યાં કારટ દરબાર, તેમજ વહીવટનું કામકાજ કરવા તેઓ રહ્યા હતા. ત્યાં પાતાની કુશળતાથી તેઓ શેઠ સાહેબને ઘણા ઉપયો થઇ પડ્યા અને ઘણાં શુંચવણભરેલાં કાર્યો પાતાની હાંશિયારીથી પાર પાડી શેઠ સાહેબની સારી મહેરબાની મેળવી. આ સંખંધ સંવત્ ૧૯૨૬ સુધી ગ્રાલ્યા. ત્યારપછી સંવત્ ૧૯૪૦ સુધી પાતાના ખાનગી ધંધા કરતા હતા તમને મિલ લાઇનના સારા અનુભવ હાવાથી સંવત્ ૧૯૪૧માં શેઠ માતોલાલ રવિચંદની મિલમાં રૂા ૧૫૦ ના પગારથી સેક્રેટરી નીમાયા. ત્યાં બે વર્ષ રહ્યા પછી મુંબઇમાં ધી પ્રેસીડેન્સી મિલ કુંપની લીમીટેડમાં ભાગીદાર તરીકે એજન્સીમાં દાખલ થયા. સંવત્ ૧૯૫૬ સુધી ત્યાં રહી સારા પૈસા પેદા કર્યા. પછીશી સંવત્ ૧૯૬૨ માં તેમના મરણપર્ય તેના સમય ધર્મકાર્યમાં અને નિવૃત્તિમાં ગાળ્યા.

તેમનામાં ખાસ ગુણા સત્યપ્રિયતા અને કુટુંખ પ્રત્યે પ્રેમ હતાં. 'Truth at any cost' — ગમે તે લોગે સત્ય એ તેમના મુદ્રાલેખ હતા અને તે તેમણે પાતાના જીવનમાં સંપૂર્ણ રીતે ઉતાર્યો હતા. આને લીધે તે વખતના દરેક શેઠી આએા સાથે તેમને ઘણા સારા સંખંધ હતા. મહુંમ શેઠ રાષ્ટ્ર છોડલાલ છોટાલાલ સી. આઇ. ઇ. એ પાતાની શહાપુર મિલના એાડીટર તરીકે લગભગ ૨૦ વર્ષ સુધી તેમની નીમણુક ચાલુ રાખી હતી. તે વખતના હયાત શેઠી આએા નગરશેઠ પ્રેમાલાઇ હીમાલાઇ, શેઠ મનસુખલાઇ લગુલાઇ, શેઠ ચીમનલાઇ નગીનદાસ, શેઠ સારાલાઇ મગનલાઇ કરમચંદ, શેઠ વીરચંદ દીપચંદ વગેરે અપ્રેસરા સાથે સારા સંબંધ હતા. સાચાળાલા તથા અનુલવી માલુસ હાવાથી તેમની સલાહ હંમેશાં પૂછાતી.

તેમની ધમ શ્રદ્ધા. ગુરુભક્તિ ઉત્કૃષ્ટ હતી. પાત જૈન છે એમ કહેવામાં તેઓ અભિમાન લેતા. સફ-ંગત આચાર્ય મહારાજ શ્રી શ્રી શ્રી ૧૦૦૮ શ્રીમહિજ-યાન દસરી ધરછ ( આત્મા-રામજ) મહારાજ સાથે એમને ઘણા ગાઢ સંબંધ હતા. અને જેટલા સમય મહારાજ સાહેબ અમદા વાદમાં રહ્યા તેટલા વખત हरराज २-3 ४ बार महा-રાજ સાહેબ પાસે ધર્મ-ચર્ચામાં ગાળતા. પાશ્ચિ-માત્ય લાકામાં જૈન ધર્મના



સ્વ૦ શેઠ મગનલાલ દલપતરામ અમદાવાદ

વિશેષ ફેલાવા થાય એવી મહારાજ સાહેળની તીવ્ર ઇચ્છા હતી, તેથી શા. મગનલાલે તે વખતના સારા સારા અંગ્રેજ વિદ્યાના સાથે પત્રવ્યવહાર કરી જૈન ધર્મના સિદ્ધાન્તા સમજવામાં તથા તેના તરજીમા કરવામાં જે કંઇ બૂલા થતી તે અતાવી, તથા મહારાજ

સાહેળની સૂચના મુજળ શંકાએ દ્વર કરી હતી. આથી તેઓ વધુ પ્રસિદ્ધિમાં આવ્યા. સંવતુ ૧૯૪૩–૪૪ માં કલકત્તાના અરેબીકના પ્રોફેસર ડાક્ટર હાર્નલ સાથે પત્રવ્યવહાર થયા. તે પ્રાકે-સર ' ઉવાસગદશાંગ ' ના અંગ્રેજીમાં તરજામા કરતા હતા. તે વખતે તેમને થતી શંકાએોનું સમાધાન કરી મહારાજ સાહેએ પ્રાેકેસર ઉપર ઘણી જ સારી છાપ પાડી. ત્યારથી પાંચ-છ વર્ષ સુધી ધર્મ ચર્ચાના પત્રવ્યવ-હાર ચાલ્યાે. આથી રાજ-

દરભારમાં તથા અન્ય વિદ્વાનામાં મહારાજ સાંહેબતું નામ વિશેષ પ્રસિદ્ધિમાં આવ્યું.

સંવત ૧૯૪૯ માં ચિકાગા(અમેરીકા) માં માટી ધર્મસભા મળી, જેમાં છસા નુદા નુદા ધર્મીના પ્રતિનિધિએ ગયા હતા, તેમાં જવાનું મહારાજ સાહેબને પથુ આમંત્રથ

#### શ્રી. મગનલાલ દલપતરામના સંક્ષિપ્ત પરિચય

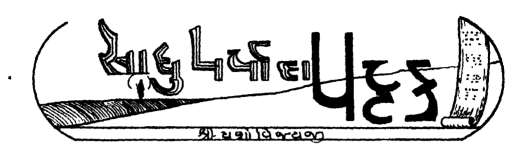
આવ્યું. તેઓ સંવેગી સાધુ હોવાથી ત્યાં જવા અશકત હોવાથી રા. રા. વીરચંદ રાધવછ ગાંધીને તેમના પ્રતિનિધિ તરીકે માકલવા મહારાજ સાહેળના દઢ વિચાર થયા. આ વખતે મુંબઇના સંઘ વિરુદ્ધ પક્યો અને કાઇપણ રીતે રા. વીરચંદ ગાંધીને ન જ જવા દેવા એવા મમતમાં આવી ગયા. આ વખતે શા. મગનલાલ દલપતરામે ઘણા પ્રયાસ કરી, દરેક શેઠીઆઓને મળી, સમજાવી, સારી રકમની મદદ મેળવી હતી અને ગુરુભક્તિની સચાટ છાપ પાડી હતી, અને પાતે પણ પાતાના ગજા કરતાં વધુ સારી જેવી રકમ ભરી મહારાજ સાહેબની ઇચ્છા પાર પાડી હતો. આ રીતે ભાઇ વીરચંદ ગાંધીને ચિકાંગા ધર્મસભામાં માકલી આપ્યા હતા.

જયારે ભાઈ વીરચંદ પાછા આવ્યા ત્યારે લાેકા શ્રી. વીરચંદને સંઘળહાર મૂકવાની વાતા કરતા હતા તે વખત, જાહેર હિંમત અતાવી, તમની સાથે ખાવા-પીવાના સંખંધ રાખી, તમજ ભાયખલામાં ખસા પરાશાઓનું જમણ કરી, ભાઇ વીરચંદ સાથે સંપૂર્ણ વહેવા? ચાલુ કરી, શા મગનલાલે વિરાધ પક્ષવાળાઓને ખાલતા બંધ કરી દીધા હતા.

ખાનગી જીવનમાં પહ્યુ મહારાજ સાહેખની આજ્ઞાનું તેઓ સંપૂર્ણ રીત પાલન કરતા. તે વખતે અમદાવાદમાં મિલા ઘણી એાછી હતી અને શા. મગનલાલની આળરુ, ઇજ્જત, આવડત સારી હાવાથી તેમના મિત્રા તેમજ સંગંધીઓએ એક મિલ કરવા ઘણા આગ્રહ કર્યો હતા, પણ મિલ કરવામાં પંદર કર્માદાનના મહાદાષ આવે છે તેથી તેમણે બધાને સાદ ના કહી. ગુરુનાં વચન પર શ્રદ્ધા હાવાથી માટા આર્થિક લાભ તેમણે જતા કર્યા.

મરે નહીં કાઇપણ દવા પાતાને નહિ આપવાને પાતાના પુત્રાને કરમાવ્યું હતું. તેમના મૃત્યુના ર—3 કલાક પહેલાં તેમના એક પરધર્મી મિત્ર તિબચતની ખબર કાઢવા આવ્યા. તેમની મહું મ પર ઘણી શ્રહા અને લાગણી હતી. ત્રીસથી વધુ વર્ષના સંખંધ હતા. મહું મ જે કંઇ કહે તે તેઓ માનતા. તેમને પાતાની પાસે બાલાવીને મહું મે વિનંતિ કરી કે તેમના માનની ખાતર એક કંદમૂળના કાયમને માટે ત્યાગ કરા. આ શબ્દા તે મિત્રે તરત વધાવી લીધા અને કંદમૂળત્યાગની પ્રતિજ્ઞા લીધી. આવા અનેક દાખલા તેમના જીવનમાં બન્યા હતા. પુત્રો, પુત્રી, પાત્રા વગેરે ખહાળા વિસ્તાર મૂકી સંવત્ ૧૯૬૨ માં તેઓ દેવલાક પામ્યા. તેમના વિસ્તારમાં તેમના પાત્ર રા રમણીકલાલ કેશવલાલ અવેરી હાલ મુંબઇની હાઇકાર્ટના સાલિસિટર તરીકે મેસર્સ અવેરી કુંપનીના નામથી રા. માહનલાલ ભગવાનદાસ અવેરી સાથે ભાગમાં ધધા કરે છે.





[પ્રાતઃસ્મરણીય પૂજ્યપાદ મહેાપાં આવે શ્રીમ મારાવજયજી વિક્રમની ૧૭ મી સદીના અંતે અને ૧૮ મી સદીના પૂર્વાર્ક્ષ યાં એક મહાન્ વિભૂતિ થયેલ છે તે દરમ્યાન આચાર્ય શ્રી હીરવિજયસરિની પટ્રપર પરામાં વિજયદેવસ્સિના સ્વર્ગવાસ પછી અને તેમના પહેલાં યુવરાજ આચાર્ય શ્રી વિજયસિંહસ્સિનો સ્વર્ગવાસ થઈ ગયેલ હોવાથી વિજયપ્રભ નામના આચાર્ય ગચ્છનાયક તરીકે હતા. તેઓ બહુશ્રત કે વિદ્વાન્ નહોતા. તેમની સાથે મતભેદ રહેતા. સાધુસમુદાયની સ્થિતિ છિન્ન ભિન્ન થઈ હતા. વિજયદેવસ્સિના સમયમાં જ બીજ આચાર્ય વિજયતિલક્સ્સિરિસ્થપાયા ને તેમના વિજયાબું દસિર સં. ૧૭૧૧ સુધી હયાત હતા અને દેવસરિગચ્છ ને આબું દસિરિગચ્છ એમ બે ગચ્છબેદ થયા હતા. બીજી અનેક ઘટના બની હતી. તેવા સમયમાં શ્રીમાન્ યશાવિજયજી અને અન્ય સંવેગી સાધુઓએ મળીને સાધુસમુદાય માટે મર્યાદાપટક કર્યો હતો તે મને વીજાપુરના શ્રી બુહિસાગરસરિસ્થાપિત જૈન જ્ઞાનમંદિરમાંથી હમણાં પ્રાપ્ત થવાથી અને તે અત્યારસુધી અપ્રકટ રહેલ હોવાથી અત્ર પ્રસિદ્ધ કરવામાં આવે છે—સંપાદક.]

### ९० ॥ श्री वीतरागाय नमः ॥

સ વેગી સાધુસમુદાયયા વ્યવહાર–મર્યાદાના બાલ લિખિયે છીઇ:-યથા— ૧ પદસ્થ આચાર્ય, ઉપાધ્યાય વિના નાણું અંગપૂજા ન કરવી.

- ર પદસ્થ વિના સોનેરી રૂપેરી સાજનાં ઝરમર ચંદુઆ બ ધાવવા નહિ.
- 3 જેશ પ્રતિબાધ્યા હાય તેશુ શિષ્ય તેહને દેવા પદસ્થને પૂછીને.
- ૪ કાઇ શિષ્ય ગુરુથી દુમણા થઇ પર સંઘાડામાંહે જાય તિવારે તેહના ગુરુની આજ્ઞા વિના તેણું ન સંગ્રહવા અને વડેલહુડે વ્યવહારિં વાંદવા પણ નહિ અને ગુરુના અવર્ણવાદી પ્રત્યનીકતા કરીને જાય તિવારે વેષ લેઇને કાઢી મુંકવા.
- પ આચારિયા યાેગ વિના વ્યવહારી ગીતાર્થ આહારપાણી આથ્યા ન લેવા, રાગાદિ કારણે જયણા
- દ સામાન્ય યતિએ અધિક વસ્તુનું પુંઠીયું ન રાખવું, પદસ્થે પણુ યથાયાગ્યપણું કારણુ જાણુ ૪ માસ ઉપરાંતે ન રાખવું, પર્વદિને દૃષ્ટિ પડિલેહણુ કરવી.

235233 75

#### સાધુમર્યાદા~પટ્ક

- ૭ માસકલ્પ પાલટવા તે જિહાં ગાત્રરી વસતિ સ્થંડિલ ભૂમિકા પલટાઇ તિમ પાલટવા, રાગાદિક કારણે જયણા.
- ૮ હાજા પટેલની પાલે નવા ફતાની પાલ\* મધ્યે કારણ વિના ચામાસું ન રહેવું, બીજે સ્થાનક પણ ત્રસ જીવાદિ વિશેષ હાેય તિહાં ન રહેવું.
- ૯ તથા એક સામાચારીએ એક માંડલીના એક પરિભૃતિને ઘેરે ઉપરાઉપરી ન જવું.
- ૧૦ તથા સામાન્ય યતિએ સ્ત્રિયાદિકને ઘરે જઈ ભણાવવું નહી, **આલાપસંલાપ ન કરવાે,** જો અક્ષરાદિક પૂછે€ા ઉપાશ્રય મ<sup>દ</sup>યે કહેવાે.
- ૧૧ તથા સામાન્ય યતિએ ૧૦૦૦ શ્લોકથી અધિક લખાવલું નહી, તે પિણુ **લેખકને ઘરે** જાલું આવલું નહી, પુસ્તક વેચાતા લેવા આશ્રી પણ ક્રયવિક્રય ગૃહસ્ય **હાયે કરવા** કરાવવા પણ સ્વયં સચર્તાન કરવા
- ૧૨ તથા વધા વર્ષ ૬૦ દીક્ષાપર્યાય વર્ષ ૨૦ તથા ૧૨ વય વિના એકલે જાલુ આવલું, સિયાદિકને ભણાવલું નિષેધ, રાગાદિ કારણે જયણા ઉપાશ્રય મધ્યે આવ્યાને બાલાવવાની જયણા.
- ૧૩ તથા થાપના ઘર કલ્પીત હાય તિહાં નિત્યે આહાર અર્થે ન જાવું.
- ૧૪ તથા પરિણાતીના ( પરજ્ઞાતિના ) સંઘવી થઇ સચિત્તપરિહારિ પ્રમુખ છ-રી પાલતા ન હૈાય તે સાથે યાત્રાએ ન જાવુ, કારણે જયણા
- ૧૫ સ્થલ ભંડારનું પુસ્તક પરગામે લેઇ ન જાવું, કાગ્ણું લેઇ જાય તા ૪ ગૃહસ્થને પૂછીને લેઇ જાવું, વર્ષ ૨ મધે પાહચાડલું.
- ૧૬ સામાન્ય યતિએ સ્ત્રીને આલાયણ ન દેવી
- ૧૭ તથા વડલહુડાઇ વ્યાવરન વિધિ સાચવવા અને જો કદાચિત વ્યાનાદિક ૨૬ નાે વડેરાને કર્યાની જયણા.
- ૧૮ પરણાતિ( પરજ્ઞાતિ )માં સમગ્ર ઘર થયા વિના સાધારણાદિ ન લેવું, પર–સમવાયી ગુણાનુરાએ આવે તા તે સમવાયની સ્થિતિમર્યાદા દાનાદિક છંડાવવું નહિ.
- ૧૯ તથા જે આવીને ક્રિયાવ્યવહારમાં ભલાઇ તહેને નિ:પરિત્રહીપણું અને યાગાદિ ક્રિયા સકલ વિધિ માટા મર્યાદાપટ્ટક પ્રમાણ સાચવતા બાણોએ તો એક માંડ**લે આહારાદિ વિધિ** સાચવવા, અન્યથા તહેને આહારાદિ દેવા પણ તે પાસે અણાવવા નહિ.
- ર૦ જિવાર લગેં ( જ્યાંસુધી ) ગછતાયકના દિગ્બંધાદિ કરીએ તેણું સંબંધ ટા**ત્યા ન હોય** તિવાર લગેં ( ત્યાંસુધી ) તે ગ<sup>ર</sup>છનાયક મીલ્યે સંજાય માંડલી અને શબ્યા અને પાખિ ખામણાદિક વ્યવહાર સાચવવા અને ક્ષેત્રાદિ શયણસ્ય વયવહાર ગાેચરી પ્રમુખ આડ્રી નક્ષત્ર પહેલાં જવાઇ ઇત્યાદિ વ્યવહાર સાથે આદેશ સાચવવા અને ગ<sup>ર</sup>છનાયક ગામ મધ્યે છતેં મભાતે વ્યાખ્યાન ન માંડલું, કારણે પાછલે પ્રહરે માંડે તો ના નહિ.
- ર૧ અને ગ<sup>2</sup>છતાયકે ગછસંબંધ ટાલ્યા પછી માંડક્ષી વ્યવહાર નહિ મિલ્<mark>યે ફેદાવંદાંન</mark> \* આ બંને પાળ અમદાવાદમાં વિશ્વમાન

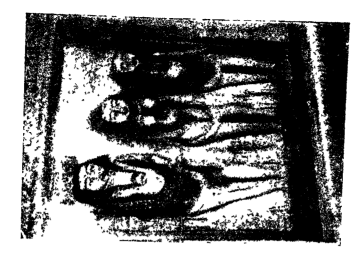
#### શ્રી. માહનલાલ દલીચંદ દેશાઇ

- (દે'ટાવંદન) વ્યવહાર કરવા, લાકસમક્ષ અવર્ણવાદ ન કહેવા, પૂછે તેહને કહેવું જે અમ્હાને ભિન્ન કર્યા છે તે માટે અલગા રહીએ છે.
- ્રર તથા પાત્રે બેઠાં આહારાદિકાર્યે તથા અકુદિપણું ઘંડિલાદિકાર્ય તથા અગાઢ કારણું \* એકલાં જાવું પણ અન્યથા એકલાં જાવું નહિ.
- ર૩ તથા સામાન્ય યતિએ વાટે વાલાવવા (વાળાવા) ન લેવા, વિશેષ કારણે જયણા ગૃહસ્થાદિક સાથે આવીને લીએ તા ના નથી.
- ર૪ તથા સંવચ્છરી પડીકમ્યાર્ધ સંવછરી દાંને સ્વસમવાયી પરસમવાયી ટાળવા નહી અને તીર્થ કરની ભક્તિની સ્વગચ્છી પરગચ્છી ન જોવા, ગુણાનુરાગ બંધનઇ અગીકાર કરવા.
- રપ તથા દેવદ્રવ્ય, જ્ઞાનદ્રવ્ય, સાધારણદ્રવ્યની વિશુદ્ધતા જાણીએ તેહનું સાંહ્રમીવચ્છલ લેવૂં કારાવવૂ જ્ઞાતિ વિવાહાદિક તો જિનધર્મની શાભા દિસે તિમ વર્તવું. ગૃહસ્થને એ રીતે પણ તિહાં સાધુએ જાણી અધલ સામલ કરી પક્ષપાત ન કરવા.
- રક અને કાેઇ યતિએ ગૃહસ્થને છ દે પ્રવર્તીને ગછગછનાયકથી વિષરીતપણે કરી પાતાના પક્ષપાત ન કરવા અને ગુણાનુરાએ રાગી યથા ગૃહસ્થ તે પણ પાતાના ધર્મ રહે તે તહેને જણાવલુ પણ તહેની વૃત્તિ ભાજે એમ વ્યુક્થાહિત ન કરવા.
- રાષ્ટ્ર તથા રાત્રે ધર્મ જાગરિકાની થાતી હાય તિહાં યતિએ ન રહેવુ, ગૃહાંતરે શ્રાવક ધર્મ જાગે તા સાંભલે, ઊદેરી જાવુ નહિ અને દિવસ શ્રાવિકા ગીતગાનાદિ કરે તા સાંભલે અને રાત્રે શ્રાવક ધર્મજાગરિકા કરે તા સાંભલે અને માસકલ્પાદિ ગૃહે પાલટતે પદસ્થાં-દિકને પણ અવિકાર ધર્મજાગરિકા ગૃહાંતરે કરે પણ એક વસતિમાં ન કરે અને કાૈઇ વિશેષ કાર્યે લાભાલાભ દેખીને તા ના નહિ.
- ૨૮ સામાચારી ગુરુપરંપરાગત શ્રાવકને ઉપધાન વહ્યા વિના માડલીમધ્યે આદેશ વિશેષ પર્વે ન દેવા, સાહમીવછલાદિ વિશેષ યાગે ના નહી.
- ર૯ સાધ્વી ન કરવી, કદાચિત સ્વયંબ ધિની હોય તો ૪૦ વર્ષ પછી દેવાની જયણા અને પર-ગચ્છી આવે તો વહેરાને પૂછીને રાખવી.
- 30 ગીતાર્થ ( થયા ) વિના વ્યાખ્યાન ન કરવુ. જઘન્યથી સમવાયાંગ સૂત્ર ગમા મેલવી જાણે, સંસ્કૃત ભાષા નિપુગુ, શ્રદ્ધાવંત, શુદ્ધ પ્રરૂપક, ભાષા કુશીલ નહિ, સુશીલ ગ<sup>ર</sup>છનાયકના દિગ્ભધી તે ગીતાર્થ વ્યાખ્યાન કરવાના અધિકારી. એકલી શ્રાવિકાની પર્પદા આગલે વ્યાખ્યાન ન કરવું, રાગાદિક કારણે જયણા.
- **૩૧ વિશેષ કા**રણુ વિના **પ**હેલી ૬ ઘડી દિન પાછલી ૪ ઘડી મ<sup>દ</sup>યે આહાર ન કરવાે, વસતિ **આહિ**ર ન નીકળવું, કારણુવિશેષે વડાને પૃછીને જાવાની જયણા.
- 3ર માંડક્ષી વિના વિગયાદિ સરસ આહાર ન કરવા, પારણાદિકને કામે શીતલ ભક્તા-દિકની જયણા.
- 33 ષટ્પર્વીએ વિગય ન લેવી, વિશેષ તપાદિકની જયણા

#### સાધુમર્યાદા-પદ્રક

- 3૪ વસતિ પાતાની નિશ્રાએ ન કરવી અને બીજાને ઉતરવાના એક સમાચારીનાને બાધ ન કરવા, પાત્રાદિ ધર્મોપકરણ નવદીક્ષિત મનારથે વેચાતાં લીએ પણ પાતાની નિશ્રાએ ન લેવાં.
- 3પ શિષ્યાદિક લેતાં ધનાદિકની સહાય કરવી તે દીક્ષા લીધા પછી તે ગુણવંત થયા જાણી તેહના સંખંધા શ્રાવકને શાસનશાભા માટે ધર્મરુચિ પ્રાણી તે સહાય કરે પણ યતિએ તેહની ઉદીરણા ન કરવી અને પહેલાં સાહાય દ્રવ્યનું કરાવીને દીક્ષા ન દેવી; નવદીક્ષિત શિષ્યને ગૃહસ્થ ગૃહસ્થિણી સાથે આલાપસંલાપ ન કરવા, ગૃહસ્થ ગૃહે ભણુવા–ભણા-વવાદિકે જાવાના શ્રાસંગ ન કરવા દેવા.
- 3૬ વસ્ત-પાત્રાદિકના ખપ હાય તિવારે (ત્યારે) જે પ્રવર્ત્તક હાય તેહને કહેવું, વડલહુડાઇ વસ્ત્ર કરાવવી કલ્પક ૧, કાંખલી ૧, ચાલપટ ૧, સંથારીયું ઉત્તરપટો ૧, લું છેથા ૧, મુહપત્તિ ૨ અને પાત્રાંનાં ઉપગરણ પાત્રા સામાન્ય યતિને ઢાકણા સહિત ૫ તથા ૭ પટ( પદ )સ્થને વિશેષ કામેં અધિકની જયણા. પાત્રાં પણ કાલાં રાગાન વિના રાખવાં. પદસ્થને આહારનું તથા પાણી પીવાના ચેતના સફેદ વર્ણે રાખવા.
- 30 તથા નવદીક્ષિત શિષ્યને વિશેષ જ્ઞાન તપ વેચાવચાદિ કલા ગુણ નીપના વિના સંસારીયા મધ્યે વિદ્વાર ન કરવા.
- ૩૮ તથા અવધાદિક ૬૦૫ એકના ગૃહધી લેઇ સ્વનિશ્રાએ ગૃહાંતરે ન મુકવા.
- ૩૯ તથા કુણું ( કેાઇએ ) સ્વસમાચારીના ગીતાર્થ તથા સ્વપરિણતિ સમુદાય મુકીને અપર-મત ગચ્છના યતિ પાસે ભણુવા ન જાવું.
- ૪૦ સાત ક્ષેત્રમાંને નામે દ્રવ્ય જે શ્રાવકે કર્યા હાય તિહાંથી લઇ અપર શ્રાવક પાતાના મેલાપી હાય તિહાંને ઘેર યતિએ ઉદીરહ્યા કરી મુકાવવા નહિ, ગૃહસ્થ મલી મૂકે તે વારુ; તીર્થાદિકને ઠામે વિશેષ કારહ્યું જયહ્યા.
- ૪૧ તથા વિદ્યમાન ગ<sup>ર</sup>છનાયકે સબધ ટાલ્યાે હાય તાેહે પણ અપરગ<sup>ર</sup>છનાયકને ન આશ્રયા હાેય તિહાંલગે ( ત્યાંસુધી ) ગ<sup>ર</sup>છ તથા ગીતાર્થની નિશ્રા ન સુકવી, દિગ્બંધ તેહના રાખવા અને જો અપરગ<sup>ર</sup>છનાયક કરે તે પણ પાતાના ગુરવાદિકના અનુયાેગ હાેય તે પરંપરાના ગ<sup>ર</sup>છનાયક પંચ સંમત સૂરિમંત્રના પીઠ સંસ્થાપનયુક્ત કરીને તેહ નિશ્રા પણ વર્જવી.
- ૪૨ તથા એક સામાચારીના ગીતાર્થ એક વસતિ મધ્યે હાય તા વડલહુડાઇએ પટીઉ **ના**વું પણ ગૃહસ્થને પક્ષપાતે કલેશ ઉદીરવા નહી, તેહની આજ્ઞાથી વ્યાખ્યાનાદિકના વ્યવ-હાર સાચવવા.

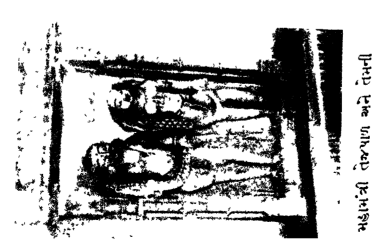
ઇત્યાદિક મર્યાદાપટ્ક સર્વ સંવેગી સમુદાયેં પાલવા-પલાવવા વિશેષ ભાલ શ્રી જગથંદ્ર-સ્વિકૃત માટા પદ્રાથી જાણવા, તદનુસાર શ્રી આણું દવિમલસ્વિપ્રસાદિકૃત ૫૭ ભાલ, ૧૦ શ્રીહીરવિજયસ્વિપ્રસાદીકૃત ૩૬ બાલ, ૧૦૦ શ્રી વિજયદાનસ્વિપ્રસાદીકૃત ૩૫ ભાલ એવં ભલી રીતે મર્યાદા પાલવી. અત્ર ૫ં. જયસામગણીમતં, ૫ં૦ જસવિજયગણી ગ૦, સત્યવિજય ગ૦, ઋહિવિમલ ઋ૦, મણીચંદ્ર ઋ૦, વીરવિજય.



મકામંત્રી વસ્તુપાલ અને તેમની યન્ને સ્ત્રીઓ.



मदाम त्रीक्षः श्री विभगशाद



પત્ની અનુપમા દેવી.



र्भामोद्रमास नती र देशामी BAIL छ -Advocate

િમળ ખિકાનેરવાસી નાદદા કુટું ખના કલકત્તા વગેરે સ્થળ વ્યાપાર ખેડતા સાહિત્યરસિક શ્રીયુન અગરચન્દ નાહટા અને ભાવરલાલ નાહટા કે જેમળે 'યુગપ્રધાન શ્રો જિનચંદ્રસરિ ' એ નામના જીવનચરિત ગ્રથ પરિશ્રમપૂર્વક ખને તેટલા સપ્રમાણ લખીને હમણાં પ્રકાશિત કર્યો છે તેમના તરકથી ' ઉપાધ્યાય શ્રી સિહિચંદ્રમણિવિરચિત મહાયાધ્યાય શ્રી ભાનચન્દ્ર ગણિ પ્રભાવક પુરુષ-ચરિત મહાકાવ્ય 'ના પ્રત બિકાનેર પ્રસ્તકલ ડારમાથી મેળવી મને મારી વિનતિથી પૂરી પાડી છ તે માટે તમના ઉપકાર માનુ છું. તે પ્રત ચરિત્રનાયક ભાનચદ્ર ગણિ શિષ્ય દેવચન્દ્ર ગણિ પંહિત વિવેકચન્દ્ર ગણિ શિષ્ય મૃતિ ગુણચંદ્રે લખી છે. આ ચરિત સિદ્ધિચંદ્ર કે જેણે પ્રાય. વૃત્તિકાર-/શિકાકાર તરીકે ઘણા ગ્રથા પર વૃત્તિએ રચી છે તેની સ્વતંત્ર કૃતિ છે. આખા ગ્રન્થ સંસ્કૃત ભાષામાં કાવ્યબદ્ધ છે. ભાષા માટા માટા ( high sounding ) શબ્દાેથી પૂરિત છે અને તે કત્તાંન પાંડિત્ય ખતાંવ છે. તેમા અકબર અને જહાંગીર બાદશાહના દરભારમાં ૨૩ વર્ષ રહીને જે ઘટના ખતી તેનું મુખ્યત્વે વર્શન છે. કયા અને કેને ત્યાં જન્મ ? ક્યારે અને કયા દીક્ષા ! વગેરે હડીકત લેશ માત્ર આવતી નથી ઋષભદાસના હીરસ્ટરિરાસમાંથી જણાય છે કે ભાનચદ્ગ તે મળ સિહ્સપરના વિશક રામછ અને રમાદેના પત્ર ભાષાછ. તેના વિડિલ ભાઇનું નામ રગજી. ખંતે ભાઇએ!એ સાથે દીક્ષા લીધી. આ વડિલ ભાઇનું દીક્ષા-નામ રંગચદ્ર હતું એમ આ ચરિત પરથી જણાય છે. સિદ્ધિચંદ્ર પણ એક ઇબ્યપુત્ર-વણિકપુત્ર હતા ને ગૂજરાતમાં દીક્ષિત થયા હતા. આ રીતે ભાતુચદ્ર ને સિહિચદ્ર તળ ગૂજરાતના હતા. એ ગૂજરાતીઓએ મહાન વિદ્વત્તા અને પ્રતિભા ખતાવી માગલ બાદશાહના દરબારમાં ભારે સન્માન અને લાગવગ મેળવ્યાં હતાં અને શાસનપ્રભાવનાના કાર્યો---શત્રુંજય પર લેવાતા કરતે રદ કરાવવા વગેરે-કર્યાં. એ મહત્ત્વની વાત છે. --સંપાદક. ]

અકળરના દરભારના વિદ્વાના-સંતા-એાલિયા વગેરૈના પાંચ ભાગ આઇને અકળરીમાં પાડેલ છે તેમાં પ્રથમ વર્ગમાં પાતાના સીતારાના પ્રકાશમાં બાહ્ય તેમજ આંતરિક વસ્તુ-એાના ગુપ્ત ભેદા–રહસ્યા જોઇ શકનારા અને પાતાની સમજ તથા દષ્ટિ–વિશાળતાથી

## શાસન-પ્રભાવક ગુરુ-શિષ્ય ભાનુચંદ્ર અને સિદ્ધિચંદ્ર

વિચારના પ્રદેશા જાણી શકનારાના મૂક્યા છે ને તેમાં જૈનામાંથી માત્ર તપાગ છતા પ્રસિદ્ધ આચાર્ય શ્રી હીરવિજયસ્રિને અન્ય જૈનેતરા સાથે મૂકેલ છે; જ્યારે પાંચમા વર્ગ નકલ (પુરાવા) પર આધાર રાખતા વિજ્ઞાનાને સમજનારાઓના છે તેમાં જૈનામાંથી માત્ર છે જ વ્યક્તિ નામે વિજયસેનસ્રિ અને ભાનુચંદ્ર (ભાણુચંદ્ર)ને અન્ય સાથે મૂકેલ છે. આ ભાનુચંદ્ર એક સમર્થ પ્રભાવશાળી વ્યક્તિ હતા અને તેના શિષ્ય નામે સિદ્ધિચંદ્ર પણ મહાવિદ્ધાન્ હતા. અંને ઉપાધ્યાય પદનીથી વિભૂષિત હતા. એ છે ગુરુ-શિષ્યે સાથે રહી માગલ સમાટ્ અકખર અને જહાંગીરના દરખારમાં ભારે પ્રભાવ પાડ્યો હતો. તે અંનેના જીવન, લેખનકાર્ય વગેરે સંખંધી કંઇ વિસ્તારથી જણાવવાના આ લેખના પ્રયાસ છે. ટ્રંકમાં બાણુવા માટે જીઓ મારા ' જૈન સાહિત્યના સંક્ષિપ્ત પ્રતિહાસ ' પૃ. પ૪૯–૫૨, ૫૫૪, ૫૫૮, ૫૯૫–૬.

સદ્ભાગ્યે ઉક્ત સિદ્ધિચંદ્રકૃત ઉક્ત સ્વગુરુ શ્રી ભાનુચંદ્રનું જીવનચરિત સંસ્કૃત મહાકાન્ય તરીકે કાન્યબદ્ધ મળી આવ્યું છે અને તે પણ ભાનુચંદ્રના શિષ્ય દેવચંદ્રના શિષ્ય ગુણુચંદ્રના હસ્તાક્ષરે લખેલી પ્રતમાં, તથી ઘણી વિધસનીય અને અપ્રકટ હકીકતા ઉપલબ્ધ થઇ શકી છે. પ્રત અતિ શુદ્ધ તા નથી પણ પ્રાય: અશુદ્ધ છે, છતાં પરિશ્રમ લઇ, બને તેટલી કાળજી રાખી તેના સાર અત્રે આપવામાં આવે છે.

પ્રથમ ઋદ્રષભદેવ, શાન્તિનાથ, નેમિનાથ, પાર્શ્વનાથ અને વર્ધમાન પ્રભુતી સ્તુતિ કરી જેતું પાતે વર્ધુન કરી શકે તેમ નથી એવા સ્વગુરુ ભાતુચંદ્ર વાચકનું વર્ધુન પ્રગલ્ભતાથી કાવ્યમાં આપવાતું સાહસ કરે છે: તે ભાતુચંદ્ર કેવા હતા તે પ્રથમ જ લ્યો ૧૨ નંખરના શાર્ફ્સ છંદમાં જણાવે છે:—

यः सर्वार्थसहस्महस्रमहसः शुद्धा सहस्राभिधाः,
शाहि श्रीमद्कव्वरक्षितिपतेरध्यापयामासिवान्।
यस्मै सोऽपि समस्तजन्तुहननव्याषेध शुत्रुंजयक्षोणिशृत्करमोचनप्रभृतिकृत् प्रादात्स्फुरमानकम् ॥ ५ ॥
स्वेनाष्ट्रति वसंतराजविष्टती वृत्तिश्च काद्म्बरी,
श्रीसारस्वतष्ट्रत्यश्च विष्टतिः काच्यप्रकाञ्चस्य च।
नाम श्रेणिविवेकपूर्वकविलासमन्थष्ट्रती तथे—
त्यादिन्यो रचयांचकार कविरमन्थाश्च निर्वन्थराट्॥ १० ॥
सर्वे निर्विषयीकृता यतिजनाः श्रीमित्रहांगीरभू—
भन्नी गूर्जरमण्डले स्वस्वविषे सत्कृत्य यः स्थापितः।
श्रीमद्वाचकसिद्धिचंद्रगणियुग्युक्तं युगान्ते मकत्,
कैलाशान्वितमेकतो परमगं कं कं न चाकम्पयत् १ ॥ ११ ॥

#### શ્રી. માહનલાલ દલીયંદ્ર દેશાન

स श्रीवाचकभानुचंद्रमुनिपः प्राप्तप्रतिष्ठोऽभवत् . शाहि श्रीमद्कुब्बर्नरवरं सम्बोध्य सो भाग्यभूः । तस्माचाईतशासनस्य महिमा त्यथै यथा पप्रथे, तद्वृत्तान्तरुवः सवर्णनिकरेरुत्कर्णमाकर्ण्यताम् ॥ १२ ॥

— જેશું સર્વાર્થ સાધક એવા સૂર્યનાં સહસ્ર નામા શુદ્ધ રીતે પાતશાહ શ્રી આકખ્ખરને પઢાવ્યા, જેને તે આકખર ખાદશાહે જ સર્વ જીવના વધના નિષેધનું, શત્રું જય ગિરિ પર કર માફ કરવા આદિનું ફરમાન આપ્યું,

જે નિર્બન્થરાજે ખેનાવૃત્તિ<sup>૧</sup> (?), વસંતરાજ શકુન પર વૃત્તિ<sup>ર</sup>, કાદંબરી પર વૃત્તિ<sup>3</sup>, સારસ્વત વ્યાકરણુ પર વૃત્તિ<sup>8</sup>, કાવ્યપ્રકાશ પર વૃત્તિ<sup>4</sup>, વિવેકવિલાસ શ્રંથ પર વૃત્તિ<sup>6</sup> આદિ અનેક રુચિર શ્રંથા ર<sup>2</sup>યા અને જહાંગીર બાદશાહે સર્વ યતિઓને દેશ- બહાર કર્યા ત્યારે જેણે સત્કૃત્યથી સ્થાપિત કરી, વાચક સિહિચંદ્રને સાથે રાખી મહાન્ પવનની પેઠે કંપાવ્યા (?)

તે વાચક ભાનુચંદ્ર કે જેણે અકબ્બર ખાદશાહને સંગાધી પ્રતિષ્ઠા પ્રાપ્ત કરી હતી અને આઈત( જૈન )શાસનના મહિમા વિસ્તાર્યો હતા તેના લેશમાત્ર વૃત્તાંત થાડા અક્ષરામાં કહું છું તે સાંભળા.

પછી કાલિન્દી( યમુના ) તટે આવેલ ઉશ્રસેનપુર( આગ્રા )નું ( ૧૩–૩૮ ), અકળ્ખરનું ( ૩૯–૬૫ ), તેના મિત્ર શેખ અણુલફજલનું ( ૬૬–૭૭ ) વૃત્તાંત આવે છે. તે શેખને દંડનાયક ખનાવી સેના સાથે પાતાના પુત્ર મુરાદ સામે માકલ્યા, તે મુરાદ મરણ પામ્યા એટલે શેખને 'દલથંસન ' ની પદવી આપી એમ શેખના તે વર્ણનમાં જણાવ્યું છે.

૧ ખેનાવૃત્તિ-'ખ' એટલે આકાશ, ' ઇન ' એટલે સ્વામી એટલે સૂર્ય પર વૃત્તિ, તે સૂર્ય સહસ્ર નામમાલા હાય યા સૂર્યનાં નામા પર વૃત્તિ હોય. ઉક્ત સૂર્ય સહસ્ર નામની પ્રત મળે છે. અપ્રસિદ્ધ છે.

ર એટલે વસંતરાજકૃત શકુન શાસ્ત્ર પર ટીકા કે જે સં. ૧૯૪૦ માં શિલાછાપમાં મુંબઇના જગદીશ્વર શિલાયંત્રમાં જયપુરના જ્યોતિર્ધર જટાશંકરસુત શ્રીધરે છપાવી. શિરોહીમાં અખયરાજ ( બીજો કે જે સુલતાનસિંહ પછી રાજસિંહ પછી ગાદીએ આવ્યો, પૃત્યુ સં. ૧૭૩૦. વિશેષ માટે લુએ શિરોફી का इतिहास પૃ. ૨૪૯–૨૬૨.)ના રાજ્યમાં રચી તે સિહિયંદ્રે સંશોધી.

<sup>3</sup> પ્રસિદ્ધ (નિર્ણયસાગર પ્રેસ મુંબઇ). તેના પૂર્વાર્દ્ધની ટીકા, જ્યારે ઉત્તરાર્ધની ટીકા સિદ્ધિચંદ્ર કરેલી છે.

૪-૫ અપ્રસિદ્ધ અને અનુપલબ્ધ.

૬ સ<sup>-</sup>. ૧૬૭૧ માં રચેલી, ને સ<sup>-</sup>. ૧૬૭૮ માં લખાયેલી પ્ર. કાંતિવિજયજીના ભ<sup>-</sup>ડારમાં છે.

એક વાર અકબરે ગુજરાતથી આવનારા સામન્તાને પૃછ્યું કે ગુજરાતમાં તપસ્વી. નિ: સ્પૃહ, દાન્ત, સામ્યમૂર્ત્તિ, જિતન્દ્રિય એવી વ્યક્તિ કહી સાંભળી કે જોઇ છે? શ્રી હીરસરિજી તેવા છે એમ સંભળાય છે એવા ઉત્તર મળતાં ગુજરાતના સુખા સાહિખ-ખાન<sup>૧</sup> ઉપર કરમાન માકલ્યું કે તમને આગ્રે માકલવા. સુખાએ રાજદ્રંગ( અમદાવાદ )ના શ્રાવકોને પૂછતાં હીરસૂરિ ગાંધાર ળંદર છે એમ જાણી ત્યાથી તેડાવ્યા. આચાર્ય અહ મ્મદાવાદ આવ્યા. સાહિષ્યખાન સાથે સાહદુગાષ્ટિ કરી. વાહનાદિ વસ્તુઓ લેવાની ખુબ વિનતિ સૂળાએ કરી પણ આચાર્યે જૈન નિ:સ્પૃહ સાધુ હાઇ કંઇપણ ગહુણ કર્યું નહિ. ઉપાશ્રયે આવી પ્રસ્થાન કરી ક્રમે કત્તંપુર (સીક્રી) આવ્યા. અનેક વાદ્યના નિર્ધોષવઉ શ્રી સંઘે અને સ્થાનસિંહ પ્રમુખ સર્વે એ સન્માન કર્યું અને મુદ્રાવંઠ તેમની અંગપૂજા કરી. તે જ દિને અખુલફ જલદારા અકબર પાદશાહ સાથે મેળાપ થયા. દયામૂલ ધર્મ સાંભળી શિકારના શાખીન બાદશાહ કામળ ચિત્તના થયા અને આચાર્યના દર્શનથી સંતુષ્ટ થઇ, હાથ જોડી કહ્યું: 'આપ નિ:સ્પૃહને બીજુ શું દાન ઉચિત થાય ? અમારા મહે-લમાં જૈન પુસ્તકલાંડાર છે તેને ગહુણ કરી અનુગઢ કરા. ' આટલું બાલતાં તે ચિત્કાેશ ( જ્ઞાનભંડાર ) લઇ આવી તેના અધિકારીએ અર્પણ કર્યો. પછી બાદશાહ પુન: બાલ્યા: 'આપને અમારી પાસેથી જે કંઇ લેવાનું ઇષ્ટ હાય તે અનુગ્રહ કરી લ્યા ' ત્યારે સૂરિએ પર્યુ પણ પર્વના આઠ દિનામાં સર્વ જન્તુની અહિંસા પળાવવાની યાચના કરી, એટલે ખાદશાહે તે દિવસા તથા ગાર પાતાના તરકથી અન્ય એમ બાર દિવસા તે માટે કરી આપ્યા. આમ ખાદશાહુ સાથેના મેળાપથી લાભ થયા તે દેશમાં વર્ષા ગાળી, ત્યાં શાન્તિચંદ્ર ઉપાધ્યાયને મૂકી ગુજરાત પ્રત્યે હીરસૂરિએ પ્રયાણ કર્યું, અને રસ્ત સર્વ ગામને પ્રતિબાધ આપતા પાતે ગુજરભૂમિમાં આવ્યા. સૂરિના ગમન પછી બાદશાહ લાભપુર (લાહાર) આવ્યા.

બીજો સર્ગ - અહીં લુમ્પાકાના મત્ લોંકામત - હાલના સ્થાનક વાસી મત )માં રહાનિર્ધ નામના એક બુહિશાલી સાધુ થયા. તેમણે સિદ્ધાન્તાના અભ્યાસ કરી ચિત્તચક્ષુથી જિનપ્રતિમા જોઇ ને તેથી તે મતમાંથી નીકળવા ઇચ્છા કરી. પછી તેમણે પાતાના શિષ્યો સહિત તપાપક્ષના આશ્રય લીધા. તેમના શિષ્યોમાં મુખ્ય માકલચદ્ર નામના વાચક (ઉપાધ્યાય) થયા તેમણે 'સત્તરલેદી પૂજા 'ની પ્રવર્ત્તના કરી કે જે પૂજા અત્યા સુધી દરેક શહેર અને ગામમાં ગવાય છે. તેમના અનેક શિષ્યો થયા કે જેમાં સૂરચન્દ્ર

૧ સાહિબખાન–( શાહાસુદ્દિન અહમદખાન ) મૂળ માલવાના સુખા કે જેને સને ૧૫૭૭ ના અંતે ગુજરાતના સુખા નામવામાં આવેલ. તે સને ૧૫૮૭ સુધી ગૂજરાતના સુખા રહ્યો.

ર હાનર્ષિ-કાદંખરી ટીકામા દાનર્ષિ હપાયું છે, પણ આ ચરિતમા હાનર્ષિ જણાવેલું છે.

ક સકલચંદ્ર તેની ગૂજરાતી કૃતિએક માટે જુએક મારા ગ્રાંથ 'જૈન ગૂર્જર કવિએક ' ભાગ ૧, પૃ. ૨૭૫. તેની ' મત્તરબેદા પૂજા ' વિધવિધ રાગમય છે અને સંગીતકુશલ પાસે હજુ પણ ગવાતી પ્રચલિત છે.

અને 'શાન્તિચંદ્ર એ નામના મુખ્ય હતા સૂરચંદ્ર સૂર્ય જેવા બુદ્ધિશાળી હતા અને તમની પ્રતિભા એવી હતી કે જાણ તેઓ કૃષ્ણભારતી હાય નહિ; તેથી વાદમાં અનેક વાદીને જીતતા. તેમના મુખ્ય શિષ્ય ભાનચંદ્ર નામના થયા અને ગુરુ પાસેથી અનેક વિદ્યા શિખ્યા. તેમના પર પ્રીતિથી પ્રેરિત થઇ હીરસૂરિએ પાત 'પ્રાજ્ઞ '( પંડિત ) પદ આપ્યું. તે લાનુચંદ્રે અનેક શ્રીમંતના પુત્રોને દીક્ષા આપી. નામ પ્રમાણે તેમનામાં ગુણા હતા. હીરસરિએ તે પંડિતથી શાસનાન્નિતિ થશે એમ ધારીને તમને અકબર બાદશાહ પાસે માકલ્યા. તેઓ ગુરુવચન પ્રમાણ કરી લાભપુર (લાહાર) પહાેચ્યા. **રોખમિત્ર (અણુલ**-કેજલ )દ્વારા બાદશાહને મત્યા કે જે ભાનુચંદ્રથી અતિ સુરુધ થયા. તેના પ્રશ્નાનું ભાનુચંદ્ર સમાધાન કર્યું. બાદશાહે દ્વારપાલને બાલાવી જણાવ્યું કે એમને મારી પાસે આવતાં કદી રાકવા નહિ. હમેશાં તંચો બાદશાહ પાસે જવા શેખને ષડદર્શનસમુ**ચ્ચય શીખવાની** ઇ<sup>2</sup>છા થઇ, ખાદશાહે પણ તે પાતાને શીખવું છે એમ જણાવ્યું એટ**લે ભાતુચંદ્ર શી**ખ-વતા ને શેખ હંમેશાં લખી લેતા. આથી તેઓ વચ્ચે પ્રીતિ જામી, હવે પાતાને સ્વસ્થાનથી પ્રસ્થાન કરવું પડશે એ વાત શાંતિઅંદ્રથી જાણી શેખે બાદશાહને કહેતાં તેણે જેમ ઇષ્ટ લાગે . તેમ કરા અને મારી પાસે જે આવેલા તે સર્વનું રક્ષણ થવું **જોઇએ એમ જણાવ્યું**. શેખે શાંતિચંદ્રને બાલાવી કહ્યું કે બાદશાહે પ્રસ્થાન કરવાની રજા આપી છે ને ભાતુચંદ્રને રક્ષણ આપ્યું છે તથી શાંતિચંદ્રે શેખની અનુજ્ઞા લઇ પ્રસ્થાન કર્યું ને તેઓ ક્રમે કરી ગુજ રદેશ આવ્યા. પછી ભાનુચંદ્રનાં અનેક સકૃત્યા શેખની સહાયથી થવા લાગ્યાં. સૂર્યનાં સહસ્ત નામા જોઇનાં હતાં તે બ્રાહ્મણા પાસથી મળ્યાં નહિ. કાઇ વિદ્વાને તે પૂરાં પાડ્યાં તે જોઇ બાદશાહે આનંદિત થર્મ કહ્યું 'મારી પાસે તેને લણવા માગું છું. ' એવા લણા-વનાર તાે ઇંદ્રિયજય કરનાર પ્રથમચારા જ અધિકારી છે એમ કહેવામાં આવતાં આદશાહે ભાતુચંદ્રને કહ્યું કે આપ જ તેવા ગુણા ધરાવનાર હાર્ધ મારો પાસે હ'મેશાં પ્રાત:કાલે ભણા. આથી ભાનુચંદ્ર હુંમેશા સવારે જઇ અકળર પાસે <sup>ર</sup>સૂર્યસહસ્ત્રનામ ભણતા. આમ થતાં तभनी श्रीर्त्त घणी विस्तार पाभी. (१०६)

એક વખત ભાનુચંદ્રજીએ દીનાના ઉદ્ધાર કરવાની ઇચ્છાવાળા થઇ બાદશાહને જણાવ્યું કે અષ્ટાન્હિકા દિને દીધેલું દાન શતગણું થાય છે. આ સાંભળી બાદશાહે કહ્યું: 'દુ:ખીઆંને સ્વર્ણાદિ દાન પાત આપવાનું યાગ્ય ધારે છે.' પછી સ્નાન કરી, શ્વેત વસ્ત્ર સજીને સભામાં બેસી દીન–દુ:ખીઆંને સુવર્ણમુદ્રા–છ હજારનું દાન કર્યું. આમાંથી મુનિ-

૧ શાંતિચંદ્ર-'કૃપારસકાશ 'ક જે મૃતિશ્રી જિનવિજયજ ત્રંપાદિત બહાર પડો ગયા છે તે જેમાં અકબરનાં અહિંસા માટે કરેલા ગુકૃત્યાનુ વર્ષ્ટન છે તેના કર્ત્તા; ભાનુચંદ્રના કાકા ગુરુ. જુઓ મારા 'જૈન સાહિત્યતા ત્રંક્ષિપ્ત ઇતિહાસ ' પૃ પપ૩.

ર આ કારણ સિહિયંદ્રે પાતાના દરેક પુસ્તક-ટીકા અંતે ભાતુચંદ્રના વિશેષ**ણામાં પ્રથમ વિશેષણ** ' <mark>पातशाह श्री अकवर जलालदीन श्री मर्श्रसहस्रनामाध्यापक '</mark> આપેલ છે.

### શાસન-પ્રભાવક મુરુ-શિષ્ય ભાતુયંદ્ર અને સિદ્ધિયંદ્ર

શ્રીને લેવાની વિજ્ઞિપ્ત કરી પણ તેમણે લીધી નહિ, કારણ કે તેઓ નિ:સ્પૃહ સુનિ હાઇ તેની ઇચ્છા ધરાવે જ નહિ.

તે જ વખતે અજ <sup>૧</sup> કાેકાની વિજ્ઞપ્તિ આવી કે લડાઇમાં જામને છતીને તેના બધા માણસને પકડેલ છે. આ સાંભળી શાહ રાજી થયા અને ગુરુને સત્કાર આપ્યા ને પૂર્ણુપાત્ર દયા એમ કહ્યું. ગુરુએ કહ્યું 'મારા પર અનુગ્રહ કરી સારાષ્ટ્ર—દેશના અંદીવાનાને છાડી મૂકા.' આ પ્રાર્થના પર વિચાર કરી બાદશાહે કહ્યું '( તે બંદીવાનાને છાડી મૂકવાની) આપની પ્રાર્થનાના ભંગ ન થાઓ. તેને છાડી મૂકવા એ તા નજીવી વાત છે, પણ આપની પ્રાર્થનાથી સર્વ સારાષ્ટ્ર આપને આપી દેવામાં આવે છે.' તે જ વખતે બંદીવાનાને છાડી મૂકવાનું ફરમાન લખાવી તેમાં પાતાની મહાર મારી ગૂજર મંડલમાં માકલાયું.

લાહારમાં પૂર્વે ઉપાશ્રય નહોતો તેથી તે માટે ચિન્તા થતાં ગુરુએ શાહને વાત કરી કે આ માટા શહેરમાં દ્વર સ્થાનેથી મારે આવવું પડે છે, વળી તે સ્થાન મને અનુકૂળ નથી. શાહે કહ્યું: 'મારાં અનેક મહેલા છે, ભવ્ય સ્થાના છે તેમાંથી તમને યાગ્ય લાગે તે હયા.' તેમણે જણાવ્યું કે 'તેમાંનું એક પણ અનુકૂલ નથી; મુનિસ્થાન માટે અનુકૂલ જમીન આપા.' શહેર વચ્ચે સારી જમીન આપીને તે પર સંઘે સ્કૃટિક પત્થરવાળા શિખરવાળા ઉપાશ્રય અંધાવ્યા. તેની મધ્યમાં શાંતિનાથજીનું ચૈત્ય અંધાવ્યું ને તેને સુવર્ણના કલશ મુકાવ્યા. (૧૩૯)

એક વખત મૂલ નક્ષત્રમાં બાદશાહના માટા પુત્રને (સલીમને) ત્યાં પુત્રી જન્મી; તે કંઇક પિતાને કષ્ટનું સ્વક છે એમ શિષ્ઠોએ જણાવ્યું. બાદશાહે ગુરુને આ વિક્ષનો શા પ્રતિકાર એમ પૂછતાં તેમણે જણાવ્યું કે જિનમંદિરમાં અષ્ટોત્તરશત સ્નાત્ર કરવામાં આવે તા વિલ્ના જાય. બાદશાહે કહ્યું: 'તરતજ તે આપના ઉપાશ્રયે કરાે—હું પાતે શખ્છ (સલીમ—માટા પુત્ર—પછીથી થયેલ જહાંગીર) સાથે આવીશ. 'પછી તે કરવાના આદેશ સ્થાનસિંહને અપાયા. મહામાટા આડંખરથી તે મહાત્સવ કરવામાં આવ્યા. તે વખતે ગુરુના ગુણાથી ખેંચાઇ અસંખ્ય જનાની મેદની થઇ. અહીં બાદશાહે તે વખતે ખરતરગચ્છના મુખ્ય શ્રાવક અને રાજમાન્ય કર્મચંદ્રને પણ માકલ્યા. પાયદલ સામન્ત રાજાએ સહિ

૧ અજીજ કાકા—મિરઝા અઝીઝ કાકલીશ—મિરજા અજીઝ કાકા—કે જેને ખાને આઝમ ( માટા આઝમ )—આઝમખાન કહેતા, તેણે સન ૧૫૮૮ થી ૧૫૯૨ સુધી અમદાવાદના સૂળા તરીકે કામ કર્યું હતું. જુઓ મિરાતેઅહમદી.

ર જામ-જામ મંતાજ-સતરશાલજ (શત્રુશસ્થજ).

૩ ઉત્સવમાં મિત્રા જે બલથી વસ્ત્ર માળા આદિથી પૂર્ણપાત્ર લે છે તે પૂર્ણપાત્ર એવા એક \*લાેક આપી આ પ્રતમાં બતાવ્યું છે.

#### શ્રી માહનલાલ દલીય દ દેશાઈ.

ખાદશાહ પણ હાજરો આપી થાનસિંહાદિએ પછી સ્નાત્રવિધિ કરી, શેખૂછ સહિત ખાદશાહ જિનામે ઊભા રહ્યા અને ગુરુએ પાતે ભક્તામર મહાસ્તાત્ર સંભળાવ્યું. ગર્ભગૃહમાંથી શાહ રંગમંડપમાં આવ્યા. શાહ અને સલીમ ખંને ગુરુ પાસે ઊભા રહ્યા. સ્નાત્ર કરી સ્થાનસિંહ હાથી અને ઘાડાની શાહ પાસે લેટ ધરી. તેરસા સુવર્ણ મુદ્રાની માતીની માળા મંત્રી કર્મચંદ્રે શાહના વડા પુત્ર( સલીમ )ને લેટ ધરી. તેમ બીજા શ્રાવકાએ જીદી જાદી જાતની લેટ ધરી. પછી ખાદશાહે સુવર્ણ પાત્રનું સ્નાત્ર–જલ પ્રીતિપૂર્વક અંને નેત્ર પર લગાડી અંત:પુરમાં માકલી આપ્યું. શાહ ને યુવરાજની સુખશ્રેણી વધી. (૧૬૮)

એક વખતે ગુરુ રાજસભામાં બાદશાહને શિખવતા હતા. બાદશાહે હર્ષિત થઇ એવી કઇ મુખ્ય પદવી તમારા સંપ્રદાયમાં છે એ પ્રશ્ન કર્યો. માટામાં માટી આચાર્યની અને તે પછીની ઉપાધ્યાયની છે એમ ઉત્તર અપાયા ત્યારે મેં તમને આચાર્યની પદવી આપી એમ થાઓ એમ બાદશાહે કહેતાં, ભાનુચંદ્રજીએ જણાવ્યું કે આચાર્યની પદવી તા હીરસૂરિની છે અને તે માટે તેઓ જ યાગ્ય છે. આથી બાદશાહને તેમનું નિ:સ્પૃહત્વ અલાકિક છે એમ સમજાયું.

અન્યદા શેખે ( અબુલક્ષ્જલે ) બાદશાહને ભાનુચંદ્રજને ઉપાધ્યાય પદ આપવું યોગ્ય છે એમ કહ્યું. ઉપાશ્રયમાં જઇ એ વાત સર્વ શ્રાવકાને બાલાવી કહી. બધા આનંદ પામ્યા, તેમાંથી ઉચિતબુદ્ધિ એવા એક આગેવાને શેખજને કહ્યું કે અમારામાં એવી પરંપરાગત રીતિ છે કે પદમદાન વગેરે ગુરુને આધીન છે, તેથી બાદશાહની આગ્રા લઇને અમારા ગુરુને લખવું ઘટે. એટલે શેખજએ બાદશાહનું કરમાન લખી રાજધન્ય-પુર(રાધનપુર)માં ગુરુ( આચાર્ય હીરસૂરિ)ને માકલ્યું. આ કરમાનને પ્રમાણ ગણી હીરસૂરિએ પાતે પ્રતિષ્ઠિત કરેલ વાસક્ષેપ માકલી લેખદ્રારા પછી ઉપાધ્યાય પદ ભાનુચંદ્રને આપ્યું. ર

૧ આ વાતનું તત્કાલીન પ્રમાણ કર્મચદ્ર મત્રી પ્રભંધમા ઢાલ ૮ માં મળે છે:---

મૃલ નક્ષત્રિ જાઇ સુતા, શ્રી શખૂનઇ જાિણ રે સાહિ હુકમિ શાંતિક કીયઉ, હેમ રજત કુંભ આિણ રે તિહાં મંગલેવઈ આવીયઉ, શ્રી સહેમ સુરતાન રે બેટિ સહસ દસ ર્પ્યની, દેખિ ભયઉ હયરાન રે શાંતિક જલ લેઇ કરઇ, અંતેઉરનઇ સંગિ રે શ્રી જી નયનિ લગાવીયઉ, મંત્રિ રહઈ રહી રંગિ રે.

વળી માના સમર્થનમાં ભુએ હીરસરિ રાસ પૃ. ૧૮૩ કડી ૩૮ થી ૪૫. તેમાં 'શેખજ 'ને બદલે 'શેખ્જ' જોઇએ કે જે સલીમનું બીજું નામ છે. ( આતદ કાવ્ય મહાદધ )

ર અમના સમર્થનમાં જુએમાં હીરસૂરિ રાસ પૃ.૧૮૩ કડી ૪૬ થી ૪૮ અને પૃ.૧૮૪ કડી ૧**થી ૩**.

## શાસન-પ્રભાવક ગુરુ-શિષ્ય ભાતુયંદ્ર અને સિહિયંદ્ર

આ રીતે પંહિત હાનર્ષિ ગણિ પ્રભૃતિની પટ્ટપરંપરાના પ્રાદુર્ભાવ, આદશાહ સાથે મેળાપ, સૂર્યસહસ નામનું તેને અધ્યાપન, અદોત્તરશત સ્તાત્રનું વિધાન, ઉપાશ્રયનું નિર્માપણ ને ત્યાં વાસ, ઉપાધ્યાયપદનું દાન આદિનું વર્ણન કરતા બીજો પ્રકાશ સમાસ થયા. ( ૧૮૭ )

ત્રીને પ્રકાશ—હવ સિદ્ધાદ્રિ( શત્રુંજય )ના કરથી કેમ મુક્તિ થઇ તે વાત કહેવાય છે. એક વખત સવારમાં અકખર શાહ રાજસભા ભરી બેઠા હતા તે વખતે કાઇ કાશ્મીરથી આવેલ દ્વારે ઊભા હતા તેને ન રાકતાં અંદર આવવા ખાદશાહે હુકમ કર્યા. તે**ણે** કાશ્મીર દેશનું સાન્દર્ય આદિનાં વખાણ કર્યાં, તથી તે જોવાની ઉત્સકતા થઇ. શેખ આદિએ ઉત્સાહિત કરતાં બાદશાહે ત્યાં જવા માટે પ્રસ્થાન કરવાની તૈયારી કરી. માટા રસાલા સાથે તે નીકળ્યો. ? તેના આગ્રહથી ગુરુએ પણ પ્રસ્થાન કર્યું ક્રમે સમ્ભરના કાંઠે શ્રમાકુલ સૈન્ય જોઇ ત્યાં કેટલાક દિવસ શાહે વિસામા લીધા. આ વખત વિમલાદિ ( શત્રું જય ) મહાતીર્થને પાતાનું કરવા ખરતરા તત્પર હતા અને ત માટે છાના પ્રયત્ન કરતા હતા. ગુરુએ આ જાણી શેખને વિરાપ્તિ કરી કે અમારું આ પુંડરીક નામનુ તીર્થ લેવા ઇચ્છે છે. ત્યાં તા બાદશાહુ ત્યાંથી ચાલી નીકળ્યો. ગુરુ પણ ચાલ્યા જ્યા વિસામા લે ત્યાં થાભતા. **રત્નપંજાલ: પીરપંજાલ આ**દિ પર્વતાને ઉદ્યાંથી આખર શ્રીનગર પંદાસ્થા, રવિવાર આવ્યા એટલે સવારે સૂર્ય નામાનુ અધ્યાપન કર્યા પછી ગુરુએ બાદશાહન વિજ્ઞપ્તિ કરી ' સારાષ્ટ્રમાં શત્રુંજય તીર્થ છે ત્યાં યાત્રા કરવાનું મન હીરસૂરિ રાખે છે. ત્યાના અધ્યક્ષા દરેક મતુષ્ય પાસેથી કર લે છે તા તેમાથી મુક્તિ કરવાની કૃષા કરીને આનંદ આપા. ' શાહે આજમખાનના જ્યેષ્ઠ પુત્રને કહ્યું કે હીરસૂરિ શત્રુ જ્યની યાત્રા કરવા આવે ત્યારે કાેઇ પણ શ્રાવકના કર લેવા નહિ. આ બાબતના ખબરના પત્ર લખી ભાતચંદ્ર છને આપી દેવા. આ પ્રમાણે પત્ર અપાતાં ભાનુચંદ્રે હીરસૂરિન માકતી આપ્યાે. હવે ખરતરાથી આ સહન ન થયું તેમણે દીનસ્વરે ત તીર્થ તેમને આપવાની શાહને વિજ્ઞપ્તિ કરી ત્યારે શેખે કહ્યું 'શા માટે આવું અયાગ્ય બાલા છા ?' 'ઘણા કર આવવાથી રાજને માટા લાભ છે. ' એવું સાંભળી બાદશાહે ક્રમાવ્યું કે યાત્રાથે જનાર મુનિઓ પાસથી કર ન લેવા ( એટલે તે સિવાયના પાસેથી લેવા એમ ઠર્યુ.) ભાનુચંદ્રને આથી તે તીર્થ પાતાનું કરી લેવાની તમન્ના લાગી ને શેખને તે માટે વિશેષ કહ્યા કર્યું. (૪૮)

હવે ત્યાં સમુદ્ર જેવું જૈનલંકા નામનું પચાશ ગાઉના ઘેરાવાવાળું તલાવ હતું. ગુરુ ત્યાં ગયા. બાદશાહ એક દિવસ ત્યાં આવી ચડ્યો. ત્યાં શીતલતા વ્યાપી ગઇ હતી. પદ્મો ખીલ્યાં હતાં. હિમ પહેતા હતા. બાદશાહ પોતાના સુન્દર આવાસમાં જઇ કલોના

૧ અકળર કાશ્મીરમા સતે ૧૫૮૯ મા પહેલી વાર ગયા, પુત: એક વાર ગયા (ઇ. સ. **૧૫૯૭)**— લાહડીકૃત સમ્રાદ્ અકળર.

મામવાદ કરતો હતો. તેથે ગુરુને અતિ-શૈત્યથો મ્લાન જોઇ બાલાવ્યા. તેમણે સૂર્યસહસ નામનું મધ્યાપન કર્યું ને પછી જણાવ્યું કે બધાની ઇચ્છા તૃમ કરા છા, પણ મારી એક ઇચ્છા મતૃમ રહે છે. શાહે તે શી છે તે જણાવવા કહેતાં ભાનુચંદ્રે નિવેદન કર્યું 'ભિક્ષા માત્ર પર જીવનારા, સાવદ્ય યેગને તજનારા અમાને કંઇ પણ અર્થ જોઇતા નથી, પરંતુ તોર્થના કર છોડી દો. ' શાહે કહ્યું તેથી ઘણી દ્રવ્યપ્રાપ્તિ છે ગુરુએ કહ્યું બધા કર મળીને થઇ થઇને કેટલું દ્રવ્ય પ્રાપ્ત થાય ? ( નહિવત્ ) શાહે શેખને હુકમ કર્યો કે તીર્થ પરના કરની મુક્તિના પત્ર કરી આપા. શેખે લખ્યા. ગુરુએ તે હીરસૂરિના નામના લખાવ્યા. પછી બાદશાહે પાતાની મહાર મારી ગુરુને આપ્યા. ગુરુએ શાહના હુકમથી તેના જ માણસા મારફત આચાર્યને તે માકલી આપ્યા. આ ફરમાન પ્રાપ્ત થતાં હીરસૂરિએ સંઘ સાથે અનેક દેશ પસાર કરી તીર્થયાત્રા કરી. ત્યારથી સિદ્ધાદ્રિ( શત્રુંજય )ના કરની મુક્તિ યાત્રાથે જનારા બધા ય જૈના માટે પ્રવર્તે છે. (૭૧)

હવે બાદશાહે તે તળાવથી પ્રયાણ કર્યું. કાશ્મીર કેદારને જોઇ ધીમે ધીમે રાહિતાસ નામના કિદ્વામાં આવ્યા. સર્વત્ર આજ્ઞા પ્રવર્ત્તાવી, પછી અવિચ્છિન્ન પ્રયાણ કરી ક્રમે બાદશાહ લાભપુર ( લાહાર ) આવ્યા. તે અકબ્બર બાદશાહ સમસ્ત શત્રુને પરાસ્ત કરનાર રાજાના રાજા સમ્રાટ્ છે, ધરતીને એક છત્રે લાવનાર છે અને બર્બર વંશમાં હંસ છે (૭૬)

આ રીતે અકબરનું કાશ્મીર દેશમા ગમન, વિવિધ આશ્ચર્યનું વિલાકન, શત્રુંજયાદિ સમસ્ત તીર્થના કરમાંથી મુક્તિ આદિ વર્ણનવાળા ત્રીજે પ્રકાશ સમાપ્ત થયા. ( આના સમર્થનમાં જુઓ હીરસૂરિ રાસ પૃ. ૧૮૨ કડી ૨૭ થી ૩૫ )

ચાથા પ્રકાશ—એકદા ખાદશાહે દુર્જનશલ્ય નામના અત્ર શ્રાવકને બાલાવી પૂછ્યું કે ઢીરસૂરિના પકે કેને સ્થાપિત કર્યા છે ? તેણે વિજયસેનસૂરિનું નામ આપી તેનાં વખાણુ કર્યાં, એટલે આનંદ પામી તેમને બાલાવવા શાહે કરમાન લખી ભાનુચંદ્ર પર માકલ્યું કે તે વિજયસેનસૂરિ પર માકલે અને જણાવે કે લાહાર આવે. આ ક્રમાન મળતાં તે સૂરિ શિષ્યા સહિત નીકળી દરેક ગામે દેશના આપતા લાહાર આવી પહોંચ્યા. સુરત્રાણ સુલતાન—અકખર બાદશાહ)ની આજ્ઞાથી શેખ અને સૈન્ય સાથે ભાનુચંદ્ર વાચક સૂરિની સામે જઇ તેમને લઇ આવ્યા. સૂરિ શાહને મત્યા ને પછી ઉપાશ્રયે

૧ દુર્જનશલ્ય-દુર્જનસાલ-આ પ્રસિદ્ધ શ્રાવક સંખધમાં કૃષ્ણુદાસ નામના કવિએ સં. ૧૬૫૧ માં લાહારમાં ' દુર્જનસાલ ભાવની ' નામનો કૃતિ હિદીમા ખાવન છે પામાં રચી છે. જુઓ મારો શ્રંથ 'જૈન મૂર્જર કવિએન' ભાગ ૧, ૫. ૩૦૦. તેમાં જણાવ્યા પ્રમાણે તેણે સઘ કાઢી સોરીપુરની યાત્રા કરી, જિનપ્રાસાદના ઉદ્ધાર અને પ્રતિષ્ઠા કરાવી હતી ને લાહારમાં એક મંદિર કરાવ્યું હતું.

ર સં. ૧૬૪૯ જેઠ શદ ૧૨.

### શાસન-પ્રભાવક ગુરુ-શિષ્ય ભાતુચંદ્ર અને સિદ્ધિચંદ્ર

ગયા. ત્યારપછી વાચક ભાનુચંદ્રદ્વારા શાહને ત્યાં તેમના મુખ્ય શિષ્ય નંદિવિજય મત્યા. તેની અવધાનકલા જોઇને વિસ્મિત થઇ ' ખુસ્ફહમ ' ( સુમતિ—સારી ખુદ્ધિવાળા ) એ બિરુદ તેને આપ્યું. આથી અસહિષ્ણુ થઇ બ્રાહ્મણે!એ રામદાસ મહારાજદ્વારા શાહને જણાવ્યું કે આ વેદબાદ્ધા લાકો છે, પરમાતમાના ઉપાસક નથી ને ખુદ બાદશાહને પણ પ્રાણ્પાત કરતા નથી. આ સાંભળી સુલતાને કોધિત થઇ સૂરિને બાલાવ્યા સૂરિએ જણાવ્યું કે બધું તેઓ સ્પર્હાથી બાલે છે. તે વખતે ભદાચાર્યે એવું કહ્યું કે તેમનાં શાઓમાં આ સુરિ કહે છે તેવું નથી. શાહે શેખને કહ્યું કે આના અને ભદાચાર્યે કહેલના નિર્ણય તમારે કરવા. શેખે તેમને બધાને એક સ્થાને બાલાવી પૃચ્છા કરી. જગતકર્ત્તા તરીકે શિવ માન્ય છે કે નહિ? તેના જવાબ ભદાચાર્ય સમક્ષ સૂરિએ આપ્યા. કર્માધીન જગત્ છે. સર્વજ્ઞ સિદ્ધ પુન: શરીર ધારણ કરતા નથી. સાંખ્ય આદિના ઇશ્વરવાદ વગેરે સમજાવ્યા. શેખે બાદશાહને જણાવ્યું કે સ્વશાસ્ત્રમાં જે પ્રમાણે કહેલું છે તે પ્રમાણે તે સૂરિ જણાવે છે. સૂરિની જીત થઇ. જેને લોકોમાં આનંદ વર્ત્તાઇ રહ્યાં, સૂરિની કીર્ત્તિ ફેલાઇ. ( ૪૭)

એક વખતે સૂરિને બાલાવી અકબરે કહ્યું કે પૂર્વે હીરસૂરિએ મારા વચનને પ્રમાણુ-ભૂલ કરી ભાનુગંદ્રને ઉપાધ્યાય પદ આપ્યું તે જ પ્રમાણું મારું માની આપ તે ઉપાધ્યાય પદની નંદિના ઉત્સવ યથાવિધિ કરા. તે વાત સ્વીકારી સૂરિએ ઉપાશ્રયમાં સર્વ આગેવાન શ્રાવક સ્થાનસિંહાદિને બાલાવી નંદિ ઉત્સવ કર્યો અને ભાનુગંદ્રને ખૃહક વર્ધમાન વિદ્યા આપી. શેખે આ વખતે ૧૦૮ અધોનું દાન યાચકાને કર્યું લોકાએ રૂપ્યમુદ્રા સહિત શ્રીક્લની પ્રભાવના કરી, શેઠીઆઓએ સુવર્ણધારા વર્ષાવી. ખાદશાહે ગાય, લેંસ આદિ જીવાના વધના પ્રતિઅંધ કરતું ક્રમાન આપ્યું. સૂરિ આજ્ઞા લઇ નંદવિજય સાથે પછી ગૂર્જરમંડલે ગયા. (૧૭)

અહીં હીરસ્ત્રવિએ વિચાર્યું કે લાભપુર( લાહાર)માં શિષ્યાને પૂરા લાભ મળતા નથી તેથી તમને દીક્ષા દઇ તેમાંના એ સંહાદર નામે ભાવચંદ્ર અને સિહિચંદ્ર•એ નામના શિષ્યાને માકલ્યા. તે ખંનેમાં માટા વૈયાવૃત્ય આદિ કરવામાં પ્રશસ્ય હતા ને નાના કામદેવ જેવા સાંદર્યવાન હતા. (૭૪)

એક વખતે કોતુકથી આવેલ સિદ્ધિગંદને બાદશાહે જેતાં તેમણે સાક્ષાત્ કર્મિદેવ હાય નહિ એમ થયું; સાંદર્યવાન્ અને સાથે વ્રતધારી તેને માટે ભાનુગંદ્રને પૂછ્યું કે આ કાલુ છે ? ઉત્તર મળ્યો 'મારા શિષ્ય છે, વૈરાગ્યથી વ્રત-દીક્ષા લઇ હમણાં જ ગૂર્જરત્રા (ગૂજરાત )માંથી મારી પાસે આવેલ છે. પ્રકૃતિથી વિનયી અને વ્રતી તેમજ અષ્ટાવધાની છે. 'શાહે સભા સમક્ષ આઠ અવધાન કરવાનું કહેતાં તે કર્યાં એટલે સિદ્ધિગંદ્રને

૧ જાંએા હીરસરિ રાસ પૃ. ૧૮૯ થી ૧૯૮; વિજયપ્રશસ્તિ વગેરે.

' ખુસ્ફ્રહમ ' ( સુમતિ )નું નામ આપ્યું, અને કહ્યું કે 'તારે મારા પુત્રા સાથે અહીં જ હમેશાં રહેવું. ' તેને શાહ પાતે કદી બાલાવતા, કદી તે પાતે સ્વયં જતા અને અંત:- સભામાં જઇ શિખવતા. મહાભાષ્યાદિ, વ્યાકરણા, નૈષધાદિ કાવ્યા, ચિંતામણી પ્રમુખ તર્ક-શાસ્ત્ર, કાવ્યપ્રકાશ પ્રમુખ અલંકાર, છંદ:શાસ્ત્ર, નાટકા વગેરે સહેલાઇથી સર્વ શાસ્ત્રો થાડા વખતમાં શીખવ્યાં અને શાહથી પ્રેરિત થઇ પારસી પણ શીખવતા. (૯૧)

એ દરમ્યાન શાહની આજ્ઞા લઇ નંદિવિજય હીરસૂરિ પાસે ગૂર્જરમંડળમાં ગયા. ત્યાં હીરસૂરિ સ્વર્ગવાસ પામ્યા. આ સાંભળી બાદશાહ બહુ ખેદ પામ્યા. અશ્રુપૂર્ણ આંખે વાચકશ્રીને કર્યે ગામે તે દેવ થયા એમ પૂછતાં ઉત્તર મળ્યા કે સારાષ્ટ્ર દેશના દ્રીપ (દીવ) ખંદર પાસેના ઉના નામના શહેરમાં નિર્વાણ પામતાં તેમના દેહના અગ્નિસંસ્કાર તે ગામની વાડીમાં કરવામાં આવ્યા, ને ત્યાં અકાલે આંખા ક્લ્યા એ આશ્વર્ય થયું તા ત્યાં તેમના સ્ત્પ કરવા જમીન આપવી ઘટે. શાહે તે વાત માન્ય રાખી દશ વીઘા જમીનવાળું ક્ષેત્ર (ખેતર) પત્ર લખી આપ્યું. આ પત્ર ભાનુચંદ્રે પાતાના ભાઇ રંગ-ચંદ્ર સાથે માેકલ્યું. એ પત્ર મળ્યા પછી તે ગામમાં સ્તૃપ કરવામાં આવ્યા.

હવે કાશ્મીર દેશના પુષ્પાદિ જોવાની ઇચ્છાથી ખાદશાહ પુન: શ્રીનગર પ્રત્યે ઉપલ્યો અને ભાનુચંદ્ર ને સિદ્ધિચંદ્રને સાથે આવવા જણાવ્યું. સિદ્ધિચંદ્ર ખાદશાહના બેટાઓ સાથે પારસી ગ્રંથનું પઠન કરતા, શાહ પાસે પ્રાત:કાળે સંભળાવતા, એ સેવાથી તેની પ્રસિદ્ધિ વિશેષ થઈ. રત્નપંજાલ, પીરપંજાલ, આદિ પર્વત કે જે હિમથી ઢંકાયેલા હતા તેને એાળંગી કાશ્મીર પહેંચી ત્યાં થાડા માસ રહી પાછા કરી શાહ લાભપુર (લાહાર) આવ્યા (૧૦૮)

શાહને મૃગયાના બહુ શાખ હતા એક વખત તેણે એક મૃગને તેના શીંગડાના અબ્રભાગમાં ઘાયલ કર્યો એટલે તે મૂચ્છી ખાઇ પડ્યો. આથી આઘાત થયા. પચાસ દિવસ અતિ પીડા અનુભવી. પાતાની પાસે શેખ અને ભાનુચંદ્રને રાખ્યા. પાતે નિરાગી થતાં પુષ્યકાર્યાર્થે પાંચ સા ગાયા દાન અર્થે ઉપાશ્રયમાં માકલી કે જે પ્રાક્ષણામાં વહેંચી અપાઇ.

અન્યદા ખાદશાહ ઉત્રસેનપુર( આશ્રા) ગયા અને સાથે ભાનુચંદ્ર ને સિહિચંદ્ર લેતા ગયા. શાહની સાથે તેના પુત્રાને પઠન કરાવાતું હતું. સિહિચંદ્ર પર શાહનો અતિ સ્નેહ થયા અને તેના પાત્રા પણ ખાળામાં રમતા થયા. અહીં આશ્રામાં શ્રાવકાએ ચિંતામણીનું ચૈત્ય ખંધાવવાનું શરૂ કર્યું હતું. અન્ય દર્શનીઓના ઉધા સમજાવવાથી શાહે તે ખંધાતું અટકાવ્યું. સિહિચદ્રે સ્વશક્તિથી શાહેને સમજાવી તે ચૈત્ય પુનઃ ખંધાવવાની સાનુકૂળતા કરી આપી. (૧૧૮)

૧ સં. ૧૬૫૨ ભાદરવા શુદ ૧૧ ગ્રુરુ. ઉનામાં.

આ બાજી સાૈરાષ્ટ્રમાં વિમલાચલ ( શત્રુંજય ) તીર્થમાં મૂલ ચૈત્યની અંદર બીજીં ચૈત્ય સ્વગર્વથી કરતા ખરતર ( ગચ્છના ) શ્રાવકા સાથે તપાગચ્છના શ્રાવકાને ભારે કલહ થયા. ઉપાધ્યાયજીએ શાહ પાસે હવે પછી નવું ચૈત્ય ન કરવું એવું ફરમાન કઢાવ્યું. (૧૨૨)

ખાદશાહ દાક્ષિણાત્ય (દક્ષિણના) રાજાને જીતવા નીકળ્યો; ને વિખ્યાત દુર્ગ એવા ગાપાત્રલ (ગ્વાલીઅર) આવી પહોંચ્યાે. તેમાં પર્વતને કારીને કાઇ જૈન રાજાઓએ કરાવેલાં લાખા જિનબિમ્બા હયાત છે તેના અંગા કાઇ દુરાત્માઓએ વિકૃત કરેલાં જોઇ ખાદશાહ ખેદ પામ્યાે ને વાચકશ્રીને કહ્યું 'કાઇ બુદ્ધિમાન આ બિમ્બાને સરખાં કરી આપે તો માગે તેટલું દ્રવ્ય મારા ખજાનામાંથી આપીશ ' વાચકે વિસંવાદ પ્રલાપ ન થાય માટે કાઇ શ્રાવક તે કાર્ય પાતાના દ્રવ્યથી કરાવે એ યાગ્ય લેખાય તેથી એક શ્રાવકને ખતાવ્યાે. તે શ્રાવકે સ્વદ્રવ્યથી તે બિમ્બાના પુનરુદ્ધાર કરાવ્યાે. પછી તે પ્રદેશ જીતી બાદશાહ બહાનપુર (બુરહાનપુર) આવ્યા અને ત્યાં આસેર નામના દુર્ગ (અસીરગઢ)ને જીતી સૈન્યને શહેરમાં માકલી પાતે ત્યાં જ રહ્યાે. વાચકશ્રી શાહને તથા તેના પાત્રાને પઠન કરાવતા તેની પાસે સિદ્ધિયંદ્ર સહિત રહ્યા બાદશાહે દક્ષિણના નૃપાને જીતી લીધા. (૧૩૩)

અન્યદા ત્યાંના સંઘના કહેવાથી ગુરુએ અદશાહને ધર્મસંવાદ સાથે કહ્યું કે અુરહાનપુરમાં ઘણાં રમ્ય મહેલા જેવાં ઘરા છે. અધાં દર્શનાનાં દેવાલયા છે પણ જૈનાનું એક પણ નથી. શાહે પૂછ્યું 'એમ કેમ ' ત્યારે કહેવામાં આવ્યું કે અનાયાંથી એમ અન્યું. પૂર્વે એક હતું તે તેઓએ પડાવી નાંખ્યું. બાદશાહે શહેરને જૈન પ્રાસાદાથી બૂષિત કરવાની ઇચ્છાથી પાતાના અધિકારીઓ અને શ્રાવંકાને બાલાવી તે કરવા માટે આદેશ કર્યો એટલે શ્રીમાલ કુલના ઉત્તમ શ્રાવક નામે જયરાજે કંસારપાટકમાં ( કંસારાપાડામાં ) પ્રતિશ્રય (ઉપાશ્રય) અંધાવ્યા અને ત્યાં રિખ નામના સંઘપતિએ તેની બાન્યુમાં લ્લીડલંજન પાર્શ્વનાથના પ્રાસાદ અંધાવ્યા ખાદશાહના માન્ય શ્રાવક દુર્જનશહ્યે પાછળ ગિરિશિખર જેટલું ઉંચું એત્ય કરાવ્યું. શૈવેય નેમનાય)નું બિખ આમેરથી મંગાવી વાચકશ્રીએ મૂલનાયક તરીકે તેમાં સ્થાપિત કર્યું. શ્રાવકાની લક્તિ વધી અને એત્ય ગાનામથી પ્રખ્યાત થયું ને ઉપાશ્રય પણ થયા. આ રીતે વાચકના ઉપદેશથી શ્રેય:કૃત્યા થયાં. અત્યારે તે ગુરુના યશરૂપે તે પ્રાસાદ ને ઉપાશ્રય તે શહેરમાં વિદ્યમાન છે. જ ( ૧૪૭ )

હવે બાદશાહ ત્યાંથી ઉપક્યો. વાચકશ્રી શરીરના અસ્વાસ્થ્યને લઇ ત્યાં રહ્યા ને બાદ તાહ સિદ્ધિચંદ્રને સાથે લઇ આગ્રા પહેાંચ્યા. સિદ્ધિચંદ્ર ત્યાં રહી શાસનાન્નિતિ કરતા રહ્યા. (૧૫૧)

અહીં એમ બન્યું કે અજીજ કાંકાના પુત્ર નામે ખુરમે વિમલાદ્રિ( શત્રુંજય ) ની તળેટીમાં રહેલા એક ચૈત્યને પડાવી નાંખ્યું, ને ઉપરના મૂવચૈત્યમાં લાકડાં સર્વ બાજીએ ભરી બાળી નાંખવા તે માગતા હતા, એવા શ્રી વિજયસેનસ્ફરિના પત્ર લઇને એક જેણે

૧ જાંઓ હીરસૂરિ રાસ પૃ. ૧૮૪, કડી ૪ થી છ.

સિહિસંદને આપ્યા. તેણે બાદશાહને વિજ્ઞપ્તિ કરી ને તેની પાસેથી ( ઉક્ત કાર્યના નિષેધના ) પત્ર લીધા ને તે માકલાવ્યા. આમ સિહિસંદે શત્રું જયગિરિના મૂલ ચૈત્યના ઉપદ્રવતું નિવારણ કર્યું. (૧૫૭)

અન્યદા ભાતુચંદ્ર વાચકના સ્નેહ-સાજન્ય યાદ આવતાં તેમને બાલાવવા ખાદશાહે લેખ માક્યો કે આપને હું બહુ યાદ કરું છું માટે એકદમ અત્ર પધારવું અને પૂર્વવત્ મારા પાત્રને અધ્યાપન આદિથી અમને આનંદ આપવા. બીજી બાજુ સૃરિ (વિજયસેન)ના પત્ર આવ્યો કે પૂર્વે બાદશાહે નવીન પ્રાસાદ અંધાવવાના પ્રત્યાદેશ (નિષેધ) કરેલ હાવાથી નવું ચૈત્ય થઇ શકતું નથી તેથી જેમ શત્રું જયમાં ચૈત્ય નિર્માણ થાય તેમ કાર્ય થવું જોઇએ; નહિ તા મુખ્ય તીર્થના ઉચ્છેદ જીઈ ચૈત્યના પડી જવાથી અને નવાં ન બંધાનાથી અવશ્ય થશે. સિદ્ધિચંદ્રે બાદશાહને વિજ્ઞાપના કરી એ બાબતના પત્ર મહેનત લઇ લખાવી માકલી આપ્યા ત્યારથી અનેક ચૈત્યા થવા મંદ્યાં અને તેની કીર્ત્તિ વધી. (૧૬૭)

હવે શાહના જ્યેષ્ઠ પુત્ર શાહ સહેમના તંત્ર નીચે ગૂજેર દેશ આવ્યો ને ત્યાં સામન્તો અકળર બાદશાહનાં ફરમાનાને માનતા નહેાતા તેથી અમારિ પ્રભૃતિ શ્રેય:કૃત્યમાં વિધ્ન આવતું હતું. આ ખબર જાણી અવસર લઇ સિદ્ધિયંદ્રે સહેમ પાસે જઇ સંસ્તવથી વિજ્ઞપ્તિ કરી કે ગૂજેરમાં જીજીઆ કર લેવાય છે, અમારિ પળાતી નથી, આમ શાહના સામંતો કરે છે તે દુ:સહ છે; એટલે સલીમે તેની નિવૃત્તિના પત્ર તંમના પર લખી આપ્યા. ત્યારથી સર્વત્ર કર લેવાનું બંધ થવાથી સર્વ લોકો નિરુપદ્રવ થયા. (૧૭૩)

પછી અકખર ખાદશાહ પંચતવ <sup>૧</sup>પામ્યા અને તેની ગાઢી પર પ્રધાનાએ સલેમશાહના અભિષેક કર્યો. પછી તે જહાંગીરનું વર્ણન આવે છે. (૧૭૫ થી ૮૧.)

હવે સિદ્ધિચંદ્ર સહિત વાચકશ્રી નૃપને વિજ્ઞમિ કરતા, ત્રેવીશ વર્ષને અંતે વિહાર કરતા અને ગામે ગામે સત્કાર પામતા ક્રમે કરી અહમ્મદાવાદ આવ્યા. ત્યાંથી સૃષ્ઠિશ્રીને (વિજયસેનસૃષ્ઠિને) ત્રંખાવતીમાં (ખંભાતમાં) વાંદી તેમની આજ્ઞાથી પછી અહમ્મદાવાદ આવી ત્યાં પાતે ચામાસું કર્યું. ત્યારપછી તે દેશના સ્વામી નામે વિક્રમાર્કે ઉપાશ્રયમાં સિદ્ધિચંદ્ર સહિત આવી સાદર જિનપ્રભુની પૂજા કરાવી-ભણાવી અને સર્વત્ર અમારિપડહ વજડાવ્યો. પછી ગુરુનિદે શથી મહીશાનપુર (મહેસાણા)માં રહી પત્તન (પાટણ) આવ્યા. અહીં શ્રી વિજયદેવસૃષ્ઠિની ઉજ્ઞતિથી મત્સર પામી અન્ય ગચ્છના ઘણા આવાર્યો સહિત તે સૃષ્ઠિ સાથે વાદ કરવાની ઇચ્છાવાળા ખરતરા પાતાના દાળા સહિત દ્રંગે ગાપુરે વાદાર્થે ઉપસ્થિત થયા હતા. અન્ય ગચ્છીયે તે આચાર્યને છાલાવ્યા. પછી તેમણે તેઓ સાથે વાદ કરવા સિદ્ધિચંદ્ર શક્તિમાન છે એમ ધારી તેને સાથે લઇ વિદ્ધા-

\* 530 \*

૧ સં. ૧૬૬૨ કાર્ત્તિક શુદ ૧૪ મંગળવાર.

નાના વૃંદ સહિત ગયા અને ઉદ્ધત પ્રતિવાદીઓ સાથે વાદ કરવાતું સિદ્ધિચંદ્રને ક્રસ્માવ્યું. તેણે તકે સુક્તિથી તે બધાને જીત્યા અને ગ્રૂપ કરી દીધા. તે સવે ચાલી ગયા. આચાર્ય જયશ્રી પ્રાપ્ત કરી ઉપાશ્રયે પધાર્યો. (૧૯૫.)

ત્યારપછી કેટલાક દિવસે ત્યાં લાલી નાનની શ્રાવિકાએ બિંબ પ્રતિષ્ઠામહાત્સવ શરૂ કર્યો. અનેક ગામથી સંધો આ જેવા આવવાથી પત્તન (પાટલુ) વિસ્તીર્લ્યુ છતાં સંકીર્લ્યુ (સાંકડું) પડ્યું. જલયાત્રા વખતે અકસ્માત્ ત્યાંના રાજ (સ્પ્રા) સાદુદ્ધાએ કાઇના ભંભેરવાથી તેના નિષેધના હુકમ આપ્યા તેથી હાહાકાર થયા–રંગમાં ભંગ પડ્યા. લાકા ગયા, તેનું અપમાન કર્યું. આચાર્ય વાચક (ભાનુચંદ્ર)ને કહ્યું કે આપે તેની પાસે જઇ આ નિષેધ દ્વર કરવા ઘટે. તે વખતે સિદ્ધિયંદ્ર કહ્યું: 'મારા ગ્રુષ્ઠને શ્રમ આપવાની જરૂર નથી. હું તે કામ કરીશ.' આચાર્ય કહ્યું: 'બહુ સારું.' પછી સિદ્ધિયંદ્ર તે સ્પ્રાને ત્યાં ગયા. તેલે આવવાનું કારલ પૂછતાં ઉત્તરમાં તેમલે જલ્લાવ્યું ' પ્રેયના કાર્યમાં આવું વિધ્ન આપ શ્રીમદે શામાટે કર્યું: 'એમ પૂછ્યું ત્યારે સિદ્ધિયંદ્રે જલ્લાવ્યું ' પહેલાં ઉપાશ્રયે આવી મારા ગ્રુષ્ઠને ખુશ કરીને જલયાત્રા મહાત્સવે શ્રીફળ લેવું.' આ પ્રમાણે તેલે કર્યું ને સર્વના મનારથ ફળ્યાં. મિથ્યાદર્શીઓએ ઉપજાવેલું વિધ્ન ટળ્યું. વટપદ્ર (વડાદરા) તથા ગંધારમાં જ્યેષ્ઠસ્થિતિ કરી વાચકશ્રી પાટલુમાં ચાતુર્માસ કરવા રહ્યા હતા. (૨૦૯.)

હવે તે પછી રાજનગરે (અમદાવાદમાં) શાહનું (જહાંગીરનું) કરમાન આબ્યું કે મારી પાસે ભાનુચંદ્રને સિદ્ધિચંદ્ર સહિત માેકલવા. તેઓ પત્તન(પાટણ )માં હતા એમ જાણી રાજનગરના સ્પ્રાએ ( કુલીખાને ? ) અંગરક્ષક નામે માધવદાસને માેકલી સત્કારપૂર્વક બાેલાવ્યા. આથી અહમ્મદાબાદ આવી સ્પ્રાને મળી વાચકન્ની સ્વશિષ્ય સિદ્ધિચંદ્રને લઇને ચાલ્યા. રસ્તામાં મેદિનીદ્રંગ (મેડતા) આબ્યું અને ત્યાં ક્લવર્દ્ધિ ( ક્લાેધિ ) પાર્ધાનાથને વંદન કર્યું. તે તીર્ધ આચાર્ય (શાખા)ના ખરતરાએ પાતાનું કરવાને તે દેશના અધ્યક્ષને સાધી વિગ્રહ કરવાનું શરૂ કર્યું હતું. ભાનુચંદ્રે પાંચ છ દિવસ ત્યાં રહી પાતાની શક્તિથી તે તીર્ધ પાતાનું કરી આગળ ચાલ્યા. ક્રમે આગા પહેાંચ્યા. ભાનુચંદ્ર અને સિદ્ધિચંદ્ર આવી બહાર રહેલા છે એવું રામદાસ પાસેથી સાંભળી બાદશાહે તેમને બેલાવી સત્કાર કર્યો. મારી પાસે હમેશાં આવવું એમ તે બાદયા. એક વખત ઉપાધ્યાય પ્રમુખને ધન્ય છે અને સિદ્ધિચંદ્ર ગુણશાળી છે–તેણે હમેશાં મારી પાસે આવવું, એમ જણાબ્યું. શાહ દેશના સાંભળી હર્ષ રામાંચિત થતા. આમ કરતાં કરતાં કેટલાક કાળ વહી ગયા. ચારે બાજી તેમના ગુણની કીર્તિ વધી અને તેઓ પ્રત્યે પ્રેમ ઘણા વધ્યા. આ પ્રેમ કાઇપણ રાજ્યધુરા ચલાવનાર દ્વર કરાવવા શક્તિમાન થયા નહિ. ( ૨૨૭ ) પછી ચંદ્રોદયનું વર્ણન આવે છે. ( ૨૩૪. )

#### શ્રી. માહનલાલ દલીયંદ દેશાઇ

સિદ્ધિચંદ્ર વ્યાખ્યાન કરતા હતા તેમાં વચ્ચે જહાંગીર બાદશાહ કંઇક અંતરમા વિચારી બાદયા 'પરખ્રદ્યમાં લીન રહેલા એવા તમારા જન્મથી કેટલાં વર્ષો ગયાં ?' તેમણે કહ્યું: 'પચીસ ' એટલે શાહે આ( શરીર )ને કાેકિલાના આલાપવાળાં પુષ્ય રુપી વનમાં ઊગેલ સહકાર વૃક્ષરૂપે કલ્પીને કહ્યું કે આપ સુંદર તારુષ્યવાળા છા તાે તરુષ્યી કરવાને લાયક આ શરીરને વિષયના સુખ તજી આત્મ—તપમાં કેમ અર્પણ કર્યું છે?' એટલે સિદ્ધિચંદ્રે જણાવ્યું ' અમે સુનિ છીએ, નવવયમાં જે દીક્ષા લીધી છે તેને હાસ્ય-જનક સત્પુરુષા કરતા નથી, તારુષ્ય કે જરા કે તપ, ગમે તે અવસ્થમાં મૃત્યુ શરીરીને માટે અવશ્ય છે, જરા—વૃદ્ધપણામાં શક્તિ હાતી નથી અને શક્તિ વગર તપ થતું નથી. અનાદિસિદ્ધ કર્મના કરે છે.' ત્યારે

## कृतकादम्बरीपानविधूर्णितविछोचनः । भूयः प्रत्याह भूपस्तान् भीष्मगंभीरया गिरा ॥

—મદિરાના કરેલા પાનથી જેની આંખાે ચકર ચકર ક્ર છે એવા ભૂપ-બાદશાહ વારંવાર તેમને ભીષ્મ અને ગંભીર વાણીવડે કહેતા હવા:—

' જ્યારે જીવાની વધતી જતી હાય અને જીવાની તે કામદેવનું ઘર છે ત્યારે ચિત્તને કેવી રીતે સ્થિર રાખી શકાય ? '

સિહિચંદ્રે ઉત્તરમાં ' જેમ હાથોને અંકુશથી તેમ મનને જ્ઞાનથી વશ-સ્થિર કરી શકાય છે. ' એમ જણાવ્યું.

ખાદશાહ--તમારું કહેવું તેવા જ્ઞાન વિના સમ્યગ્ રીતે જાણવું શક્ય નથી.

સિદ્ધિચદ્ર—અહીં તેવા જ્ઞાનની અપેક્ષા નથી. દેવોને પૃથ્વીના ભાગા પ્રત્યે વિમુ-ખતા છે તેમ અમારું મન વિષયાથી પરાડ્મુખ છે. પરખ્રદ્મમાં લીન હાય તે શમી હાય છે. તપસ્વીનાં મન વિરક્ત રહે છે, તેઓ ાન:સ્પૃહી હાય છે.

આ સાંભળી બાદશાહ આનં દમગ્ન રામાંચિત થયા. તેની પદરાષ્ટ્રી ન્રમદ્ધ (નૃરજહાં) પાસે હતી. તેનું સુંદર વર્ણન આવે છે ( ૨૫૦–૨૬૮ ) તે આ વખતે બાલી ' તારુષ્યમાં મનની સ્થિરતા હાય નહિ–રહેવી અસંભવિત છે.'

સિદ્ધિચંદ્ર—પ્રભુ કારણે મહેલા વગેરે ઘણા છાડી જાય છે. તારુષ્યમાં વિષય ન થવા એ પુર્યના પ્રભાવ છે. મનની સ્થિરતા જીવાની કે ઘડપણ પર આધાર રાખતી નથી.

ખાદશાહ—જેમણે લાગ લાગત્યા હાય તેને જ માટે યાગ ( જોગ ) છે. એમ લાગ લાગતી ત્યાગી થનારને પછી વિષયમાં રસ રહેતા નથી અને તેથી ખરેખરા તપ-સ્વી તેઓ બની શકે છે. તેમ કર્યા વગર જે તપસ્વી થાય છે તે વનચર જેવા થાય છે, પણુ તત્ત્વથી તત્ત્વવિદ્ થતા નથી. માણુસ વસ્તુને ખૂબ ભાગવે ત્યારે તેને તેમાં અરુચિ આવે છે, નહિ તા નથી આવતી. અદ્દષ્ટ તેમજ અભુક્ત વસ્તુ પ્રત્યે મન સત્વર દાઉ છે.

સિદ્ધિચંદ્ર—આપનાં વાકયમાં વિપર્યાસ છે. કૃતયુગાદિમાં વસ્તુ ભાેગવીને **યાેગાઓ** થયા, જ્યારે કલિયુગમાં યાેગીઓ પ્રાય: ભાેગી થયા. કૃતયુગમાં વૃદ્ધાવસ્થા પ**હેલાં** વાન-પ્રસ્થ થતા, કલિયુગમાં વાળ પડી ગયા પછી વિષયપીડિત અને છે. હાલ નાની ઉમરના વ્રતનિર્વાહ કરનારા જેવામાં આવે છે, જ્યારે માેટા વ્રત લઇ અતિક્રમ કરે છે.

જહાંગીર—મેં બધું સાંભળ્યું. તારું વચન યુક્તિવાળું છે મુનિમાર્ગને અનુસરવા એ હમણાં તારું કામ નથી. તારું શરીર સુગંધ આપે છે. માલતીની કળીને અગ્નિમાં નાંખવી યાગ્ય નથી. કાચના કુંભ ઉપર મુદ્દગરના માર હાય નહિ. આ શરીષપુષ્પાય જેવા મુકુમાર દેહને કેશલાચન આદિ દુ:ખા આપવાં ઇષ્ટ નથી. સર્વ આશ્રમામાં ગૃહસ્થા-શ્રમ માટો છે તો તેનું પ્રવર્ત્તન કરવું, કારણ કે બીજાં આશ્રમાના તેના પર આધાર છે; તા મારા પુત્રની પેઠે તું મારી પાસે કાઇ મૃગાશ્રીના લગ્ન કરતા ઊલા રહે, અને મારા કહેવાથી ઓનું ગ્રહણ કર કે જેથી પુત્રાદિ સંપત્તિ પ્રાપ્ત કરો જન્મ સફલ થાય. આવું રૂપ, આવું સત્ત્વ, આવા વિદ્યાપરિશ્રમ તારામાં સર્વ શાલા કરનાર છે તા પગે ચાલવાના સાધુમાર્ગ શા કામના ? જગતકત્તાએ સર્વ આપણા ભાગ માટે કરેલ છે. તેમ કરવાથી અમે સુખી થયા છીએ તો તે ઈશ્વરાક્ત માર્ગનું અતિક્રમણ કરવું યાગ્ય નથી.

સિદ્ધિગંદ્ર—આપે કરમાવેલ સત્ય પ્રિય થાય તે સંસારીને માટે છે. વિરક્ત હાય તેનું ચિત્ત તેથી ક્ષાલ ન પામે. એકાંતવાદને સ્યાદ્વાદી માનતા નથી.

જહાંગીર-સુખ ભાગવ, તું સમજુ થઇ કેમ મૂં ઝવણમાં પડે છે ?

સિદ્ધિચંદ્ર—કાયરપુરુષ તે સ્વીકારે, ધર્મધીર તેા પ્રાણાન્ત થાય તાયે પાતાના માર્ગથી વિપરીત ન કરે. થાડા અતિચારથી ધર્મની અસારતા થાય છે. પાપ કરી પ્રાય-શ્ચિત્ત કરવું તે કરતાં તે મૂળથી તજવું વધારે સારું છે. કાદવમાં પડી પ્રક્ષાલન કરવું તેના કરતાં કાદવના સ્પર્શ ન કરવા અહેતર છે. પૂર્વના ઘણા ભવાથી સ્ત્રી આદિનું મુખ લીધું. હવે ધર્માચરણ માટે તે જોઇતું નથી.

> सर्वेभ्योऽपि त्रियाः त्राणास्तेऽपि यान्त्वधुना पि हि । न पुनः स्वीकृतं धर्मे खण्डयान्यस्पमध्यहम् ॥ ३१३॥

—સર્વ કરતાં પ્રિય એવા પ્રાણ છે તે પણ ભલે હમણાં ચાલ્યા જાય પણ સ્વીકારેલા ધર્મનું અલ્પ પણ ખંડન હું કરીશ નહિ.

#### શ્રી. માહનલાલ દલીયંદ દેશાઈ

જહાંગીર—તું પ્રાજ્ઞ હોઇ તારા કદાબ્રહ ધિક્કારને પાત્ર છે. તું તારા પાતાના શત્રુ થાય છે ને અનર્થ કરે છે.

આમ કહેવા છતાં સિદ્ધિચંદ્રે મંત્રાદિથી સ્વધર્મમાં નિર્ભરપણે દઢ રહી તેનું વચન માનવા પાતે તૈયાર નથી એમ જણાવ્યું એટલે જહાંગીર ક્રોધિત થઇ બાલ્યા.

> 'रेरे सामवजानासि न में जानासि विक्रमं। रुष्टः साक्षात्कृतान्तोऽस्मि तुष्टः कलपहुमः पुनः॥ ३१६॥ कदाश्रहविषद्रोस्तत्कलमाप्नुहि संप्रति।'

-- અરે તું મને અવગણે છે ? તું મારું પરાક્રમ જાણતા નથી. રૂક્યો હું સાક્ષાત્ કાળ-યમ છું, તુક્યો હું કલપવૃક્ષ છું. (તારા) કદાયહરૂપી વિષવૃક્ષતું ફલ તું હમણાં જ પ્રાપ્ત કર. '

આમ કહી જહાંગીરે કરાલ કાલ જેવા સર્પની માફક આજ્ઞા કરી અને ભયંકર મદાન્મત્ત હાથી મંગાવ્યા અને ફરી જણાવ્યું:—

गार्हरध्यमुररीकृत्य मुङ्क्ष्व भोगान् पुरिधिभिः।
देशाधिपत्यं मन्यस्व गृहाणाश्वगजान् पुनः॥ ३२६॥
इमां शेषामिवाशेषां मदाज्ञां कुरु मुर्द्धनि।
न चेक्षामधुना नेता कृतान्तानिधितामहम्॥ ३२७॥

—ગૃહસ્થપણ સ્વીકારી સ્ત્રીએ સાથે ભાગ ભાગવ, કાઇ દેશનું અધિકારીપણ તેમજ અધ, હાથી (પાંચ હજારી અધિકારીપણ ) સ્વીકાર. આ મારી છેલ્લી આજ્ઞા છે તે માથે ચડાવ, નહિ તો તને હમણાં જ માતના મહેમાન બનાવું છું.

સિદિયંદ્રે જણાવ્યું કે આ દુ:ખ દુ:સહ છે પણ તે ધર્મ હેતુવહે અમાને ગુણુર્પે જ થશે. જહાંગીરે ' તું મૂઢ છે! તા તે મૂઢતાનું પરિણામ હમણાં જ જો.' એમ કહી કાપથી પ્રચંડ હાથીને પ્રેચી. સિદ્ધિયંદ્ર તે છતાં અક્ષુભિત રહ્યા. તે જોઇને વિસ્મય પામી આજ્ઞા કરી કે તેના વનમાં વાસ કરાવવા. એ સ્વીકારી અકંપ તેઓ ચાલી નીકળ્યા.

**ળાદશાહે** સર્વત્ર ફરમાન લખી માેકલ્યું.

' मद्देशवर्तिभिश्चान्यैर्वने स्थेयं मुमुक्षुभिः । निःस्पृद्दाणां यतीनां यत् स्थितिस्तत्रैव युज्यते ॥ ३३४ ॥ '

૧ આ હકીકતના સમર્થનમાં જુઓ હીરસૂરિ રાસ પૃ. ૧૮૫ કડી ૧ થી ૮.

#### શાસન-પ્રભાવક ગુરુ-શિષ્ય ભાતુચંદ્ર અને સિદ્ધિયંદ્ર

—મારા દેશમાં રહેનાર અન્ય મુમુક્ષુંઓએ વનમાં રહેવું અને નિ:સ્પૃહ યતિઓની જ્યાં સ્થિતિ છે ત્યાં જ તેમણે રહેવું.

બાદશાહે વાચકશ્રી ક્ષાનુચંદ્રને તો પાતાની પાસે જ સત્કારથી રાખ્યા. સિદ્ધિચંદ્ર માલપુર<sup>૧</sup> ગયા ને ત્યાંના સંઘની વિનતિથી અને તેના અધ્યક્ષના આગ્રહથી ચામાસું તેમ**ણે** ત્યાં નિરુપદ્રવ રીતે કર્યું: ( 339 )

એક દિવસે સુલતાન જહાંગીરે વાચકશ્રીને ખેદાપન્ન એઇ તેમને પાતાની પાસે એલાવી ખેદનું કારણ પૂછ્યું. તેમણે જણાવ્યું કે 'પરમાર્થથી આપની પાસે રહેવાથી ખેદ નથી તેમજ નિ:સ્પૃહ ને વિરાગીને અન્ય શા ખેદ હાય ? કૃક્ત મારા શિષ્ય દૂર રહેલ છે તેના વિયાગ સામ્પ્રતકાળે મને ખટકે છે. '

આ સાંભળી શાહને પૂર્વવાત સાંભરી આવી. તેની સ્વધર્મ દહતાના ખ્યાલ આવ્યા. માહવશ થઇ મેં તેના દર્શનની અવગણના કરી તેથી ધિક્કાર છે. પછી સિહિચંદ્રને બાલા-વવાનું કરમાન તેણે લખ્યું. તે લઇ વાચકશ્રો તે પુરથી નીકળ્યા. ક્રમે કરી માટા મહાત્સવન્ પૂર્વક આગ્રામાં પ્રવેશ કર્યો. તેમની કીર્ત્તિ પ્રસરી. સિહિચંદ્ર શુભ દિને આવી મળ્યા અને તેમની પ્રશંસા પણ વાચકે કરી કે તારા જેવા કાઇ સત્ત્વશાલી નથી, તા તને ધન્ય છે. તેં ધર્મમાં વિપરિણામ ન કર્યું.

ત્યારપછી નિવેદી આદશાહને સિહિચ દ્રે કહ્યું 'ઉપકાર કર્યા મારું પૂર્વજન્મનું દુષ્કર્મ હતું તથી બધું થયું પણ હવે તે ટળી ગયુ. તે ક્ષંતવ્ય છે. ' બાદશાહ હર્ષા શ્રુથી બાલ્યો: 'સો સારું થાઓ. ' પછી તે શે તુરત જ જણાવ્યું ' જે મુનિઓ મારા હુકમચી દેશબહાર કરવામાં આવ્યા હતા તે સવે કરી મારા દેશમાં આવે. ' પછી તે બાબતના પત્ર લખી આપ્યા અને દરેક ગામ અને શહેરમાં માકલ્યા અને સાધુઓ પૂર્વવત્ શ્રાવંકાએ કરેલા ઉત્સવા સહિત આવી રહેવા લાગ્યા. ( ૩૫૮ )

આ રીતે ચાથા પ્રકાશ કે જેમાં જહાંગીરે પ્રસન્ન થઈ આપેલ કામિની સહિત પાંચ હજાર ઘાડાના અધિપતિપણાના અસ્વીકાર, તથી વનગમન, પછી પુન: શાહે આપેલ બહુમાનથી બાેલાવવાથી પુત: આગમન, ભાનુચંદ્ર ગણિદ્ધારા શાહેને મળવું, શાહે દેશ ખહાર કરેલ સમસ્ત સાધુજનાનું પુન: સર્વત્ર સુખાવસ્થાન સર્વત્ર ક્રમાન આપવું વગેરે વર્ષન છે તે સમાપ્ત થયા.

હવે ખીજી કંઇ વિશેષ સામગ્રી ઉપલબ્ધ થઇ છે તે જોઇએ:---

૧ જયપુર રાજ્યમાં અજમેરથી પૂર્વમાં લગભગ પચાસ માઇલ પર આવેલું છે. ૠષભદાસ હીર-સરિના રાસમાં જણાવ છે કે માલપુરમાં ભાનુચદ્રે વીજામતિએોને વાદમાં જીત્યા હતા. તેમના ઉપ-દેશથી એક વિશાસ જિનમ'દિર બન્યું હતું ને તે પર સુવર્ણમય કળશ ચઢાવરાવા પ્રતિષ્ઠા કરી હતી.

#### શ્રી. માહનલાલ દશીયંદ દેશાઇ

ભાતુ ચંદ્રકૃત મેં યાના ઉત્લેખ પૂર્વે થઇ ગયા છે. તે ઉપરાંત ભાતુ ચંદ્ર નામમાલા મળે છે તે તેમણે ભાવચંદ્ર આદિ શિષ્યાને માટે રચો છે, તેમાં કયાંક કયાંક ગ્લરાતી ભાષાનું મિશ્રણ છે. તેમાં છ કાંડ ( દેવાધિ દેવ, દેવ, મનુષ્ય, તિર્ધદ્ર, નારક ને સામાન્ય— કાંડ) છે તે તેની પ્રત સં. ૧૬૯૮ માં શ્યામપુરીમાં લખેલી ૧૧૩ પત્રની અમદાવાદ બંડારમાં છે; ને રત્નપાલ કથાનક ( ઉદ્દકદાન ઉપર ) રચેલ છે તેની પ્રત સં. ૧૬૬૨માં માલપુરમાં લખેલી ઉદ્યપુરના વિવેકવિજય યતિના ભંડારમાં છે.

સિલિયંદ્રના માંથા: —કાદંખરી ઉત્તર ભાગની ઢીકા ( પ્ર. નિર્જુયસાગર પ્રેસ ), ભક્તામર સ્તાત્ર પર વૃત્તિ ( પ્ર. ભીમશી માણેક ), શાબન સ્તુતિ પર ટીકા ( પ્ર. આગમાદય સમિતિ ગ્રંથાંક ૫૧), આ સિવાય ધાતુમંજરી, વાસવદત્તા પર વૃત્તિ, અનેકાર્થનામમાલા સંગ્રહ પર વૃત્તિ, ( પ્ર. કાંતિવિજયના છાણીના ભંડારમાં ), વૃદ્ધપ્રસ્તાવાષ્ટ્રિત રતનાકર (કે જેમાંથી અનેક <sup>શ્</sup>લાકા પાતાની ભક્તામર સ્તાત્રની ટીકામાં અવતાર્યા છે) તથા ભાતુ-ચંદ્ર ચરિત્ર (કે જેના સાર આ લેખમાં આપ્યા છે) તે સવે અપ્રકાશિત છે. ( નુઓ મારા ' જૈન સાહિત્યના સંક્ષિપ્ત ઇનિહાસ ' પારા. ૮૭૯ ). આ અપ્રકાશિત અંથાની પ્રતા મારા જોવામાં આવી નહાતી, પરંતુ ગત મે માસમાં વીજાપરના જ્ઞાનભંડારા જોતાં સિદ્ધિચંદ્ર પાત તે વીજાપુર પાસેના સંઘપુર ગામમાં હતા ત્યારે લખાયેલ પાતાના રચેલાં ચાર પુસ્તકાની પ્રતા જોવામાં આવી તથી આનંદ થયા. તેનાં નામ જિનશતક પર ઢીકા (રચ્યા સં. ૧૭૧૪ અને લિ. સં. ૧૭૧૪) નામે ગંદ્રગદ્રિકા ટીકા પત્ર ૩૪, વાસવદત્તા-ખ્યાનરૂપ ચંપૂ પર ટીકા ( લિ. સં. ૧૭૨૨ ) પત્ર ૬૪, પ્રાકૃત સુભાષિત સંગ્રહ પત્ર ૨૫ અને કાવ્યપ્રકાશ ખંડન ( લિ. સં. ૧૭૨૨ ) પત્ર ૬૨. આથી નવાં અજાણ્યાં ત્રણ પુસ્તકા નામે પ્રાકૃત સુભાષિત સંગ્રહ, જિનશતક ટીકા અને કાવ્યપકાશ ખંડન સિદ્ધિચંદ્રે રચ્યા છે, એ જણાયું ને સં. ૧૭૨૨ સુધી ભાનુચ હયાન હતા એવું તે પૈકી છેટલા બેની આઘ પ્રસ્તાવના પરથી જણાય છે:---

> श्चंतुंजयक्षोणिधरप्रचंडः दंडादिमुक्तिस्फुटधर्मकर्मा । यशो यदीयं कुमुदेन्दु जित्रमद्यापि जागर्त्ति जगन्नयेऽपि ॥

> > વાસવદત્તા ટીકા આદ્ય <sup>શ્</sup>લાક ૮.

जीयात् श्रीमदुदारवाचकसभालंकारहारोपमो, लोके संप्रति हेमसूरिसदृशः श्रीभानुचंद्रश्चिरं । श्री श्रीन्रुजयतीर्थेशुल्कनिवहः प्रत्याजनोद्यद्यशा, शाहि श्रीमद्दक्वद्यार्ष्पित 'महोपाध्याय ' दृष्यत्पदः॥

કાવ્યપ્રકાશ ખંડન આદ્ય <sup>શ્</sup>લાક ર.

## શાસન-પ્રભાવક ગુરુ-શિષ્ય ભાતુચંદ્ર અને સિહિયંદ્ર

સિદ્ધચંદ્ર પાતાને માટે ટ્રંકમાં ઉક્ત વાસવકત્તા ટીકાના આદ્ય શ્લોક ૯, ૧૦માં જે જણાવે છે તે જાણવા જેવું હાે અંત્રે તે શ્લોક ટાંકું છું:—

तत्पट्टपाथोनिधिवृद्धिचंद्रः श्रीसिद्धिचंद्राभिधवाचकेंद्रः । बाल्येऽपि यं वीक्ष्य मनोझरूपमकृब्दरः पुत्रपदं प्रपेदे ॥ पुनर्जिद्दांगीरनरेंद्रचंद्रः प्रदीयमानानिप कामिनी यः । हठेन नोरीकृतवान् युवापि प्रत्यक्षमेतन् खलु चित्रमत्र ॥

આ ઉપરાંત કાદ બરીના ગુજરાતી સાર પાતે લખ્યા છે કે જેની મન પા**લણપુરના** ભાંડારમાં છે.

શિષ્યમ હળ — શ્રી ભાનુચંદ્ર ઉપાધ્યાયનું શિષ્યમ હળ ખહેાળું હતું. તેમને 'ચેલા એંગ્રી તણી સંપદા, હવા તેર પંન્યાસ રે; શ્રી ઉદયચંદ્ર પ્રમુખ વળી, એક એકમેં ખાસ રે.' એમ ઋષભદાસ કવિ હીરસૂરિ રાસ ( પૃ. ૧૮૫ ) પર જણાવે છે. તેમાં સિદ્ધિચંદ્ર ' અવલ ચેલા ' હતા, એ પણ જણાવ્યું છે. આ ૮૦ શિષ્ય કે જેમાં ૧૩ પંન્યાસ ( પંડિત ) હતા તે સર્વના નામ મળી શક્યાં નથી, પરંતુ શાેષ્ઠ ખાળ કરતાં નીચેનું પ્રાપ્ત થાય છે:—

ઉદયઅંદ્રગણિ—તેના શિષ્ય રૂપઅંદ્રે સં. ૧૬૮૫ માં દંડક પર ( સંસ્કૃત ) અવચૂરિ રચી. દેવઅંદ્રગણિ—તેમણે પણ શાલનસ્તુતિ પર સંસ્કૃત ટીકા રચી છે ( પ્ર૦ આગમાદય

દવચદ્રગામુ —તમમુ પણ રાભનન્દ્રાત પર સંસ્કૃત ટાકા રચા છે ( પ્રુષ્ટ આગનાદ્રય સિમિતિ શ્રંથાંક પ૧). ગૂજરાતીમાં નવતત્ત્વ ચાપર્ક, શત્રું જયતીર્થ પરિપાટી ( સં. ૧૬૯૫), પૃશ્વીચંદ્રકુમાર રાસ રચેલ છે. ( જુઓ મારા ' જૈત ગૂજેર કવિએા ' ભાગ ૧, પૃ. ૫૭૯) આ છેલ્લા શ્રંથની પ્રત ઉક્ત મારા શ્રંથ છપાયા ત્યારે મને જોવા મળી ન હતી, પરંતુ પછી મળતાં તેની પ્રશસ્તિમાં તેની રચ્યા સાલ તમાં છપાયા પ્રમાણે સં. ૧૬૮૬ નથી પણ સં. ૧૬૯૬ છે:—

| સાવલીનગરિ રહી ચામાસિ, સંવત સાેલ છન્તું ઇ ઉલાસિ;           |     |
|-----------------------------------------------------------|-----|
| ફાગુષ્યુ સુદિ એકાદશિ ધારિ. વાર કહુ તે હવેઇ વિચારિ.        | ૧૭૬ |
| સાગર સુત ભગની પતિ પુત્ર. વયરી સુત વાહન ભખ્ય શત્રું;       |     |
| તેહની ગતિ જિહાં તેહનું રત્ન, તેહવાર જાણા કવિરત્ત.         | ૧૭૨ |
| પુષ્ય નક્ષત્રિં કીધા રાસ, શીલવ'તના હું છું દાસ;           |     |
| તપગછપતિ ગુરુ ગાયમ સમાન, વિજયદેવસૂરિ યુગહપ્રધાન.           | ૧૭૩ |
| તાસ પાઢિ પ્રગઢ્યા જિમ ભાષ્યુ. વિજયસિંહસૂરિ ગુધ્યુના જાયુ; |     |
| વાચક ભાતુચ'દના સીસ, દેવચ'દ પ્રણમેં નિશદીસ.                | १७४ |

#### શ્રી. માહનલાલ દલીય દ દેશાઇ

આ દેવચંદ્રના શિષ્ય વિવેકચંદ્ર તેના શિષ્ય તેજચંદ્ર-જિનચંદ્રના શિષ્ય જીવનચંદ્રે સં. ૧૭૫૩ માં જ્ઞાનસાગરકૃત સિદ્ધચક રાસની પ્રત લખી ('જૈન ગૃર્જર કવિએા ' ભાગ ૧, પૃ. ૭૫). આમાંના વિવેકચંદ્રે પાતાને ભાતુચંદ્રના શિષ્ય જણાવી સં. ૧૭૦૬ માં ત. વિજયસિંહસ્રિની પાદુકા પ્રતિષ્ઠિત કરી છે. ( જીએા લેખાંક ૫૧૪, પ્રાચીન જૈન લેખ સંગઢ પૃ. ૭૧૮-૯)

હીરચંદ્રમણિ—સં. ૧૬૯૪ માં સીરાહીના સંઘ સાથે આળ્ની યાત્રા કરી તેવા લેખ અપ્રક્ટ આષ્ પ્રાચીન જૈન લેખ સંદાહમાં નં. ૮૨ ના છે. તેમાં હીરચંદ્રના ગુરુભાઇ કુશલચંદ્રગણિ અને અમરચંદ્રગણિ જણાવેલ છે, અને પરિવારમાં સુનિ દીપિચંદ્ર, રામચંદ્ર, જિનચંદ્ર જણાવેલ છે. આ હીરચંદ્રના શિષ્ય રવિચંદ્રે ખંભાતમાં સં. ૧૭૨૨ માં ઉપાસક દશાંગની પ્રતિ લખી (આ. ક. પાલીતાણા.)

આ પૈકી જિનચંદ્રના શિષ્ય જિતચંદ્ર-લિખ્ધિયંદ્ર-દેવચંદ્ર-લવાનીચંદ્રના ગુરુલાઈ સામચંદ્રે ટંકારીયામાં હંસરત્નકૃત શત્રુંજય-માહાત્મ્યસારની પ્રત સં. ૧૮૩૩ માં લખી ( પુરાતત્ત્વ મંદિર, અમદાવાદ. )

ઋકુદ્ધિઅંદ્રગણિ—તેમણે મૃગાંકચરિત્ર ( પ્ર. આત્માનંદ સભા ) વિજયદેવસૂરિના સમયમાં રચ્યું કે જે તેમના ગુરુભાઇ ઉદયચંદ્રે સંશાધિત કર્યું.

સામચંદ્રગણ—તેમણે વિવેકવિલાસની પ્રતિ સં. ૧૬૮૫ માં લખી (પી. ૪ પૃ. ૧૧૫)

ભાવચંદ્રગણિ—તે સિહિચંદ્રના સંહાદર હતા. તેના શિષ્ય કનકચંદ્રગણિ–કપૂરચંદ્ર– મયાચંદ્ર–-ભક્તિચંદ્ર–ઉદયચંદ્ર–ઉત્તમચંદ્ર–શિવચદ્રે રાધનપુરમાં સં. ૧૮૭૪ માં તારંગા-મંડન અજિતનાથ સ્તવન લખ્યું. (ભરુચ ભંડાર)

ભાતુમાં સરિતમાં મુખ્યત્વે માેગલ દરભારમાં રહી કરેલ કાર્યોની હકીકત આવે છે, તેમાં તેમની પૂર્વાવસ્થા અને અંતિમાવસ્થા—સ્વર્ગવાસ આદિની વાત આવતી નથી. આખું સરિત ઘણી ઐતિહાસિક બીનાએ પૂરી પાઉ છે ને હીરસાલાગ્ય કાવ્ય, વિજય–પ્રશસ્તિ કાવ્ય, હીરસૃરિ રાસ, વિજયતિલકસૃરિ રાસ આદિ ઐતિહાસિક સામગ્રીમાં એક વિશેષ ઉપયોગી સાધન પ્રું પાઉ છે.





## ૧ ત્રણ પ્રતા

પજ્જાન કહા-પજ્જાન ચરિયં એટલે પ્રદ્યમ્ત કથા-પ્રદ્યમ્ત ચરિત્ર એ નામનું અપભ્રંશ ભાષામાં સન્દર કાવ્ય સાંપડ્યું છે. તેના રચનારનું નામ સિંહ કવિ અપરનામા સિદ્ધ કવિ છે. આની એક અપૂર્ષ પ્રત ૨૧૦ શ્રી મણિલાલ બૅકારબાઈ વ્યાસના ગ્રંથસગ્રહ સને ૧૯૨૬ ના એપ્રિલમા મુંબઇના શ્રી મહાવાર જૈન વિદ્યાલયમાં ભરાયેલી આડમી સાહિત્ય પરિષદના પ્રદર્શનમાં મુકાયેલ હતો તેમાંથી મેં શાધી કાઢી. તેની અંતિમ પ્રશસ્તિ ખંડિતવ્યસ્ત દશામાં હતી તે લખી લીધી હતી. તે પ્રત મં. ૧૫૩૨ ના અાશ્વિન શુકલ અષ્ટમી શુક્રવારે રામસંબિ<sup>૧</sup> ( રામસૈન્ય ) ગઢ–મઢાદુર્ગમાં ખલચી સુરતાણ ( ખીલજી સુલતાન ) ગયાર ( સુદોન ) રાજ્યમાં તેના વાસી વિપ્ર પંડિત લક્ષ્મીધરના પુત્ર પંડિત અંબદેવના પત્ર...એ લખેલી હતી. પછી મહુવામાં સને ૧૯૩૧ ના અકટાબરમાં જતાં સાંતી હસ્ત-પ્રતાની શાધ કરતાં મુનિ ગુલાળના પુસ્તકમંત્રહ શ્રી યશાવૃદ્ધિ જૈન બાલાશ્રમમા **હતા તેમાંથી** મભાગ્યે આ કાવ્યની પ્રત સાંપડો, તે ૧૨૧ પત્રની છે અને સંવત ૧૫૭૯-શાક ૧૪૪૪ માં ક્રાર્ત્તિક વદ બીજ સામવારે તાડા નામના ગામમાં સૂર્યસંહિ રાજ્યના રાજ્યમાં લખાયેલી છે. આ બીજી પ્રતમાં ઉપરની પહેલી પ્રતની છેવંટે જે સરકત અને અપભ્રાંશ ભાષામા કવિની પ્રશસ્તિ છે તે દર્ભાગ્યે લિપિયલ કરવામાં આવી નથી, તેથી પહેલી પ્રતના ખંડિત પ્રશસ્તિ ખંડિતજ રહી છે. સ્વ મે. બ. વ્યાસના સંગ્રહ સાહિત્યપ્રિય સરતવાસી ઝવરી જીવણલાલ માકરચંદે ખરીદેલ છે તા તેમાં આ કાવ્યની ઉક્ત પ્રત દ્વાવા સંભવ છે. સુરતમાથી કાઇ કાઢી માેકલાવ તેમ નથી એટલે તે આ લેખ લખતી વખતે ઉપલબ્ધ નથી, જ્યારે ળીજી પ્રત મારી સામે મોજાદ છે. આ લેખ લગભગ લખાઇ ગયા પછી મુંબઇના શ્રી એલક પન્નાલાલ દિ૦ જૈન સરસ્વર્તા ભવનમાં સાક્ષર શ્રી નાયુરામ પ્રેમીદ્વારા તપાસ કરાવતાં ૧૦૪ પત્રની અશુદ્ધ પણ સુંદર અક્ષરમાં તાછ એટલે ' સં. ૧૯૮૯ વર્ષે' ચૈત્ર શકલા પંચમી

૧ રામસેષ્યુ-ગમસૈન્ય એક શ્વેતાંત્રર તીર્થ પણ છે. તે સંખ'વી વાંચા સાહિત્યરસિક **ઇતિહાસન્ર** મુનિશ્રી કલ્યાષ્ટ્રવિજયજીના લેખ નામે 'જૈનતીર્થ ભીમપક્ષી અને રામસૈન્ય ' જૈનયુગ માસિક ભાદપદ-થી કાર્ત્તક સં. ૧૯૮૫–૮૬ ના અંક.

ર માંડવગઢ-માંડુના ખીલજી ગયાસુદ્દીન કે જેણું સં. ૧૫૨૫ થી ૧૫૫૬ સુધી રાજ્ય કર્યું. જુઓ ટિ. પ્ર.૪૫૯ પૂ. ૪૮૧ મારા ં જૈન સાહિત્યના સંક્ષિપ્ત ઇતિહાસ.'

#### શ્રી. માહનલાલ દલીચંદ દેશાઇ

સામવાસર હિખિત' છાજૂરામ જૈન જૈસવાલ પાલમગ્રામનિવાસી સૂખા દેહલી ' એ 'પ્રમાણેની ન'. ૩૦૭૭ જ/૭૫૭ કની પ્રાપ્ત થઈ તેમાં છેવટે 'इति प्रशुम्नचिरित्रं सिद्ध तथा सिंहकवेः कृतं मृमाप्तम्।' એમ લખ્યું છે તે પરથી કવિનાં નામ સિદ્ધ અને સિંહ બ'ને હતાં એમ સ્પષ્ટ જહ્યાય છે, આમાં પણ દુર્ભાગ્યે ઉપરની પહેલી પ્રતની છેલ્લી પ્રશસ્તિ નથી.

#### ર મંગળાચારણ

કવિ પ્રથમ સંધિમાં મંગલાચરણ, ચરિત્રનાયક પ્રદ્યુમ્ન જેમના તીર્યાધિપત્યમાં થયા છે તે બાવીશ્વમા તીર્થ'કર શ્રી નેમિનાથની સ્તુતિરૂપે આ પ્રમાણે કરે છે:---

> खम-दम-जम-णिलयहो, तिहुअण-तिलयहो, विवल्लिय-कम्म-कलंकहो थुइ करमि मसनिए, अइणिकभत्तिए, हरिकुलगयणससंकहो ॥

—ક્ષમા, દમ, યમના ભડાર, ત્રિભુવનના તિલક, કર્મરૂપી કલકતે દૂર કર્યું છે જેણે એવા, હૃરિકુલ–હૃરિવંશરૂપી ગગનમા ચંદ્ર( નેમિનાથ )નાં સ્તુનિ સ્વશક્તિથી અને અનિ વિશેષ ભક્તિથ કરું છું. િતે તેમિ જિનેશ્વરને પ્રહામીને વેમનાં વિશેષહા આપે છે.

पणवेष्पिणु णेमिजिणेसरहो, भव्वयण-कमळ-सरणेसरहो
भवतर-उम्मूळण-वारणहो, कुसुमसर-पसर-विणिवारणहो
कम्मट्ट-विवक्ख-पहंजणहो, मय-घण-पवहंतपहंजणहो
सुवणत्तय-पयिंडय-सासणहो, छन्भेय-जीव-आसासणहो
णिरवेक्ख-णिमोह-णिरंजणहो, सिव-सिरि-पुरंधि-मणरंजणहो
पर-समय-भणिय-णय-सयमहहो, कम-कमळ-जुयळ-णयसयमहहो
महिसेसिय दंसिय सुष्पहहो, मरगयमणिगणकरसुष्पहहो
माणावमाण-समभावणहो, अणवरय-णमंसिय-भावणहो
भयवंतहो संतहो पावणहो, सासय-सुह-संपय-पावणहो ॥
घत्ता-सुवणत्त्रयसारहो णिज्जियमारहो अवहेरिय-घरदंदहो
चिज्ञळगिरि-सिद्धहो णाणसमिद्धहो द्यवेहिहि कळकंदहो ॥ १॥

—તિમ જિનેશ્વરને પ્રણામ કરીને-(તે જિનેશ્વર ક્વા છે !) જે ભવ્યજનરૂપા કમલ પંક્તિને સૂર્યરૂપ છે, ભવરૂપા ઘુલને મૂલમાથી ઉખેડનાર હાથીરૂપ છે, કામદેવના પ્રસારને રાકનાર છે, આઠ કર્મરૂપા ઘુલને તાડનાર છે, મદરૂપા વાદળને દૂર કરનાર છે, ત્રણે ભુવનમાં શાસન જેણે પ્રકટ કર્યું છે, છએ પ્રકારના જીવના આશ્વાસનરૂપ છે. નિરપેલ, નિર્મોહ અને નિરંજન છે, શિવલક્ષ્મીરૂપ સ્ત્રીનું મનરંજન કરનાર છે, પરમતમાં કથેલા નયોના સમન્વય કરનાર, જેના ચરણુકમલમાં શતમખ એવા ઇંદ્ર નમેલા છે એવા, મરકત મણિના સમૃહા કિરણથી વિશેષ પ્રભાવાતા, માન-અપમાનમાં સમ ભાવનાવાળા, સદાદિત બવનવાસી ઇદોવહે નમસ્કૃત, ભગવંત, સંત. પાવન કરનાર, શાશ્વન સુખ-

### કુમારપાલના સમયનું એક અપભંશ કાવ્ય

સંપદને પ્રાપ્ત કરાવનાર, **સુવનત્ર**યના સાર, કામદેવને જીતનાર, ગૃહસ્<mark>થાશ્રમના મેહની અવગશ્રુના</mark> કરનાર, ઉજ્જવલ (ગિરનાર) પર સિદ્ધિ પામનાર, જ્ઞાને કરી સમૃદ્ધ અને દયારૂપી વેલીના કંદરૂપ છે.

આ મંગલાચરણનું કાવ્ય એ એક કાવ્યચમત્કૃતિના નમૂના છે. એવા નમૂના પ્રસિદ્ધ પુષ્પદંત કવિ પાતાના મહાપુરાણ અને યશાધર ચરિતમા પૂરાં પાંડે છે:—દા. ત.

## सुपरिक्सिय रिक्सियभूयतणुं, पंचसयधणुण्णयदिव्यतणुं पयडियसासयपयणयरवहं, परसमयभणियदुण्णयरवहं ॥ भ'गक्षायरथ-भढापुराध्र

भा क्विभे पुष्पदन्तना ઉक्त काव्या कियां न्यां हावा को छे ने ने ही साने छे. (१) पुष्पदन्तना समय सं. १०२२ आसपास छे तेथी ते आपछा क्विना पुरावर्ती छे. (२) उपरना महा-पुराखना टांकेस मंग्रसायरख्मा परसमयमणियदुण्णयरवहं के सामासिक शण्द केवा क सामासिक शण्द केवा क सामासिक शण्द केवा क सामासिक शण्द केवा के सामासिक शण्द केवा के सामासिक शण्द केवा है. वणी तेनी सामे आपछा किविभे वापरेस कम-कमल-ज्यल-णयसयमहहो के सामासिक शण्द पुष्पदन्ते पाताना यशाधर मिरन्तना मंग्रसायरख्मा वापरेस चरणज्यल-णयसयमहहोनी आणाद नक्ष छे.

પુષ્પદન્તે પાતાના પૂર્વવર્ત્તી કવિએા વગેરેતા ઉલ્લેખ કર્યો છે તે પ્રમાણે આપણા કવિએ પાતાની પહેલાના કાઇ પણ કવિતા ઉલ્લેખ કર્યા નર્ચા; કર્યા હત તા પુષ્પદન્તતા અવશ્ય કરત.

## ૩ સરસ્વતી પ્રત્યે વરયાચના

गय-दुरिय-रिणं तइ-लोय-इणं भवभयहरणं णिजियकरणं,
सुहफलतरुहं वंदिवि अरुहं पुणु सत्यमई कल्लहंसगई,
बरवण्णपया मणिधरिविसया पयपाणिसुहा तोसियविवुहा,
सग्गंगिणिया बहुभंगिणिया पुन्वाहरणा सुविसुद्धमणा।
सुयबरवरणी णयगुणणयणी कइयणजणणी,
तंदुविहणणी मेहाजणणी सुयसयकरणी ॥१॥

घर-पुर-पवरे गामे णयरे णिवविषससहे सुयझाणवहे स्रस् सुमरा मह होड वरा । इम वज्जरह छुदु सिद्धकई हयचोरभए णिसिमरिविगए पहरिद्धिष्टिए चितंत् हिए ॥ घत्ता ॥ जा सुत्तव अच्छइ ता तहि पिच्छइ णारि एक्कु मणहारिणिया ।

सिय-बत्थ णियत्थिय कंजयहत्थिय अक्खसुत्तसुयवारिणिया ॥ २ ॥

—એ જિનેશ્વર કે જેમણે દુરિતર્મી કરજ ફેંડી નાંખ્યું છે, જે ત્રણ લાકના સ્વામી છે, જે લાવર્મી લાવના હરનાર, ઇદિયના જીતનાર છે, જે સુખરૂપી કલના હક્ષ છે, એ અહેંતને વંદીને મુનઃ સરસ્વતીની રદ્યતિ કરું છું, તે શાસ્ત્રમયા, કલહંસગતિ, વર વપર્શ્યદા છે, તેમજ સ્કૃૃૃદિક, મિર્જિ જેવા તેના વિષય છે, જેના પગ અને હાથ શુભ છે, જેથી પંડિતા તુષ્ટ રહે છે, જે સ્વર્ગાંગિતી છે

#### શ્રી. માહનલાલ દલીયંદ દેશાઇ

ખકુ ભંગિવાળી છે, જેનાં આબ્ર્ષણો પૂર્વો છે અને જે સુવિશુદ્ધ મનવાળી છે, જેનાં વચના ઉત્તમ મુત છે, નય જેની આંખો અને ગુણ છે, તંદ્રાના નાશ કરનારી. શુદ્ધિની ઉત્પાદક, સેંકડા સુખા આપનારી છે, ઘર, નગરની પાળ, ગામ, નગરમા નૃપ વિદ્વાનાની સભામાં શુતખાનને વહનારી છે. એ સુસ્વરવાળી સરસ્વતી મને વર—પ્રસન્ન થાંએા આમ સિદ્ધકવિ જે વખતે ચારના ભય નાશ પામ્યા છે અને રાત્રિના ભાર ચાલી ગયા છે તે વખતે અર્ધ પ્રહર બાક્ય હતા ત્યારે (માટે મળરક) હૃદયમાં ચિતવે\* છે. જ્યારે તે સતા છે ત્યારે તે એક મનાહારિણી સ્ત્રાંને જુએ છે. તેણે શ્વેત વસ્ત્ર પહેર્યાં છે, હાથમાં કમસ રહેલું છે, અક્ષસ્ત્ર અને શ્રુત—પુસ્તકને ધારણ કરેલાં છે.

## ૪ સરસ્વતી પ્રસન્ન થઇ

सा चवेइ सिविणंति तक्काणे। काइ सिद्ध चिंतवहि णियमणे। वं सुणेवि कइ सिद्ध जंपए। 'माए मज्ज्य णिक हियड कंपए। कृवबुद्धि चिंतंतु छज्जः। तक्कांद-लक्काण-विविज्ञिड। णिव समासु णिव विहत्ति कारड। संधि-सुत्त-गंथह असारड। कव्वु कोवि ण कयावि दिहुड। महु णिघंदु केणवि ण सिद्धुड। तेण बहिणि चिंतंतु अच्छिम। खुज्जुहो वि ताछह लुयंछिम।। अंधुहो वि णवणट्ट पेच्छिरो। गेय सुणणि बहिरो वि इंछिरो।' तं सुणे वि जाजइ महासई। णिसुणि सिद्ध जंपइ सरासई।। धना-आछसु संकेष्ठिहि हियड म मेहहि, मज्ज्यु वयणु एउ दिइदु धरिह। हड सुणिवरवेसें कहिम विसेसें, कव्वु किपि तं तुहु करिह ॥ ३॥

—તત્ક્ષણે સ્વપ્તમાં તેણી વદે છે: 'હે સિદ્ધ! તારા મતમાં શું ચિંતવે છે શે' આ સાંભળી કવિ સિદ્ધ બાલે છે: 'માતા! યારું હૃદય અતિશય કપે છે. કાવ્યછી હિનો વિચાર કરતા લજ્જ આવે છે, (કારણું કે) તર્ક, છંદ, વ્યાકરણથી રહિત છુ, સમાસ, વિભક્તિ અને કારક નથી (આવડતાં) તેમ સંધિ, સત્ર, પ્રથમને અસાર છે એટલે તે વગરતા હું છું. કાઇ પણ કાવ્ય મેં કદાપિ જોયુ નથી,

મ આ સરસ્વતીની સ્તુતિ એક સસ્કૃત 'લોકથા ૧૧ મા સિધ પછી કર્તાએ કરી છે:—

या साञ्चतिवभूषणांगरुचिरा श्वेतांशुकै. शोभिता,

या पद्मासनखंस्थिता शुभतमा ज्ञानप्रमोदप्रदा।

या बृंदारकबृंदवंदितपदा विद्वजनानां प्रिया,

सा मे काव्यक्याप्रधाश्रितवतो वाणी प्रसन्ता भवेत्।।

<sup>—</sup> જે શ્વેત વિભૂષણા અંગે ધરીને સુદર છે, શ્વેત વસ્ત્રોથી શાંભિત છે, પદ્માસને બેઠેલી, ઉત્તમાત્તમ અને જ્ઞાનના આનંદ આપનારી છે, દેવસમૂદ્દથી જેનાં ચરણા વંદિત થયાં છે, વિદ્દજ્જનાની જે વ્હાલી છે તે સરસ્વતી કાવ્યકથાની પ્રથાના આશ્રય કરનાર એવા મને પ્રસન્ન થાંએા.

#### કુમારપાલના સમયનું એક અપભાંશ કાવ્ય

મતે નિધંડુ-કાશ કાઇએ શીખવ્યા નથી, અધ હાઇ નવાં નવાં નૃત્યા જેવા ઇચ્છું છું, ખહેરા છતાં મીતા સાંભળવા ચાહું છું, તો હે મહાસતિ! મારું આ સાંભળ.' સિદ્ધનું આ સાંભળા સરસ્વતી કહે છે: 'આળસને સંકલી લે, હૃદયને તજી ન દે-ધૈર્ય ધર, આ મારુ વચન દઢપણે ધાર કે હું મુનિવરના વેશમાં વિશેષપણે જે કહીશ તે કાઇ કાવ્ય તું કરજે.'

આમ કવિ પાતે સરસ્વતીનાં સાક્ષાત્ દર્શન સ્વધ્નમાં કરી તેના વર પ્રાપ્ત કરે છે.\* પ કવિના ગુરુ

ता मलघारिदे पुणिपुंगमु । णं पश्चक्खु धम्मु खबसमु दमु ।

माह्यचंदु आसि सुपिसद्भ । जो खम-दम-जम-णियमसिमद्भ ।

तासु सीसु तब-तेय-दिबायर । वय-तब-णियम-सील-रयणायर ।

तक्क-छहरि-शंकोलिय-परम । वर-वायरण-पवर-पसिय-प ।

जासु भुवण दूरंतर वंकिवि । ठिउ पच्छण्णु मयणु आसंकिवि ।

अमयचंदु णामेण भडार । मो बिह्रंतु पत्तु बुह्सार ।

सिर-सर-णंदण-वण-संछण । मढ-विहार-जिणमण्वण-रवण्ण ।

बंभणवाड जामें पट्टणु । अरिणरणाह-सेण-दलवट्टणु

जो भुजइ अरिणखयकालहो । रणधोरियहो सुयहो बृह्णालहो ।

जासु भिच्चु दुज्जण-मणसङ्ख्णु । खिन गुहिलउत्तु जिह भुङ्ग्णु ।

तिह संपत्तु मुणीसर जाविह । भव्वु लो आणंदि ताविह ॥

घत्ता । णियगुण अपसंसिवि मुणिह णमंसिवि जो लोएहि अदुगंछिय ।

णय-विणय-सिमद्भ पुणु कह सिद्धह सो जहवर आउंछिय ॥ ८ ॥

—ત્યારે મલધારી દેવ પદનીવાલા મુનિયુંગવ માધવચાંદ્ર સુપ્રસિદ્ધ હતા કે જે પ્રત્યક્ષ ધર્મ, ઉપશમ અને દમતી મૂર્ત્તિરૂપ હતા, અને ક્ષમ, દમ, યમ, નિયમવી સમૃદ્ધ હતા તેમના શિષ્ય તપનેજથી સૂર્ય જેવા, વત, તપ, નિયમ, શીલના સમુદ્ર જેવા, તર્કર્યી લહેરથી જેણું પરમતને ડગાવ્યા છે, ઉત્તમ

<sup>\*</sup> आ वातनी पुष्टि १३ भी भंधि पणी ओड संस्कृत शाई लभां डतांओ डरी छ डे:—
छंदोऽरुं कृतिलक्षण न पठितं नाऽश्रावि तक्कांगमो,
जातं हंत न कर्णगोचरचरं साहित्यनामाऽपि च ।
सिंद्वः सत्कवि प्रणी समभवत् प्राप्य प्रसादं परं,
नारदेन्यः सुकवित्वजातयशसा मान्यो मनस्विप्रियः ॥

<sup>—</sup> છંદ, અલંકાર, વ્યાકરણ ભણ્યો નથી, નર્કશાસ્ત્ર સાંભળ્યું નથી, તેમ સાહિત્યનું નામ પણ કર્ણુંગાચર થયું નથી ( છતાં ) વાગ્દેવી–સરસ્વતીના ઉત્તમ પ્રસાદ પામીને સિંહ સતકવિઓમાં અત્રણી, સુકવિપણ પ્રસિદ્ધ થયેલાઓમાં માન્ય, શાણાઓના પ્રિય થયે

#### શ્રી. માહનસાલ દલીચંદ દેશાર્ધ

ભ્યાકર**ણથી જેના શ**બ્દા પ્રસરેલા છે, જેના ભુવનમાં મદન દૂર તરે વાંદા રહી આશંકાવાળા થઇ પ્રશ્લભ રહ્યો છે એટલે જેના માર્ગમા કામદેવ આવી શકતા નથી એવા અમૃતચાંદ્ર નામના ભદારક, અને વિદ્વાતામાં શ્રેષ્ઠ વિદ્વરતા વિદ્વરતા આવી પહાચ્યા.

નદી, સરાવર, નંદનવનથી આચ્છાદિત. મક વિદાર, જિનમંદિરથી રમણીય એલ **અંભણવાડા** નામનું પદ્ધ-શહેર છે કે જે શતુરાજના સૈન્ય-સમૃદને નષ્ટ કરનારાં છે, જેને અર્થુદાજના ( શતુજનના ) ક્ષય કરનારા કાળ જેવા અને રસ્યુધારી ( રસ્યુધાર )ના પુત્ર ખદ્યાલ બાગવે છે. તેના ભૃત્ય-માંડલિક દુર્જનાના મનને શલ્યરૂપ એવા ગાહિલપુત્ર-સહિલા ( ગેહિલવંશાય ) ક્ષત્રી નામે **સુદ્ધાસુ છે.** (આવા સમર્થ રાજા ખદ્યાલના માડલિક **સુદ્ધાસુ**ના રાજ્યમાં ખંભાણવાડામાં ) જ્યારે તે મુનીશ્વર પધાર્યા ત્યારે લગ્યલાક આનંદ પામ્યા.

પોતાના ગુણુની પ્રશંસા કર્યા વગર, જે મુનિ કે જેની લાેકદ્વારા દુગંછા થતી નથી તેને નમસ્કાર કરીને નય-વિનયથી સમૃદ્ધ એવા કવિ સિધ્ધો તે યતિવર્યના-અયમૃતઅંદ્રના સત્કાર કર્યા.\* (તાેચેની વાણીવડે)

'अहो अहो परमेसर बुह पहाण। तव-णियम-सील-संजम-निहाण।

सुविणंतरु जो मइ किल दिट्छ। सो हउ मिण मण्णमि अह विसिट्छ।

तुम्हागमणें जाणियउ अञ्जु।'ता मुणिणा जंपिउ अइमणोञ्जु।

'णाणाविह-कोऊहलड भरिउ। तु हु तुरिउ करइ पञ्जुण्ण-चरिउ।'

ता सिद्धु भणइ ' महु गरुव संक। दुज्जणह ण छुट्टइ रिवमयंक।

तिह पुण अम्हारिसु कवण मत्त । ण मुणइ जि कयाइ कइत्तवत्त ।

कुडिलच्छ कुडिल-गइ-गवण-लील। पर-छिइ-णिहालणि-डसणसील।

दुव्वयण-गरल-पूरिय-सद्द्प। दुज्जीह-दुह-दुज्जणविस्द्प।

जे वयणि चउम्मुह किण्हचित्त। दंसणि ण रुह अवयरिय-मित्त।।

घत्ता। दुज्जण गुण झंपिरु दोस पर्यापरु सुयणसहावें सच्छमई।

पच्छण्ण मझ्तथहं करिम पस्थहं गुणदोसहं जं णिडणमई।। ५।।

<sup>\*</sup> न्या भ्यभृतयंद्र भाटे विशेषभां छेपटनी प्रशस्तिमां क्तांने जथाव्युं छे हे:---पर-वाइय-वाया-हरुअ-छम्मु, सुयकेवित्रजो पव्वरक्खुधम्मु। सो जयउ महामुणि अमियचंदु, जो भव्वनिवहक्दरवह चंदु। मस्डधारिदेव-पय-पोम-भसलु, जंगम सरसइ सव्वत्यकुसलु।

<sup>—</sup>જે પરવાદીઓના વાદા હરવામાં ક્ષન–શક્તિમાન્ છે, અને જે શ્રુતકેવલીના ધર્મની રક્ષા કરવામાં યાંગ્ય છે, જે ભવ્યાના સમહરૂપી કમલને ચંદ્ર સમાન છે જે મલધારિકેવના ચરણકમલમાં રમતો ભ્રમરરૂપ છે, જે જંગમ સરસ્વતી સમ સર્વ અર્થમાં કુશલ છે તે મહાસુનિ અમૃતચંદ્રના જય કા !

### કુમારપાલના સમયનું એક અપભંશ કાવ્ય

—અહા અહા પરમેશ્વર! ખુધામાં પ્રધાન! તપ-નિયમ-શીલ-સંયમના નિધાન! સ્વપ્નાંતર જે મેં કાલે દીઠ્ઠું તે હું મનમાં અતિ વિશિષ્ટ માનું છુ; આપના આગમનધા તે મે જાણી લીધું. ત્યારે તે મુનિ અતિ મનાત્ર-સુંદર બાલ્યાઃ તું ત્વરિત નાના પ્રકારના કાતુહલયા ભરેલું એવું પ્રદ્યુશ્ન-ચરિત રચ.' ત્યારે સિદ્ધ કહે છે: મને માટી શંકા છે. દુર્જનોથી સર્ય-અંદ્ર પણ છૂટી શકતા નથી તા પછી અમે કે જે કદાપિ કવિત્વની વાત જાણતા નયા, એવા અમારા જેવા કાશુ માત્ર! દુર્જના સર્ય જેવા છે, નેઓની આખા કૃટિલ છે, તેમની ગતિ, ગમનલીલા પણ કૃટિલ-વાકો છે, પરિષ્ઠિકોને જોવાની અને બીજાને ડસવાની ટેવવાળા છે, તેમના આત્મા સદાય દુર્વચનરૂપી ઝેરથી પૂરિત હોય છે, તેમની જીલ ખરાખ છે, દુષ્ટ-દુર્જન સર્પ છે. (આ વિશેષણા દુર્જન અને સર્પ એ બંનેને લાસુ પડે છે) (વળા દુર્જના) વચનમાં ચાર માઢાવાળા અને ચિત્તમાં કાળા, દેખવામાં રાદ્ર અને મિતમાં ભ્રષ્ટ હોય છે. (હા!) દુર્જના (અન્યના) સુત્રુને હાકે છે, દુખાવે છે તે દાષને જણાવે છે, જ્યારે સુજના સ્વભાવે સ્વચ્છ મિતવાળા હોય છે હુ પ્રચ્છન્નપણે મધ્યસ્થ રહીને નિપુણમતિ જેમ કરે તેમ સુણ-દેષને પ્રશસ્ત કરીશ.

### **૬ કવિના માતાપિતા અને કથાના ઉપક્રમ**

पुण पंपाइय-देवण-णंदणु, भवियणजणमणणयणाणंदणु । बुह्यण-जणपय-पंकयळप्पड, भणइ सिद्धु पणिसय परमप्पड । विडलगिरिहि जिह्हय भवकंदहो, समवसरणु सिरि वीर जिणिदहो । णरवर खयरामरसमवाए, गणहरु पुच्छिड सेणियराएँ । मयरद्वयहो विणिज्ञिय मारहो, कहिह चरिड पञ्जुण्णकुमारहो तं णि सुणेविणु भणइ गणीमरु, णिसुइण सेणिउ मगहणरेसरु ॥

—પુત: <sup>૧</sup> પંપાઇશ માતા અને દેવાલુ પિતાના પુત્ર, ભવિજનાના મન અને નયનને આનંદ આપનાર, શુધજનાના ચરચુકમલામાં ભ્રમર એવા સિદ્ધ (કવિ) પરમાત્માને પ્રણ્મીને કહે છે. વિપુલગિરિ પર જેમણે ભવક દેના નાશ કર્યા છે એવા શ્રો વીર જિનેંદ્ર સમવસર્યા ત્યારે ઘણા માણસા, ખેચર અને અમરથી સયુક્ત એના શ્રેલ્કિકરાયે ગયુધરને પૂછ્યુ 'મકરધ્ય અને કામદેવને છત્યા છે એવા પ્રદ્યુક્ત કુમારનું ચરિત કહેા. ' તે સાંભળી ગણધર કહે છે અને મગધનરંધર શ્રેલિક સાંભળે છે.

### ૭ કથા અને આત્મપ્રશંસા

અા પછી કથા શરૂ થાય છે. તેનું પ્રંથપ્રમાણ ૩૫૦૦ છે. તે ૧૫ સંધિમાં વહેંચાયેલ છે. તેને पयडियधम्मस्यकाममोक्ला—જેમાં ધર્મ, અર્થ, કામ અને માેક્ષ પ્રકટ થયાં છે એવી દરેક સંધિને અંતે પાતે જણાવે છે. ૩, ૪, ૬, ७, ૮ સંધીનાં નામ અનુક્રમે पद्युक्रकुमारावहरणं, अग्नि-

૧ મહુવાની પ્રતના હાંસીઆમાં પંપાઇ તે માતા ને દેવલુ તે પિતા એમ જણાવ્યું છે, પણ રહ્દ થુના પાતે પુત્ર હતા એમ અન્યત્ર ઘણે સ્થળે પાતે જણાવ્યું છે તેથી દેવસ્ય તે રહ્દ હતું બીજાં નામ હશે.

#### શ્રી. માહનલાલ દલીયંદ દેશાઇ

भूयमरभूयजम्मवण्णणं, महुकइडिह-कहंतरं, कणयपहात्रहरणं, पञ्जुनविज्ञालाभवण्णणं, इमारविज्ञालाभ माताभिलापवण्णणं, अने १० भीथी दें६ १५ भी सुधीनी संधिन्नानां नाभ अनुक्षभे माणुकण्ण-माणभंगो, सबहामादेवी-माणभंगो, पञ्जुण-वासुएव-संगामो, पञ्जुण्ण-वासुएव-बलभइ-मेलावड, रूविणि-कण्णाहरणं, अने पञ्जुण-संबु-भाणु-अणिरुद्ध-णिव्वा-णगमनं आध्यां छे.

કેટલીક સંધિને અંતે એક એક સંસ્કૃત 'લાક મૂકી પાતાનાં વખાણ કર્યાં છે

यत्काव्यं चतुराननाऽब्जनिरतं मत्पद्यदानत्वकं, स्वैरं भ्राम्यति भूमिभागमिक्षलं कुर्विन् वलक्षं श्रणात् । तेनेदं प्रकृतं चरित्रमममं सिद्धेन नाम्ना परं प्रद्युम्नस्य सुतस्य कर्णसुखदं श्रीपूर्वदेवद्विषः ॥

— જેતું સારા પદ્મવાળુ ચતુરાના મુખ ચહેલું ( અથવા ચતુર્મુખ સ્વંભૂ કવિના–હરિવ'શ પુરાષ્ણુ કાવ્યરૂપી–કમલમાથી નીકળેલું ) કાવ્ય અખિલ પૃથ્વીને એકદમ ક્વેન કરતું સ્વેચ્છાએ ભમે છે એટયે કે જેના કાવ્યની સર્વત્ર વિખ્યાતિ થઇ છે તે અપરનામ સિધ્ધે આ શ્રીકૃષ્ણના પુત્ર પ્રસ્તનું કર્ણને આનંદ આપનારું આ પ્રસ્તુત માંડું ચરિત્ર ( ખનાવ્યું )

[ અન પરથી અને નીચે મકેલ દશમી સંધિ પછીના <sup>ક</sup>લાેક પરથી જણાય છે કે આ કર્વિપ્રે આ કાવ્યની પહેલાં વિષ્ણુ સળધી બીજાું નાનું સુપ્રસિદ્ધ કાવ્ય ળનાવ્યું હતું. ] નવમી સંધિને અં

सारासारविचारचारुधिषणः सद्भीमताममणी—
जीतः सत्कविरत्र सर्वविदुषां वैदुष्यसंपादकः ।
येनेदं चरितं प्रगल्भमनमा शांतः—प्रमोदप्रदं,
प्रद्युम्नस्य कृतं कृतीकृतवतां जीयात् स सिंह क्षितौ ॥

—સારાસાર વિચાર કરવામાં સુદર શુદ્ધિવાળા, ઊંચા વિદ્વાનામાં અત્રણી, સર્વ વિદ્વાનાની વિદ્વત્તા સંપાદક એવા જે સત્કવિ થયા, અને જેણું શાંતરમનું આતંદપદ એવું આ પ્રદ્યુમ્નનું ચરિત પ્રગલ્ભ મનવહે સ્થ્યું તે કૃતાર્થમાં કૃતાર્થ એવા સિદ્ધ પૃથ્કી પર જીવન્ત રહેા.

દશમી સંધિતે અંતે---

विष्णोः स्तोकचरित्रसूक्तिवशतः कीर्तिः कवेः सांप्रतं, श्रीसिंहस्य भुवस्तले सुमगवत्संश्रम्यतेऽहर्निशं । ग्रामाऽराममटंबपत्तनवनक्ष्मामूक्षमाश्रृत्मरिः, निःशेषं सममेव शुक्लममकृत् श्रीकुवेतीदं जगत् ॥

#### કુમારપાલના સમયતું એક અપબ્રંશ કાવ્ય

—વિષ્ણુ (કૃષ્ણ)ના નાના ચરિત્રની સક્તિને લીધે થી સિંહની ક્યર્તિ સાંપ્રતકાલે અહિનશ સુભગપણે ભુવનતને ભમે છે. તે કોર્તિએ ગામ, આરામ, મટબ, તેમજ પત્તન, વન, પર્વત, નદીમાં ભટકીને સમસ્ત જગત્ને અનેક વખત સરખી ગીંતે શુકૂલ કરી નાંખ્યું.

ચૌદમા સંધિતે અતે--

साहाच्यं समबाप्य नात्र सुकवेः प्रशुम्नकाव्यस्य यः, कर्ताऽभृद् भवभेदनैकचतुरः श्रीसिंहनामा शमी। साम्यं तस्य कवित्वगर्वसिंहतः को नाम जातोऽवनौ १ श्रीमज्जैनमतप्रणीतसुपथे सार्थः प्रवृत्तेः क्षमः॥

—કાઇ સુકવિની સહાય મેળવ્યા વગર પ્રદ્યુમ્ન કાવ્યના જે કર્તા તે ભવના ભેદ ઉકેલવામાં એકલા ચતુર એવા શમવાન્ શ્રી સિંહ નામના થયો. તેની બરાબરી કરે એવા કવિત્વના ગર્વવાળા અને શ્રીમદ્દ જૈનમતમાં પ્રહ્યીત કરેલા મુમાર્ગમાં સાર્થક પ્રવૃત્તિ કરનાર એવા કયા થયા છે ! ( કાઇ નહિ)

અંતિમ ખંડિત પ્રશસ્તિ નીચે પ્રમાણે છે:---

कृतं कल्मषवृक्षस्य शास्त्रं शस्त्रं सुधीमता । सिंहेन सिंहभूतेन पात्रामामजभंजनं (१) ॥ १ ॥ काम्यस्य काम्यं कमनीयवृत्ते केतं कीर्त्तिमता कवीनां । भव्येन सिंहेन कवित्वभाजां, लाभाय ..... मदैव कीर्तिः ॥ २ ॥ सञ्बण्ह सञ्बदंसी भव ..... रस्समारो सञ्बाणं भव्वयाणं सवणमणहरो सञ्बलीयाण सामी । सञ्बे सुबच्छर ..... ..... ..सन्वयालं जओसी ॥ जं देवं देवदेवं अइसयसहिदं अंगदाराति हंतं सिद्धं सिद्धी इत्थकालमलर .....। .....विवुहरमणं खिज्ज देदीयमाणं वाएसीए पवित्तं विजय...तं विरय हि सुइरं णाणलाहं बदंत ॥ घत्ता । जइइ हीणाहिउ, काईमि माहिउ, अमुणिय सत्थ-परंपरद्र । ..... वाएसरि भव्यायरई ॥ ३ ॥ दुवइ--जा णिरु सत्तहंग-जिणवयण-विनिग्गय दुह-विणासणी । होड प्रसम्न.... उज्जुण सुहपरि इयरण-कुमइ-णासणी ॥ छ ॥

#### શ્રી. માહનલાલ દલીયંદ દેશાઇ

भा पछी पर बाइयथी-कुसछ सुधीनी त्रख् पंडित अभारतयंद्र सुनि भाटे छे ते अशां पृ. २५६ नी 'ફૂટનાટ'માં આપી છે.

## ૮ કવિના પિતા-માતા

પછી કવિ સ્વિપિતા સંખંધી જણાંવ છે. જો કે અગાઉ ગ્વ-પિતાનુ નામ દેવાલુ આપેલું છે, તો પણું પોતે અનેક સંધિઓની આંતે ' बुह रहहण झुअ कह सीह विरह्आए—એટલે ' શુધ પંડિત રલ્હણના સુત કવિ સિંહવિરચિત ' અમુક સંધિ સમાપ્ત એમ જણાવે છે તેથી રહ્યું હું પંડિતના પાતે પુત્ર છે એ સ્પષ્ટ છે, અને વિશેષમાં ઉક્ત પ્રશસ્તિમાં એમ કહે છે કે:—

## तह पय-रड णिरु डवम महयमाणु, गुज़र-कुल-नह-उज्जोय-भाणु। जो डहयपवरवाणीविलासु, एहंविह विडसहो रल्हणासु।

—તેના (અમ્તચંદ્ર મુનિના) પદની રજ, નિરૂપમમતિવાળા ગૂજે ર કુલરૂપી આકાશમાં ઉદ્યોતિત સૂર્ય જેવા, ઉભય ઉત્તમવાણી( ગંસ્કૃત અને પ્રાકૃત )ના વિલાસી એવા પ્રકારના વિદ્વાન સ્લ્હુણ હતા. (એટલે દેવણ એ સ્લ્લુણનું ખીજું નામ જણાય છે.)

## तहो पणइणि जिणमइ सुद्धसील, सम्मत्तवंति णं धम्मलील । कइ सीहु ताहि गर्झेतरंमि, सभविउ कमलु जिह सुरसरंमि ॥

—તેની સ્ત્રી જિનધર્મમાં સુદ્ધિવાળા, શુદ્ધ શાલવાળા, મમ્યક્ત્વવાળા ધર્મલીલાવાળા દતા, તેના ગર્ભની અંદર જેમ ગગામા કમલ ગંભવ તેમ કવિ સિંદુ ઉત્પન્ન થયા. (જેણીનું નામ પંપાધ્ય હતું એમ અગાઉ કહેવાઇ ગયુ છે )

#### ૯ કવિના ભાઇએા

પાતાને ત્રણ ભાઇએ પણ હતા તે પણ પછી તુરતમાં જણાવ છે

जणवच्छलु सज्जण-जणिय-हरिसु, सुद्दंतु तिवि हवइ राय-सरिसु : उप्पण्णु सहोयरु तासु अवरु, नामेण सुद्दंतरु गुणहं पवरु । साहारण लघु वड तासु जाड, धम्माणुरतु अइ दिव्वकाड ।

— લાેકવત્સલ, સજ્જનને હર્ષ ઉપગ્તવનાર, શ્રુતવ ત, (' તિવિહવઇ 'એ સમજાતું નથી, તેમાં એક બાઇતું વિશેષ નામ સંભવ છે), રાજ મરીંખા તેને બીજો ગૃહ્યુવાન્ સહાદર—લાઇ નામે શુલ કર થયા, તેનાથી લધુવયના સાધારણ ( નામે ) થયા કે જે ધર્મમાં અનુરક્ત અને દિવ્ય શરીરવાળા હતા.

આ પછીની છેવટની ખંડિત પ્રશરિત શાધકતે ઉપયોગી થશે તેવી અત્રે આપી છે.

तहो अणु वरुमह एउ दिसु सारु, सविणोउ विणंकुस न सरुधारु । जाबच्छंहि चत्तारि वि सुभाय, पर उवयारिय जणजणियराय ।

## કુમારપાલના સમયનું એક અપબ્રાંક્ષ કાવ્ય

एकं हिं दिणि गुरुणा भ...,... छा णिसुणहि छप्पय कहराय हुच्छ ।
भो बाल-सरासह गुणसमीह, किं अविणोए दिण गमहिं सीह ! ।
बडिवह-पुरिसत्य-रसोह भरिड, णिन्वाहि जह पञ्जुण्णचरिड ।
कह सिद्ध हो ति रयंत हो विणासु, संपन्नडं कम्मवसेण णासु ।
महु वयणु करिह किं तुव मणेण,.....वच्छा य समेण ।
घत्ता । किं तेण पह्...धणई, जं विहिलिय ईणड बवण ई ।
कन्वेण तेण किं कह्यण हो, जं न छह...वह

गुणिणो गुणं छहेविणु, जइ छो तुं दूसणं थवइ। १ को बारइ सविसेस खु.... सद्भावं॥ २ संभव इव हुय विग्धं मुण वाण स ज माग्ग छग्ग ....तुरंतो वि॥ ३

सुह......चिरं धीरे वितं जए घत्ता।
परकः परकः परकः तिहरंतं जेहिं उद्धारय॥ ४ .........
निम्मवियं नंदतु ससिदिणमणी जाम॥ ५
को लेखाइ सत्थम दुह.....सुहयरं।
सुयणं सुद्धसहावं करमडल रइ वि पच्छामि॥ ६
जं किंपि हीण अहियं विडसा सोहंतु तं पि.......
थिहत्तणे णद्धहयं, समंतु सञ्वेवि मह गुरुणो॥ ७

ઉપરનુ બરાબર સમજાતું નથા પણ તેમાંથા એટલું તા સમજ્તય છે કે ગુરુએ કવિતે એક દિતે કહ્યું: ' હે બાલ સરસ્વિત ! ગુણનંપન્ન સિંહ ! કેમ વ્યર્થ દિત નિર્ગમે છે ' ચાર પુરુષાર્થના રસ**થી બરેલું** પ્રદ્યુમ્ન ચરિત બનાવ.' એટલે તેણે તે કાવ્ય બનાવ્યુ.

#### ૧૦ કવિ પાતે

કવિ પાતે ચાર ભાષામાં પ્રવીષ્ણ હતા અને પાતાના પિતા રક્**હણનું** કુલ **ગૂજેર હતું છે.** બારમી સંધિ પૂર્ણ કરી મુકેલા <sup>ક</sup>લાકમાં છે:---

> जातः श्रीजिनधर्मेकर्मेनिरतः शास्त्रार्थसर्वित्रियो, भाषाभिःप्रवणस्तुर्भिरभवच्छ्रीसिंह न।मा कविः । पुत्रो रल्हणपंडितस्य मतिमान् श्रीशूर्जशागोमिह वृष्टिज्ञानचरित्रभूषिततनुर्वशे विञ्चालेऽवनौ ॥

#### શ્રી. માહનલાલ દલીચંદ દેશાઇ

— શ્રી જિનધર્મ અને કર્મમાં લીન. શાસ્ત્રાર્થમાં જે મર્વાને પ્રિય છે એવા શ્રી સિંહ નામના કવિ ચાર ભાષા( સંસ્કૃત, પ્રાકૃત, અપભ્ર શ. દેશી )મા પ્રયીણ થયા. તે રહ્હણ પંડિતના મતિમાન્ પુત્ર હતા અને જગત્માં વિશાલવશ નામે ગુજિર કુલમા તે દર્શન, જ્ઞાન અને ચરિત્રથી ભૂષિત હતા. ૧૧ કવિના સમય

સ્મા શ્રાંથના રચનામંત્રત્ સ્માપ્યા નથા તેયા કવિએ ઉલ્લેખેલ રાજ્ય ભાલાલ આદિના સમય નક્કી કરવાયા તેના સમકાલીન તરીક કવિના સમય નિશ્ચિત થઇ શકે.

એક બહાલ નામના માલવાના રાજ્ય હતા તેવા મં. ૧૨૮૭ ની આખૂ પરની ગૂર્જર મહામાત્ય શ્રી તેજપાલે કરાવેલી લૂર્ણાસેંદવસદિકા-લૂર્ણવર્માનના ગિલાલેખના ૩૫ મા શ્લોકમાં ઉલ્લેખ છે:—

> रोदः कंदरवर्त्तिकीर्त्तिल्हरी लिप्तामृनांशुद्युते--रप्रयुम्नवशो यशोधवल इलासीत्तनू जस्ततः । यश्चौलुक्यकुमारपालनृपितः प्रत्यर्थितामागतं, मत्वा सत्वरमेव मालवपित ब(व)स्त्रालंगालव्धवान् ॥

ભાવાર્થ.—( આજૂના પરમારવંશના ગમદેવને ) યશાધવલ નામના પ્રતાપા પુત્ર થયા, કે જેણે ચાલુક્યન્ટપતિ કુમારપાલના શત્રુ માલવપતિ બલાલને ચંદા આવેલે: ન્નણી તુરત તેની સામે થયા અતે તેને મારી નાખ્યા.

એ જ પ્રમાણું, આખૂ પાસે અચલેશ્વરના મૃદિરના ક્ષેખમાં ૧૫ મા શ્લોકમા યશોધવલે ગુર્જર રાજ્યના શત્રુ માલવપતિ **પ્ય**લાલને લડાઇમાં મારી નાંખ્યા એમ જણાવ્યુ છે:

## तस्मान्मही...विदितान्यकलत्रयात्र म्पर्शो यशोधवल इत्यवलम्बते स्म । यो गुर्जरिक्षतिपतिप्रतिपक्षमाजौ ब्रह्णालमालभत मालवमेदिनीन्द्रम् ॥

આ યંગાધવલના સં. ૧૨૦૨ ના શિલાલેખ અગ્નગી ગામમાં મહિયા છે તેમાના प्रमारवंशोद्भव महामण्डलेखरश्रायशोधवलराज्ये એ ઉલ્લેખયા તે સમયે યંગાધવલ ગુજરનરેશ કુમારપાલના સામન્ત— માડલિક રાજ્ય આપ્યુ પ્રદેશમા રાજ્ય કરતા હતા; અને મં. ૧૨૨૦ તા તેના પુત્ર ધારાવર્ષના શિલાલેખ મળે છે તથી તે વર્ષ પહેલા યંશાધવલના દેહાન્ત થયા હોવા જાઇએ.

( જુએ ભારત કે પ્રાચીન રાજવશ ભાગ ૧, ૫. ૭૬-૭૭)

માલવાના પરમાર રાજ્ય વંગાવમાંને ગુર્જરનરેશ સિદ્ધરાજ જયસિંહે છત્યા પછી માલવા પર ગૂજરાતરાજાના અધિકાર થયા હતા. યશાવમાંના દેહાન્ત બાદ માલવાધિપતિનું બિરુદ બહાલદેવની સાથે લગાડેલું મળે છે, પરંતુ તે પરમારાની વંશાવલીમાં એ નામ મળતું નથી તેમ તે રાજા કયા વંશના હતા તે જ્ણાયું નથી.

કુમારપાલ ગૂજરાતની ગાદીએ આવ્યા પછી માલવાનાે બલાલ, ચંદ્રાવતી( આખૂ પાસે )ના પરમાર રાજા વિક્રમસિંહ અને સપાદલક્ષ–સાંભરનાે ચાહાણ રાજા અર્થ્યુારાજ એમ ત્રણેએ મળી જઇ કુમારપાલ સામે વિરાધી વ્યૂદ રચ્યા; પરંતુ અંતે તેમના બધા પ્રયત્ન નિષ્ફલ થયા. વિક્રમસિંહતુ રાજ્ય તેના ભત્રીજા યશાધવલને કુકારપાલ આપ્યું. આ યશાધવલદ્વારા બજ્ઞાલ મરાયા અને માલવા એક વાર ફરીને ગૂજરાતમાં ભેળવવામા આવ્યું. [Epi. Ind. Vol VIII P. 200.]

બક્ષાલના અત્યુની નોંધ અનેક પ્રશસ્તિઓમાં મળે છે. વડનગરમાં મળેલી કુમારપાલની પ્રશસ્તિના ૧૫ માં શ્લોકમાં બદ્ધાલ પર કરેલી છતો ઉલ્લેખ છે. તેમાં લખેલ છે કે બદ્ધાલનું મસ્તક કુમારપાલના મહેલના દ્વાર પર લટકાવવામાં આવ્યું હતું. ઇ. સ. ૧૧૪૩ ના નવેંબરમાં કુમારપાલનો રાજ્યાભિષેક અને ઇ. સ. ૧૧૫૧ સપ્ટેંબરની લખેલી ઉક્ત વડનગર પ્રશસ્તિ છે તેથી તે બે સમયની વશ્ચે બદ્ધાલની મૃત્યુ—ઘટના બનેલી સિદ્ધ થાય છે.

સોમેશ્વરની ક્રીર્તિકોમુદીમાં લખ્યું છે કે માળવાના અક્ષાલંદ્વ અને દક્ષિણના મિલકાર્જીનતે કુમારપાલે હરાવ્યા. આ વિજયના ઠોક ખ્યાલ છે. સ. ૧૧૬૯ ના સામનાથના લેખમાં મળે છે. ઉદયપુર ( વ્યાલિયરનું)માં મળેલા ચૌલુકયાના લેખા પરથી પણ તેનું સમર્થન થાય છે. તે ઉદયપુરમા કુમાર-પાલના બે લેખ સં. ૧૨૨૦ અને ૧૨૨૨ ના મળ્યા છે અને અજયપાલના સં. ૧૨૨૯ ના એક મળ્યો છે; તેથી ખાલમ પડે છે કે સં. ૧૨૨૯ સુધી પણ માળવા ઉપર ગુજરાતના અધિકાર હતા. સિહરાજ જયમિંહની માફક કુમારપાલ પણ અવન્તીનાથ કહેવાતા હતા.

જોકે ભક્ષષ્યું મંભંધી કંઇ જણાયું નધી, પરંતુ અર્જ્યુકાજ મંભંધી ઇતિહાસનાં પાનાં ખાળતાં જે કંઇક મળી આવે છે તે એ છે કે શાકંભરી સાભર( અપાદલક્ષ )ના ચાહાત્યુંથી અર્જ્યુકાજ તે અજમેરના સ્થાપક અજયરાજના પુત્ર અને ઉત્તરાધિકારી હતા. તેને આનાલ, આનલદેવ અથવા આનાજી પણ કહે છે. તેને ત્રણ રાણી (૧) મારવાડના સુધવા, (૨) ગુજરાતના સિહરાજ જયસિંહતી પુત્રો કાચનદેવી અને (૩) કુમારપાલની બહેન દેવલદેવી–હતા. પહેલી રાણીથી જગદેવ અને વીસલદેવ (વિશ્વહરાજ) નામના બે પુત્ર, અને બીજી રાણીથી સામેશ્વર નામના પુત્ર થયા કે જે સામેશ્વરના પુત્ર પ્રસિદ્ધ પૃથ્વીરાજ ચોહાણ થયા. આ અર્જ્યારાજે આનાસાગર નામનાં તળાવ અજમેરમાં બધાવ્યું હતું.

સિદ્ધરાજ જયર્સિંદુ અર્બુરિજ પર હુમલા કર્યો હતા, પરંતુ અંતે પાતાની કન્યા કાંચનદેવીનાં લગ્ન તેની સાથે કરી મેત્રી કરી હતી. સિદ્ધરાજના મરણ પછી અર્બ્યુરિક ગૂજરાત પર ચઢાઇ કરી, પરતુ સફલતા પ્રાપ્ત થઇ નહિ. આના બદલા લેવા વિ. મં. ૧૦૦૭ આસપામ ગૂજરાતના રાજા કુમારપાલે તેના રાજ્ય પર આક્રમણ કરી તેને હરાવ્યા.

#### શ્રી. માહનલાલ ક્લીચંદ દેશાઇ

આ સંબંધી ગૂજરાતના ઐતિહાસિક પ્રાંથામાં વર્ણન છે. શ્રી હેમચંદ્રસરિ દ્વાશ્ય કાભ્યમાં જાણાવે છે કે 'કુમારપાલે રાજ્યાધિકારી થયા પછી ઉત્તરના રાજ્ય અન્તે તેના પર ચઢાઇ કરી. આ ખબર સાંભળી કુમારપાલ પણું પોતાના સામંતા સાથે સામી ચઢાઇ કરી. માર્ગમાં આખૂતી પાસેની ચંદ્રાવતીના પરમાર રાજા વિક્રમસિંદ પણું તેને આવી મળ્યો. આગળ જતાં ચાહાણ અને સાલંકી વચ્ચે યુદ્ધ થયું. તેમાં કુમારપાળે લાહના તીરથી અન્નને ધાયલ કરી હાથી પરથી નીચે પાડી દીધા અને તેના હાથી—ધાડા છીનવી લીધા. આથી અન્તે પાતાની હહેન જલ્હણાનાં લગ્ન કુમારપાલ સાથે કરી આપસમાં મૈત્રી કરી લીધી. [આ યુદ્ધમાં પૂર્વોક્ત પરમાર વિક્રમસિંહ અર્ણોરાજ સાથે મળી ગયા હતો તેથી તેને કેદ કરી ચંદ્રાવતીનું રાજ્ય કુમારપાલે તેના ભત્રીન્ય યશાધવલને આપી દીધું હતું.]

આ ઉપરાંત મેરુતુંગના પ્રબંધચિંતામણી અને જિનમંડનકૃત કુમારપાલ પ્રબંધમાં સપાદલક્ષ-શાકંભરીના અર્ણારાજ મંબંધી વાંતા આવે છે અને કુમારપાલે યુદ્ધમાં અર્ણારાજને છતી લીધો હતો એવું અંતે જણાવેલું છે. આ પ્રધામાં થયેલ યુદ્ધનું વર્ણન કદાચ અતિશયોક્તિવાળું કાઇને લાગે પશુ બન્ને વચ્ચે,યુદ્ધ થયું ને તેમાં કુમારપાલના વિજય થયા હતા એ એનિહાસિક સત્ય છે; કારણું કે સં. ૧૨૦૭ ના ચિતાડના કિલામાં સમિષ્ધધ્વર (શિવ )ના મંદિરમાં એક લેખ છે તેમાં સ્પષ્ટ જણાવ્યું છે કે શાકમ્બરીના રાજાને છતી અને સપાદલક્ષ દેશનું મર્દન કરી જ્યારે કુમારપાલ શાલિપુર ગામે પહોંચ્યા ત્યારે પાતાની સેનાને ત્યાં રાખી પાતે સ્વયં ચિત્રકૃટ (ચિતાડ) શાલા જોવા અહીં આવ્યો. આ લેખ તેણું જ કરાવ્યા છે

અહોંગજ સં. ૧૨૦૭ અને ૧૨૦૮ ની વચ્ચે તેના જ્યેષ્ઠ પુત્ર જયદેવના હાથે સ્તમુ પામ્યા. ( જુઓ ભારત કે પ્રાચીન રાજવંશ પૃ. ૨૩૯ થી ૨૪૨ ) આ અંહોંગજના જ ઉલ્લેખ આપણા કવિએ બલાલનું જે વિશેષણ આપ્યું છે. ' अरिणरक्खय कास्तहों ' એમાં કરેલ છે એમ મને જણાય છે. એ વિશેષણ પરથી એમ લાગે છે કે અર્ણાંગજ અને બલાલ અરસ્પરસ શત્રુઓ હતા અને બલાલ અંહોંગજનો કાલ હતો એટલે તેનાથી વધાર સમર્થ હતો. આ કારણ ઉપર જણાવ્યું તેમ અર્ણોરાજ બલાલને મળી ગયો હશે અને બલાલને ગૂજરાતના કુમારપાલ સામે ચડાઇ કરતાં યશાધવલે મારી નાંખ્યો હશે.

કુમારપાલે અર્ધ્યારાજ સાથે મળી જનાર વિક્રમસિંહને કેદ કરી, આખૂ પાસે ચંદ્રાવતીનું રાજ્ય તે વિક્રમસિંહના ભત્રીગ્ત ઉક્ત યશાધવલને આપ્યું હતું તે ઉપર કહી ગયા છીએ.

આ પ્રમાણે બહાલ, યશાધવલ, અર્જ્યોરાજ અને કુમારપાલ એ સર્વ સમકાલીન હતા. અને તે સમયમાં આપણા કવિ થયા હતા એટલે વિગ્સં. ૧૨૦૦ થી ૧૨૦૭ ની વચ્ચે તે અવશ્ય વિદ્યમાન હતા એમ સિદ્ધ થાય છે.

#### ૧૨ પ્રકીણું

આ કાવ્ય મુખ્યપણે લત્તા જેની અંને આવે છે એવાં અપભ્રંશ કાવ્યોમાં ખૂબ પ્રચલિત પદ્ધડો છંદમાં છે. તદુપરાંત બીગ્ન અપભ્રાંશ ભાષાના છંદો છે. દુવઇ (દિપદી), વત્યુ (વસ્તુ), ગાહા (શાથા), ખંડમે (ખંડક), આરનાલં–આરણાલં, ચઉપ્પદી (ચતુપ્પદી). શબ્દસોષ્ઠવ, મનહર ઉપમા આદિ અલેકારથી પૂરેલું રસભર્યું અને કવિત્વવાળું આ કાવ્ય છે.

#### કુમારપાલના સમયનું એક અપબ્રંશ કાવ્ય

કવિ ગૂર્જરવંશમાં થયેલ હાઇ તેમજ બાંભણવાડા( આબૂ-શિરાહી પાસે )ના ગામમાં થયેલ હ્યાઇ એક ગૂજરાતી છે. કારખ કે તે સમય આખૂ આદિના ભાગ ગૂજરાતવશવર્તા હતા. તેના સમય સુનિશ્ચિતપણે સં. ૧૨૦૦ થી ૧૨૦૭ માં લાગે છે.

સામાન્ય રીતે અપભ્રંશ કાવ્યોના મોટા સમૃદ દક્ષિણ દેશના–મહારાષ્ટ્રીય દિગંભર જૈનાના રચેલા સાંપડે છે, પરન્તુ ગૂજરાતમાં 'વતાંબરીય મુનિએાનુ 'અપબ્રાંશ કાવ્યત્રયી ' વગેરે રચેલું અપ- ' ભ્રાંશ સાહિત્ય પણ ઉપલબ્ધ થાય છે. જિલ્લો મારા લખેલ 'જૂની ગૂજરાતીના ઇતિહાસ ' કે જે જૈન ગૂર્જર કવિએ ભાગ ૧ લાની પ્રસ્તાવનારૂપે છપાઇ ગયા છે. ો

મા કવિ <sup>શ્</sup>વતાંબર કે દિગ'બર છે તે તેા આપ્યું કાવ્ય બરાબર વાંચીને તેની ક**થા** શ્વે<mark>તાંબરીય</mark> કે દિગંભરીય છે તે પરથી નિશ્ચિતપણે કહી શકાય, પરતુ (૧) સામાન્ય રીતે મલધારીદેવ-માધવચંદ્ર, તેમના શિષ્ય અમૃતચંદ્ર ભટ્ટારક એ નામા દિગંખરીય જણાય છે, (૨) કથાના ઉપક્રમ વિપુલગિરિ પર ગૌતમ ગણધર પાસે મગધપતિ શ્રેષ્ટ્રિક આવીને પૃષ્ઠે છે તે તેને તેઓ સંભળાવે છે એ પ્રકારનું વર્ણન વિશેષ કરી દિગંભર કથાકાવ્યામાં જણાય છે, તેથી આ કવિ દિગંભર જૈન હોવાના વધુ સંભવ છે. તે શ્રાવક હતા અને પિતા રક્ષ્દ્રણ પંડિતના અને માના પ્રપાઇયના પત્ર હતા. અને માના જિનધર્મ પ્રત્યે विशेष अतुरक्त हती अभ इवि पाते चाए भं क्यांव छ

આ કાવ્યની ભાદી ભાદી સાહ પ્રતા ઉપલબ્ધ થતા તેના સમૃહાર થાય એ ઇષ્ટ છે; તે થયે અપલાંશ કાવ્ય-સાદ્ધિત્યમાં એક સારી વૃદ્ધિ થયા.

આ લેખમાં સાક્ષરશ્રી નાયુરામ પ્રેમીજીએ આપેલી સહાય માટે તેમના ઉપકૃત છુ.

## અંતિમ મંગલાચરણ.

[ રાગ–યમન કલ્યાણ જય જય ગુર્જરીના લયમા ]

जय जय जय जय नमे। श्रुतहेवीना जय, નમા શ્રમણ ભગવાન શ્રી મહાવીરતા જય જય અર્દત-વાણી ગણધર્મુંથી લખી દેવદિ રહીસહી, શાસનહિત એ સત્ર પ્રવૃત્તિ રતનાકર સમ જાય કહી: સ્યાદવાદમાં નથી અનુત્રા, નથી નિષેધ કશાના કર્યો, જિનની સાચી એકજ આગા સત્ય-શાધ સદ્ભવર્તાન હા. જય હા જય હા જય હા તમા વાગ્દેવીના જય. પંચાંગી શ્રી ભાદમાહ જિનભદ્ર અને શીલાંકસરિ. અમભયદેવ આદિ મલધારી હૈમચંદ્ર ને મલયગિરિ; જય હા જય હા જય હા નમા ભારતીના જય.

ઉમા સ્વાતિ ને સિહસેન વળી હરિલક હમચંદ્રસરિ. નવિન સંસ્કૃતિ આણી અંતે યશાવિજયે વિશેષ પૂરી. જય હાે જય હાે જય હાે નમા સરસ્વતીના જય. પ્રાકૃત મંત્રકૃત ગિરા અને અપબ્રંશ દેશી ભાષાના ભરી. ત્રાન ફિલસુરી દુનિયાને દઇ સદાકાળ ઉપકૃત કરી: પ્યાહ્મણ ગંરકતિ સાથે ભિલ આ શ્રમણ ગંરકૃતિ ખ્યાતિ વરી આવે દેશની આર્ય સબ્યતા આત્મવાદને યોગ્ય કરી.

# वोर मेवा मन्दिर

